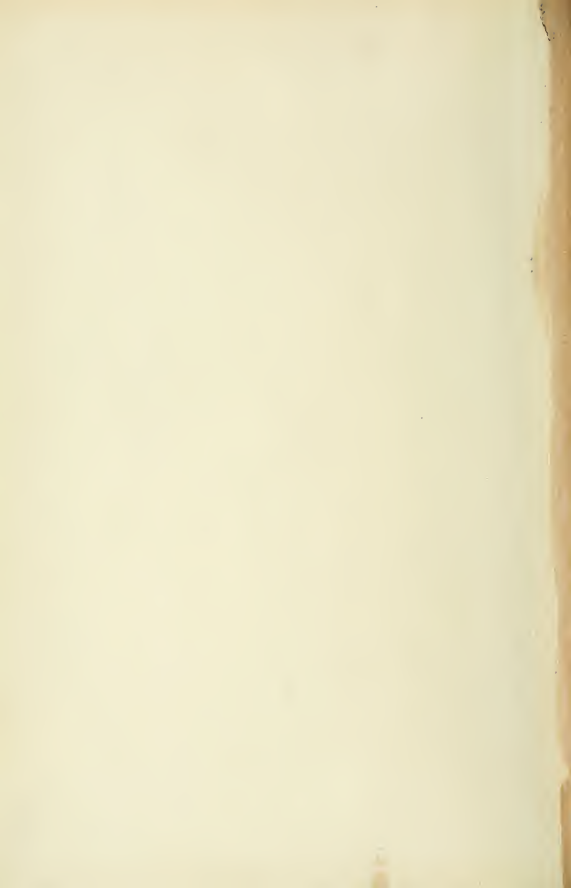




Digitized by the Internet Archive in 2011 with funding from University of Toronto



## GÖTTINGER HANDKOMMENTAR

ZUM

# ALTEN TESTAMENT

IN VERBINDUNG MIT ANDEREN FACHGELEHRTEN

HERAUSGEGEBEN VON W. NOWACK.

I. Abteilung

Die historischen Bücher

1. Band

## Genesis

übersetzt und erklärt von Hermann Gunkel

Fünfte unveränderte Auflage mit ausführlichen Registern von Paul Schorlemmer.



13/6×19.

Göttingen \* Vandenhoeck & Ruprecht \* 1922.

Das Recht der Übersetzung wird vorbehalten.

Univ.-Buchdruckerei von E. A Huth, Göttingen.

Germany

# ADOLF HARNACK.



## Vorwort zur dritten Auflage.

Für die dritte Auflage habe ich das ganze Werk in jahrelanger, mühsamer Arbeit noch einmal gründlich durchgearbeitet. Es sind wohl wenig Seiten, auf denen nicht ein mehr oder minder starker Eingriff erfolgt wäre, sehr viele aber, die ein ganz neues Gesicht erhalten haben. Doch habe ich nur in seltenen Fällen die früher von mir vertretene Ansicht angegeben, sondern mich begnügt, stillschweigend dasjenige, was ich jetzt für das Richtige halte, einzusetzen. Ein ausgedehntes Material, besonders folkloristischer und sagengeschichtlicher Art ist hinzugekommen. So ist meine »Genesis« ein neues Buch geworden, wenn auch der Geist des Ganzen, wie ich denke, derselbe geblieben ist.

Gewisse, kleine und kleinste Unstimmigkeiten, die sich aus der langen Dauer der Drucklegung erklären, möge man entschuldigen: meine letzte Stellung zu den Dingen ist in der zuletzt gedruckten Einleitung ausgesprochen.

Meinen wärmsten Dank schulde ich allen den hilfsbereiten Kollegen und Freunden, deren Rat mir so oft zur Seite gestanden hat, besonders den bewährten Freunden Professor Zimmern in Leipzig und Professor Greßmann in Berlin; nicht minder aber auch der Verlagsbuchhandlung, die Jahre hindurch bei dem langsamen Fortschreiten der Drucklegung die Geduld bewahrt hat.

Wer sich über die literaturgeschichtlichen Forschungen des Verfassers weiter zu unterrichten wünscht, sei verwiesen auf dessen Volksbuch »Elias, Jahve und Baal« (1906), auf den Aufsatz über Ruth in der »Deutschen Rundschau« XXXII (1905) S. 1ff., ferner auf die »Israelitische Literatur« in der »Kultur der Gegenwart« I 7 (1906) S. 51 ff., sowie auf verschiedene Aufsätze in der »Religion in Geschichte und Gegenwart«. Wie lange wird es noch dauern, bis die alttestamentlichen Forscher endlich einsehen, welche gewaltigen Aufgaben ihnen durch die literaturgeschichtlichen Probleme, auch auf dem Gebiete der

Erzählungen gesteckt sind, und wann wird das Testament des großen Herder endlich vollstreckt werden?

Weshalb ich die Vermutungen Jensens, Gilgamesch-Epos in der Weltliteratur (1906) und Völters, Ägypten und die Bibel 4. Aufl. (1909) nicht gebucht habe, wird der sachkundige Leser verstehen. Auch die von Mercker, die Masai (1904) mitgeteilte angebliche Urgeschichte der Masai habe ich nicht zitiert: mir scheint es unleugbar, daß die biblischen Geschichten auf diese Masai-Erzählungen, auch im Wortlaut, stark eingewirkt haben. Die von Sievers u. a. aus »metrischen« Gründen vorgeschlagenen Textänderungen habe ich nur dann mitgeteilt, wenn sie sich zugleich auf sachlich überzeugende Grunde stützen.

Das Buch ist dem Manne gewidmet, von dem ich, nächst meinem Vater, unter allen meinen theologischen Lehrern am meisten gelernt habe, und dessen freundliches Wohlwollen meine Studien die Jahrzehnte hindurch begleitet hat.

Gießen, Februar 1910.

Hermann Gunkel.

## Einleitung.

#### Die Sagen der Genesis.

#### § 1. Die Genesis ist eine Sammlung von Sagen.

Reuß, Das Alte Testament III S. 57 ff.; Geschichte der veiligen Schriften A. T. § 130 ff.; Sellin, Biblische Urgeschichte S. 14 ff.

1. Erzählt die Genesis (d. i. das sogenannte »erste Buch Mose«) Geschichte oder Sage? 'Diese Frage ist dem modernen Historiker keine Frage mehr; aber doch ist es nicht ohne Wert, die Gründe dieser modernen Stellung sich deutlich zu machen.

Geschichtsschreibung ist keine angeborene Kunst des menschlichen Geistes, sondern sie ist im Laufe der menschlichen Geschichte, an einem bestimmten Punkte der Entwickelung entstanden. Die unkultivierten Völker schreiben nicht Geschichte; sie vermögen es nicht, ihre Erlebnisse objektiv wiederzugeben, und sie haben kein Interesse daran, der Nachwelt die Begebenheiten ihrer Zeit mit voller Zuverlässigkeit zu überliefern. Was sie erleben, verfärbt sich ihnen unter der Hand, Erfahrung und Phantasie mischt sich; und nur in poetischer Form, in Liedern und Sagen vermögen sie es, geschichtliche Begebenheiten darzustellen. - Erst auf einer bestimmten Höhe der Kultur ist die Objektivität so gewachsen, und der Trieb, die eigenen Erlebnisse der Nachwelt mitzuteilen, so groß geworden, daß eine Geschichtsschreibung entstehen kann. Solche Geschichtsschreibung hat zu ihrem Inhalt die großen öffentlichen Ereignisse, die Taten der Führer des Volkes, der Könige, besonders die Kriege. Geschichtsschreibung setzt daher, ehe sie entstehen kann, auch einen irgendwie organisierten Staat voraus. - In späterer, z. T. viel späterer Zeit ist dann die Kunst der Geschichtsschreibung, die das menschliche Geschlecht an der Staatengeschichte gelernt hat, auf andere Gebiete des menschlichen Lebens übertragen worden; da ist es denn auch zu Memoiren oder zu Familiengeschichten gekommen. Große Kreise des Volkes aber haben sich niemals zur strengen Geschichte erhoben und sind stets auf der Stufe der Sage-(oder ihrer modernen Analogien) stehen geblieben. - So finden wir in antiken Kulturvölkern zwei verschiedene Arten von geschichtlicher Überlieferung: die strenge Geschichtsschreibung und daneben die volkstümliche Tradition, die z. T. dieselben Stoffe, aber in volksmäßig-dichterischer Weise behandelt, z. T. sich auf die ältere, vorgeschichtliche Zeit bezieht. Auch in solchen volkstümlichen Überlieferungen können, wenngleich in poetischer Ausführung, geschichtliche Erinnerungen bewahrt sein.

2. Nicht anders ist auch in Israel die Geschichtsschreibung entstanden. In der Zeit, aus deren Hand uns die Genesis überliefert ist, gab es in Israel längst eine nach antikem Maßstabe hochentwickelte Geschichtsschreibung, die, wie überall, so auch hier, die Taten der Könige und besonders die Kriege behandelte; als Denkmal dieser Historie sind besonders die Erzählungen des sogenannten II Sam.buches zu nennen 1. Zugleich aber muß damals in einem poetisch so begabten Volke wie Israel auch die Sage ihre Stätte gehabt haben. Man hat, indem man, unverständiger Weise, Sage mit Lüge verwechselte, Bedenken getragen, Sagen im A.T. anzunehmen; aber Sage ist nicht Lüge, sondern vielmehr eine besondere Art von Dichtung; Sage ist - das Wort wird hier in keinem anderen als in dem allgemein anerkannten Sinne gebraucht - volkstümliche, altüberlieferte, poetische Erzählung, die Personen oder Ereignisse der Vergangenheit behandelt. Wenn nun der hohe Geist der A.T.lichen Religion so mancher Dichtungsarten sich bedient hat, warum nicht dieser? Vielmehr hat, wie die Religion überhaupt, so auch die israelitische die Poesie und auch die poetische Erzählung besonders in ihr Herz geschlossen. Denn die poetische Erzählung ist viel besser als die prosaische im stande, Trägerin von Gedanken und auch von religiösen Gedanken zu werden: »Sagen sind ein unendlich viel Tieferes, Freieres, Wahreres als Chroniken und Historien: was wäre uns die längste und zuverlässigste Chronik aller burgundischen Könige gegen Siegfried und Chriemhild?«2 und die Genesis ist viel mehr ein religiöses Buch, als es die Bücher der Könige sind. Daß im A.T. Sagen vorhanden sind, ist sicher; man denke an Simson und Jona. Demnach ist es keine Frage des Glaubens oder Unglaubens, sondern einfach eine Frage der besseren Erkenntnis, ob die Erzählungen der Genesis Geschichte oder Sage sind. - Man hält entgegen, daß Jesus und die Apostel diese Erzählungen offenbar für Wirklichkeit und nicht für Poesie gehalten haben. Sicherlich. Aber die N.T.lichen Männer haben in solchen Fragen keine besondere Stellung, sondern teilen darin die Meinungen ihrer Zeit. Für diese Fragen der A.T.lichen Literaturgeschichte dürfen wir also im N.T. keinen Aufschluß suchen.

3. Da Sage und Geschichte ihrem Ursprung und ihrer Natur nach also sehr verschieden sind, so gibt es viele Kennzeichen, an denen sich beide unterscheiden lassen. — Ein Hauptkennzeichen ist, daß die Sage ursprünglich als mündliche Überlieferung, die Geschichte in geschriebener Gestalt zu bestehen pflegt: beides ist in der Natur der beiden Gattungen begründet; die Sage ist die Überlieferung solcher Kreise, die nicht zu schreiben pflegen; Geschichtsschreibung aber, eine Art von wissenschaftlichem Betrieb, setzt die Übung der Schrift voraus. Zugleich dient die Niederschrift einer Tradition dazu, sie zu befestigen; mündliche Überlieferung aber kann sich auf die Dauer nicht rein erhalten und ist daher auch nicht im stande, das zureichende Gefäß der Geschichte zu werden. Nun ist klar, daß die Genesis die letzte Niederschrift mündlicher Tradition enthält. Die Vätererzählungen treten in keiner Weise so auf, als ob sie von den Vätern selbst niedergeschrieben sein wollten; vielmehr wird an manchen Stellen der große Zeitraum, der zwischen jener Zeit der Väter und den Erzählern liegt,

<sup>1.</sup> Vgl. meinen Art. »Geschichtsschreibung im A.T.« in RGG.

<sup>2.</sup> Paulsen, Deutsche Schule 1901 S. 139.

deutlich (\*bis auf diesen Tag« 1938; die Könige Edoms bis auf David werden aufgezählt 3631ff.; der Satz \*die Kanaanäer wohnten damals im Lande« 126 137 muß zu einer Zeit geschrieben sein, als dies Volk schon längst verschwnnden war). Besonders aber ist der ganze Stil der Erzählungen — wie im folgenden (§ 3, 4) gezeigt werden soll — nur unter der Voraussetzung ihrer mündlichen Überlieferung zu verstehen; man kann sich diesen Sachverhalt besonders an den vielen Varianten, von denen im folgenden gehandelt wird (§ 4, 4), anschaulich machen. Wenn es aber mündliche Tradition über weit entfernte Vorzeit ist, was die Genesis enthält, so ist sie nach dem Obigen auch Sage.

- 4. Ein weiteres Unterscheidungsmerkmal ist der Kreis, in dem sich Sage und Geschichte bewegen. Der eigentliche Gegenstand der Geschichte sind die großen öffentlichen Ereignisse; sofern der Historiker einmal auf Privatverhältnisse zu sprechen kommt, geschieht es nur dann, wenn sie für die öffentlichen Dinge von Bedeutung sind. Die Sage aber redet über die Dinge, die dem Volke am Herzen liegen, über das Persönliche und Private, und sie liebt es, auch die politischen Verhältnisse und Persönlichkeiten so aufzufassen, daß sich ein volkstümliches Interesse damit verbinden läßt. Die Geschichte müßte erzählen, wie und aus welchen Gründen es David gelungen ist, Israel von den Philistern zu befreien; die Sage aber erzählt lieber, wie der Knabe David einmal einen philistäischen Riesen totgeschlagen hat. Wie verhält sich dazu der Stoff der Genesis? Sie enthält - mit Ausnahme eines einzigen Kapitels (14) - nichts von großen politischen Ereignissen; sie hat zu ihrem Gegenstande nicht die Geschichte von Königen und Fürsten, sondern sie behandelt vorwiegend die Geschichte einer Privatfamilie; da hören wir eine Menge von Einzelzügen, die, ob beglaubigt oder nicht, jedenfalls für die eigentliche (politische) Geschichte zum größten Teil ohne Wert sind: daß Abraham fromm und edelmütig war, und daß er einmal seinem Weibe zu Liebe sein Kebsweib verstoßen hat, daß Jagob seinen Bruder betrog, daß Rahel und Lea eifersüchtig waren, also »unbedeutende Anekdoten aus dem Landleben, Geschichten von Brunnen, von Tränkrinnen und aus der Schlafkammer«, reizend genug zu lesen, aber alles andere, nur keine historischen Ereignisse; dergl. Dinge berichtet der Geschichtsschreiber nicht, sondern die volkstümliche Überlieferung der Sage ergötzt sich an solchen Einzelheiten. Und auch, daß Abraham sein ganzes Vertrauen auf Gott setzte, oder daß Jagob fremde Götter zu Sichem vergrub, auch dergl. Geschehnisse erregten, als sie geschahen, keine öffentliche Aufmerksamkeit.
- 5. Bei jeder Nachricht, die als glaubwürdige geschichtliche Erinnerung auftritt, muß sich ferner ein Weg denken lassen, der von den Augenzeugen der berichteten Tatsache bis zum Berichterstatter führt. Anders aber bei der Sage, die nur z. T. aus Überlieferung, z. T. aber aus der Phantasie schöpft. Man braucht diesen Maßstab an die ersten Erzählungen der Genesis nur anzulegen, um ihren Charakter sofort zu erkennen. Bei der Schöpfung ist kein Mensch zugegen gewesen; keine menschliche Überlieferung reicht in die Zeit der Entstehung unseres Geschlechtes, der Urvölker, der Ursprachen. In früheren Zeiten, vor der Entzifferung der ägyptischen und babylonischen Urkunden, mochte die israelitische Überlieferung für so uralt gelten, daß es nicht unmöglich schien, hier selbst über

solche vorgeschichtliche Verhältnisse Erinnerungen zu suchen; jetzt aber, wo sich uns die Welt mächtig aufgetan hat, wo wir sehen, daß das israelitische Volk eins der jüngsten unter seinen Nachbarn ist, sind solche Mutmaßungen endgültig gescheitert. Seit der Entstehung der Urvölker Vorderasiens bis zum Auftreten des Volkes Israel sind Jahrtausende verstrichen; da kann von geschichtlichen Überlieferungen, die Israel über jene Urzeiten hätte, im Ernste keine Rede sein. Aber auch für die Vätererzählungen ergeben sich die allerstärksten Bedenken. Auf die Patriarchenzeit folgen nach der Tradition die vierhundert Jahre, da Israel in Ägypten lebte; aus dieser Zeit wird nichts erzählt; hier soll die geschichtliche Erinnerung also außer einigen Stammbäumen vollständig ausgelöscht gewesen sein. Über die Patriarchenzeit aber sind eine Fülle von unbedeutenden Einzelheiten berichtet. Wie ist es denkbar, daß ein Volk kleine und kleinste Züge aus der Geschichte seiner Vorfahren in Menge behält? Mündliche Überlieferung ist nicht im stande, derartige Einzelzüge in solcher Frische so lange Zeit hindurch in voller Zuverlässigkeit zu bewahren. Und nun sehe man sich die Erzählungen im einzelnen an. Die Frage, woher der Berichterstatter die Dinge, von denen er erzählt, wissen konnte, darf man hier in den meisten Fällen gar nicht stellen, wenn man nicht Gelächter erregen will. Woher will der Erzähler der Sintflutgeschichte die Maße des Wasserstandes wissen? soll Noah sie ausgemessen haben? Wie will man erfahren haben, was Gott im Himmel für sich allein oder im Rat der Himmlischen gesagt oder gedacht hat (vgl. 1 218 63. 6f. 116f.)?

6. Das deutlichste Kennzeichen der Sage ist, daß sie nicht selten Dinge berichtet, die uns unglaubwürdig sind. Diese Poesie hat eine andere Wahrscheinlichkeit, als die im prosaischen Leben gilt, und vieles hält das antike Israel. für möglich, was uns unmöglich erscheint. So werden in der Genesis viele Dinge berichtet, die unserm besseren Wissen widersprechen: wir wissen, daß der Tierarten bei weitem mehr sind, als daß sie alle in eine Arche gingen; daß der Ararat nicht der höchste Berg auf Erden ist; daß die Feste des Himmels, von deren Schöpfung Gen 16ff. erzählt, keine Wirklichkeit, sondern eine Täuschung unserer Augen ist; daß die Sterne nicht, wie es die Genesis darstellt, nach den Pflanzen entstanden sein können; daß das fließende Wasser der Erde nicht, wie Gen 210-14 meint, zumeist aus vier Hauptströmen kommt, daß Euphrat und Tigris nicht dieselbe Quelle haben, daß das Tote Meer in einer Zeit, wo Menschen in Palästina lebten, längst vorhanden war und nicht erst, wie Gen 143 annimmt, in geschichtlicher Zeit entstanden ist, daß eine Chronologie, die von der Schöpfung bis zum Auszuge Israels aus Ägypten nur 2666 Jahre rechnet, nicht nur nach dem geologischen Befunde, sondern auch nach den historischen Nachrichten der Babylonier und Ägypter ganz unmöglich ist, u. a. m. Von den vielen Namenserklärungen der Genesis kommen die meisten nach den Erkenntnissen unserer Sprachwissenschaft gar nicht in Betracht; werden doch hier auch Urnamen und selbst ein Wort wie Babel ohne Bedenken aus dem Hebräischen abgeleitet, in der dem alten Israel selbstverständlichen, uns aber ganz unmöglichen Voraussetzung, daß die Sprache der ältesten Menschheit das Hebräische gewesen sei. Die den Vätersagen zu Grunde liegende Theorie, daß alle Völker durch Ausbreitung je einer Familie aus je einem Urvater entstanden seien, ist ganz kindlich (vgl. im folgenden § 2, 4

und im Kommentar S. 85 f.). Anderes halten wir nach unserer modernen historischen Weltanschauung, die wahrlich nicht erdichtet ist, sondern auf der Beobachtung von Tatsachen beruht, für ganz unmöglich. Und möge der moderne Historiker in dem, was er für unmöglich erklärt, noch so zurückhaltend sein, so wird er doch mit Sicherheit behaupten, daß Tiere - Schlangen oder Eselinnen nicht sprechen und nie gesprochen haben, daß es keinen Baum gibt, dessen Früchte Unsterblichkeit oder das Wissen verleihen, daß Engel und Menschen sich nicht fleischlich vermischen (61ff.), daß man mit 318 Mann und etwelchen Bundesgenossen ein Welterobererheer nicht aufs Haupt schlagen kann (1414f.), und daß kein Mensch 969 Jahre alt werden kann (527). Besonders bemerkenswert aber ist, daß die hebräische Erzählung die große Unwahrscheinlichkeit der berichteten Dinge gar nicht empfindet: das erste Weib wundert sich nicht, als die Schlange zu ihr zu reden beginnt; und der Erzähler fragt gar nicht, wie es Noah nur fertig gebracht habe, die Tiere in die Arche zu bringen u. s. w., ein deutliches Zeichen für uns, daß wir diesen Naivitäten Unrecht tun würden, wenn wir sie in die nüchterne Wirklichkeit einreihen würden. - Da die Erzählungen der Genesis zumeist religiöser Art sind, so sprechen sie beständig von Gott. Die Art aber, wie Erzählungen von Gott reden, ist einer der sichersten Maßstäbe dafür, ob sie historisch oder poetisch gemeint sind. Auch hier kommt der Historiker ohne eine Weltanschauung nicht aus. Wir glauben, daß Gott in der Welt wirkt als der stille, verborgene Hintergrund aller Dinge; manchmal ist sein Wirken wie mit Händen zu greifen, in den besonders großen und eindrücklichen Ereignissen und Personen; wir ahnen sein Walten in der wunderbaren Verkettung der Dinge; aber niemals erscheint er uns als ein handelnder Faktor neben anderen, sondern stets als die letzte Ursache von allem. Ganz anders in vielen Erzählungen der Genesis. Da wandelt Gott im Paradies, mit eigenen Händen bildet er den Menschen und schließt die Türe der Arche zu (716); ja, er bläst dem Menschen etwas von seinem Odem ein, und er macht vergebliche Versuche mit den Tieren (219f.); er riecht Noahs Opfer (821); er erscheint Abraham und Lot in Gestalt eines Wanderers (18f.), oder der Engel ruft vom Himmel her (2211 u. a.). Dem Abraham aber erscheint Gott einmal in seiner eigentlichen Gestalt, da sieht er aus wie eine brennende Fackel und ein rauchender Backtopf (1517)! Für die Reden Gottes in der Genesis ist eigentümlich, daß seine Worte fast sämtlich nicht in dunkeln Stunden tiefster Erregung des Menschen, in der Verzückung vernommen werden, d. h. so, wie die Propheten Gottes Stimme gehört haben, sondern daß Gott ganz einfach wie ein Mensch zum andern spricht (121 u. a.). Wir sind im stande, dergl. als Naivität antiker Menschen zu verstehen, aber wir weigern uns, au solche Erzählungen zu glauben.

7. Solche Beweisführungen aber lassen sich noch besonders nachdrücklich verstärken, wenn man diese Erzählungen, die wir aus inneren Gründen für Poesie halten, mit den uns bekannten Proben israelitischer Geschichtsschreibung vergleicht. Denn jene Verstöße gegen die Wahrscheinlichkeit, ja gegen die Möglichkeit finden sich im A.T. nicht überall, sondern nur in ganz bestimmten Stücken vom selben Tone; in anderen Stücken dagegen, die wir aus anderen Gründen für streng oder strenger geschichtlich halten, beobachten wir sie nicht. Man denke

vor allem an das Mittelstück des II Sam.buches, die Geschichte vom Aufstand Absaloms, das köstlichste Kleinod antiker Geschichtsschreibung in Israel. Die Welt, die hier geschildert wird, ist die uns wohlbekannte: in dieser Welt schwimmt kein Eisen auf dem Wasser, und redet keine Schlange, da tritt kein Gott oder Engel als eine Person unter den anderen auf, sondern alles geschieht so, wie auch wir es gewohnt sind. Der Unterschied also zwischen Sage und Geschichte ist nicht von fern her in das A.T. eingetragen, sondern vielmehr im A.T. selbst von dem aufmerksamen Beobachter zu erkennen. - Ferner bedenke man, daß einzelne der Erzählungen der Genesis den Sagen anderer Völker nicht nur ähnlich, sondern auch ihrer Entstehung und Art nach verwandt sind. Man kann aber nicht die Sintflutgeschichte der Genesis für Geschichte und die der Babylonier für Sage halten; ist doch die A.T.liche Sintfluterzählung eine Tochter-Rezension der babylonischen. Ebensowenig kann man alle übrigen Erzählungen von der Weltschöpfung für Erdichtungen und Gen 1 für Geschichte erklären; vielmehr gehör; Gen 1, so sehr es sich auch in seinem religiösen Geist von den übrigen in Betracht kommenden Erzählungen unterscheidet, seiner literarischen Art nach mit ihnen aufs engste zusammen.

8. Die Hauptsache aber ist und bleibt der poetische Ton dieser Erzählungen. Die Geschichtsschreibung, die über das wirklich Geschehene belehren will, ist ihrer Natur nach Prosa; die Sage aber ist ihrer Natur nach Poesie: sie will erfreuen, erheben, begeistern, rühren. So muß derjenige, der solchen alten Erzählungen gerecht werden will, soviel ästhetischen Sinn haben, um einer Erzählung ablauschen zu können, was sie ist, und was sie sein will. Hier also handelt es sich nicht darum, ein unfreundliches oder gar ungläubiges Urteil zu fällen, sondern vielmehr die Natur der Dinge liebevoll aufzufassen. Wer aber ein Herz hat und empfinden kann, der muß merken, daß es z.B. der Geschichte von Isaaqs Opferung nicht darauf ankommt, gewisse historische Tatsachen festzustellen, sondern der Hörer soll den herzzerreißenden Schmerz des Vaters mitfühlen, der sein eigen Kind mit eigener Hand opfern soll, und dann seine unendliche Dankbarkeit und Freude, als Gottes Gnade dies schwere Opfer ihm erläßt. Wer aber den eigentümlichen poetischen Reiz dieser alten Sagen erkannt hat, der ärgert sich über den Barbaren - es gibt auch fromme Barbaren -, der diese Erzählungen nur dann würdigen zu können meint, wenn er sie für Prosa und Geschichte hält. Das Urteil, eine solche Erzählung sei Sage, soll also dieser Erzählung bei Leibe nichts nehmen; sondern es soll aussprechen, daß der Urteilende etwas von der dichterischen Schönheit dieser Erzählung empfunden hat, und daß er die Erzählung so verstanden zu haben glaubt. Ein solches Urteil kann nur der Unverstand als pietätlos auffassen, vielmehr ist es das Urteil der Pietät und der Liebe. Diese poetischen Erzählungen sind ja das Schönste, was ein Volk auf seinen geschichtlichen Lebensweg mitbringt; und Israels Sagen, besonders die Sagen der Genesis, sind vielleicht die schönsten und tiefsten, die es je auf Erden gegeben hat. Dem Kinde freilich, das Wirklichkeit und Poesie noch nicht unterscheiden kann, wird etwas zerstört, wenn man ihm sagt, seine schönen Geschichten seien »nicht wahr«. Das aber wäre eine Stimmung, die einem modernen Theologen nicht ziemen würde. Die evangelische Kirche und

ihre berufenen Vertreter würden gut tun, gegen diese Erkenntnis, daß die Genesis Sagen enthält, sich nicht — wie es bisher so vielfach geschehen ist — zu sperren, sondern einzusehen, daß ohne diese Erkenntnis ein historisches Verständnis der Genesis unmöglich ist. Diese Erkenntnis ist schon zu sehr Gemeingut der historisch Gebildeten geworden, als daß sie sich unterdrücken ließe; sicherlich wird sie — das ist ein ganz unaufhaltsamer Prozeß — in unser Volk dringen; sorgen wir aber dafür, daß sie ihm im rechten Geiste geboten wird 1.

### § 2. Arten der Sagen der Genesis.

1. Aus dem großen Material heben sich deutlich zwei Gruppen heraus: 1) die Sagen von der Entstehung der Welt und den Urahnen der Menschheit, die Geschichten bis zum babylonischen Turm; der Schauplatz dieser Erzählungen ist die Ferne, ihre Interessensphäre die ganze Welt; - 2) die Sagen von den Vätern Israels, Abraham, Isaaq, Jagob und seinen Söhnen; der Schauplatz ist hier Kanaan und seine Umgebung, und das Interesse konzentriert sich auf eine Familie, wobei allerdings mehr oder weniger deutlich der Gedanke im Hintergrunde steht, daß aus ihr das Gottes volk werden soll. — Damit ist zugleich eine Verschiedenheit im Gottesbegriff gegeben: in jenen Urerzählungen ist er ein mehr universalistischer: Jahve, der Schöpfer von Himmel und Erde (24b) oder wenigstens der Menschen und Tiere (25ff.) und der Herr und Richter der Menschheit (so in den Geschichten vom Paradiese, von den Engelehen, der Sintflut, dem Turmbau); während der Gott, der in den Patriarchenerzählungen auftritt, der Abraham besucht und Jagob beschützt, der in die kleinen Verhältnisse des Einzellebens eingreift, der Glück zur Reise gibt und Haus und Hof gedeihen läßt, mehr wie der Gott einer Familie erscheint, mit dem freilich zugleich der Gott des Volkes Israel und das Numen der Stätten Kanaans verbunden ist. - Dazu kommen andere Unterschiede im Gottesbegriff; in den Urgeschichten herrscht eine scheue, düstere Stimmung vor: sie erzählen von furchtbaren Gottesgerichten und setzen eine tiefe Kluft zwischen Menschheit und Gottheit voraus, die der Mensch nicht ungestraft überschreitet, während in den Patriarchenerzählungen mehr ein Gott hervortritt, dessen unverbrüchliche Gnade noch über Kindern und Enkeln waltet. - Ferner erscheint in den Vätersagen die Gottheit stets im Geheimnis, unbekannt, oder indem sie nur vom Himmel her redet, oder gar im Traume. In den Ursagen aber ist der Gottesbegriff anthropomorphischer: da wandelt Gott vertraut unter den Menschen, und niemand wundert sich darüber: in der Paradiesessage wird vorausgesetzt, daß er an jedem Morgen zu ihnen zu kommen pflegte; dem Noah schließt er gar die Arche zu und erscheint, angelockt durch sein Opfer, in Person; ja, er bildet Menschen und Tiere mit eigenen Händen und macht dabei auch vergebliche Versuche (S. 12): in der Sintfluterzählung bereut er es, die Menschen geschaffen zu haben und verspricht dann am Schluß, ein so schreckliches Strafgericht nicht wieder zu

<sup>1.</sup> Mit Freuden setze ich hierher Stöckers Worte: »Ohne Zweifel hat die biblische Urgeschichte Sagen und sagenhafte Elemente; es ist vergeblich, sich dagegen zu sperren, und es ist Zeit, das der gläubigen Christenheit offen zu sagen« (Literar. Beilage zur »Reformation« II, Nr. 11, Nov. 1903, S. 85).

verhängen; in der Turmbaugeschichte scheint er vor der wachsenden Macht der Menschheit einen Augenblick beinahe Furcht zu haben u. s. w. — Ferner sind in den Vätersagen die eigentlich Handelnden stets die Menschen; wenn die Gottheit auftritt, so gilt das als Ausnahme; in den Ursagen aber ist die Gottheit die Trägerin der Handlung (so in der Schöpfung) oder wenigstens mit hauptbeteiligt (Paradies, Engelehen 61ff., Sintflut, Turmbau). Dieser Unterschied ist nur relativ, denn auch einzelne Vätersagen, besonders die Hebron- (18) und Sodomsage (19) sowie die Penu'elgeschichte (3225ff.), lassen die Gottheit so auftreten; anderseits ist die Qain-Abel-Geschichte wie die von Kanaans Verfluchung (920ff.), wo die Menschen die Handelnden oder Haupthandelnden sind, unter die Sagen zu rechnen; aber dieser Unterschied charakterisiert doch die Gruppen im ganzen. Dies Hervortreten der Handlung der Gottheit in den Ursagen bedeutet, daß diese Sagen stärker »mythischen« Charakter haben; sie sind abgeblaßte Mythen 1.

2. »Mythen« — man erschrecke nicht vor diesem Worte — sind Göttergeschichten, im Unterschiede von den Sagen, deren handelnde Personen Menschen sind. Nun sind die mythischen Erzählungen der Genesis mit verhältnismäßig abgeblaßten Farben auf uns gekommen. Wir erkennen das aus den Erzählungen selbst, da wir an einigen Punkten im Stande sind, eine ältere Gestalt als die überlieferte zu erschließen (vgl. S. 119 u. a.): besonders Gen 61-4 ist gegenwärtig nur ein Torso (vgl. S. 59). Dasselbe sehen wir, wenn wir die Ursagen mit den Anspielungen an die Mythen vergleichen, die wir bei den A.T.lichen Dichtern und Propheten und bei den späteren Apokalyptikern lesen, vgl. im Kommentar S. 33ff. 120ff. und das in »Schöpfung und Chaos« ( 895) zusammengestellte Material. Derselbe Schluß ergibt sich aufs deutlichste durch einen Vergleich der Ursagen mit orientalischen Mythen, besonders durch einen Vergleich der biblischen Schöpfungs- und Sintflutgeschichte mit den babylonischen Rezensionen (vgl. S. 125 ff. 67 ff.). Die ungeheueren Umrisse, die eigentümlich brennenden Farben, die diesen Mythen ursprünglich eignen, sind in den biblischen Ursagen verwischt; die Gleichsetzungen der göttlichen Gestalten mit Naturgegenständen oder Bereichen, Kämpfe der Götter gegen einander, Zeugungen der Götter u. a. sind in der Genesis fortgefallen. Man kann darin die eigentümliche Art der israelitischen Religion erkennen. Der eigentliche Zug der Jahve-Religion ist den Mythen nicht günstig. Denn diese Religion ist von Anfang an auf den Monotheismus hin angelegt; zu einer Göttergeschichte gehören aber mindestens zwei Götter. Daher hat man in demjenigen Israel, das wir aus dem A.T. kennen lernen, eigentliche unverfälschte Mythen nicht ertragen. Wenigstens nicht in Prosa; dem Dichter hat man Anspielungen an Mythen erlaubt. Hier haben sich also in der Poesie Reste einer älteren, vor unserer Genesistradition liegenden Anschauung erhalten, die den Mythen unbefangener gegenüber stand. Die uns erhaltenen Ursagen sind sämtlich durch diese stille Scheu vor der Mythologie beherrscht. Der Monotheismus Israels will nur von solchen Mythen wissen, in denen ent-

<sup>1.</sup> Weiteres über den Unterschied der Urmythen und den Patriarchenerzählungen bei Haller, Religion, Recht und Sitte in den Genesissagen 1905, S. 48 ff.; über den geschichtlichen Grund dieser Unterschiede vgl. im folgenden § 4, 2.

weder Gott allein handelt; so in der Schöpfungsgeschichte; dann freilich kann es zu einer eigentlichen "Geschichte«, in der aus Handlung und Gegenhandlung ein Drittes entspringt, nicht kommen. Oder die Geschichte spielt zwischen Gott und Menschen; freilich sind nach spezifisch-israelitischer Auffassung die Menschen zu schwach, um würdige Gegenspieler Gottes zu sein, deren Kampf mit Gott zu einer großen Handlung kommen könnte; denn sobald Gott einschreitet, ist alles entschieden. Will man in diesem Falle überhaupt eine "Geschichte« erzählen, so müssen die Menschen zuerst handeln. Dies ist die Anordnung der Paradiesesund Turmbausage. Anders die Sintflutsage, wo Gott von Anfang an auftritt, aber infolge dessen auch eine Spannung über das Schicksal der Menschheit beim Hörer nicht mehr erzielt wird. Ferner beachte man, daß der überlieferten Sagen mit mythischen Nachklängen so viel weniger sind als der Vätersagen, in denen das Mythische fehlt; auch darin darf man eine Wirkung der Abneigung gegen den Mythus erkennen.

3. Da die Genesis also keine eigentlichen, reinen Mythen enthält, so ist es nicht notwendig, hier eine ausführlichere Auseinandersetzung über Ursprung, Art und Ursinn des Mythus zu geben, wie wir uns denn auch hier mit der einfachen Definition des Mythus als einer »Göttergeschichte« begnügen können. Hier nur einige Beobachtungen, die für die Genesis in Betracht kommen. Eine Reihe von Mythen kann man so verstehen, daß ein Naturereignis, das in der wirklichen Welt mehrfach oder regelmäßig zu geschehen pflegt, die Farben zur Erzählung von einem solchen Ereignis in der Urzeit gegeben hat: so ist die Schöpfung der Welt ausgemalt als ein großer Frühling, und das häufig zu beobachtende Auftreten des Regenbogens nach dem Regen hat Anlaß gegeben zu der Erzählung vom Entstehen des Regenbogens nach der Flut. - Viele Mythen antworten auf Fragen und wollen also belehren. So auch die Ursagen der Genesis: die Schöpfungsgeschichte fragt: woher sind Himmel und Erde? zugleich: warum ist der Sabbath heilig? die Paradieseserzählung: woher die Vernunft des 'Menschen und sein Todesschicksal? daneben: woher stammt Körper und Geist des Menschen? woher seine Sprache? woher die Liebe der Geschlechter (224)? woher kommt es, daß das Weib so viele Schmerzen beim Gebären hat, daß der Mann den störrischen Acker bebauen muß, daß die Schlange auf dem Bauche geht? u. a. Die Antwort auf diese Fragen bildet in den genannten Fällen den eigentlichen Inhalt der Sage. Anders in der Sintflutsage, die ein geschichtliches Ereignis wiederzugeben scheint (S. 76), wo aber doch »Aetiologisches« (Grundangebendes) am Ende steht: warum kommt eine solche Flut nicht wieder (821f. 98ff.)? was bedeutet der Regenbogen (912ff.)? Der natürliche Schluß einer solchen Erzählung ist ein Satz mit »darum«; »darum läßt der Mann Vater und Mutter und hängt dem Weibe an« (224 u. a.). Alle diese Fragen aber — das ist für diese Mythen im Unterschiede von den Sagen charakteristisch - betreffen nicht israelitische Dinge, sondern solche, welche die ganze Welt angehen. Man weiß, daß das alte Israel im allgemeinen nicht spekulativ gerichtet war, und daß es um das Nächstliegende, Israelitische sich stets am meisten zu bekümmern pflegte. Hier aber ist die Stätte, wo das alte Volk im Stande ist, allgemein-menschliche Probleme, tiefste Fragen menschlichen Geschlechtes zu behandeln. In einziger Weise ist dies geschehen

in der Schöpfungs- und Paradiesesgeschichte: das sind Anfänge der Theologie und Philosophie; es ist kein Wunder, daß in der nachbiblischen Zeit auf diese Stücke besonderer Nachdruck gefallen ist, und daß, seitdem man die Genesis liest, jedes Geschlecht bis auf diesen Tag seine tiefsten Gedanken in diese Erzählungen hineingelesen hat. Eine bestimmte Klasse ätiologischer Erzählungen, von Greßmann¹ »Kultursagen« benannt, fragt nach dem Ursprung der menschlichen Gesittung: wie alt ist und woher stammt das Essen von Baumfrüchten und Fleisch, die Kleidung aus Blättern und Fellen, Viehzucht, Ackerbau, die Künste der Schmiede und Musikanten, Städtebau und Staatswesen? Antworten auf solche Fragen sind in den Geschichten vom Paradiese, von den Qainiten und vom Turm-

bau niedergelegt.

4. Auf die Ursagen folgen in der Genesis die Vätersagen. Für diese ist bezeichnend, daß ihre Helden Stammesväter, Ahnherren der Völker, zumeist Israels sind. Diesen Sagen liegt die Anschauung zu Grunde, daß die Völker und so auch Israel aus der Familie je eines Ahnherren entstanden seien, die sich immer mehr ausgebreitet habe, eine Anschauung, welche in Israel schon durch die Sprache ausgedrückt wird, die in manchen, allerdings nicht in allen Fällen das Volk oder Geschlecht als Söhne des N. N. bezeichnet2. Diese Theorie ist auch bei den Arabern lebendig gewesen, den Griechen wenigstens in älterer Zeit bekannt, während sich im Ägyptischen und Babylonischen keine Spur davon findet3. Dieser Grundanschauung zufolge werden die Beziehungen von Völkern unter einander in der Form des Stammbaums klar gemacht4: zwei Völker, so sagt man, haben Brüder zu Ahnherren, d. h. sie sind nahe verwandt und stehen einander gleich; gilt das eine davon als reicher, mächtiger, edler, so sagt man, sein Stammvater sei der erstgeborene Bruder, oder er stamme von der besseren Mutter, der andere sei der jüngere, oder er stamme vom Kebsweibe. Daß Israel in zwölf Stämme zerfällt, wird so aufgefaßt, daß der Ahnherr Israel zwölf Söhne gehabt habe; wenn einige der Stämme unter sich einen engern Verband bilden, so behauptet man, daß sie von derselben Mutter herkommen; entferntere Beziehungen bestehen zwischen dem Oheim und Neffen Abraham und Lot, den Ahnherren Israels einer- und Moabs und Ammons anderseits. Dieser Theorie liegt insofern etwas Richtiges zu Grunde, als das Band, das die Einheit des Geschlechtes oder Stammes in den einfachen Verhältnissen der Wüstenstämme bildet, nicht irgendwelche staatliche Organisation, sondern das Gefühl der Blutsgemeinschaft ist5; und ferner, als manche Geschlechter wirklich von dem Manne abstammen oder sich wenigstens an ihn als den Führer angeschlossen haben mögen, nach dem sie sich nennen 6. Anderseits wissen wir genug von der Entstehung der Völker, um mit Sicherheit sagen zu können, daß sich Völker und Stämme auch auf ganz andere Weise, etwa durch Aufnahme von fremden Geschlechtern oder durch Ver-

<sup>1.</sup> ZAW XXX 25. 2. Nöldeke, ZDMG XL 170f. 3. Ed. Meyer, Israeliten 229f.

<sup>4.</sup> Stade, Gesch. Isr. I 27 ff.; Guthe, Gesch. Isr. 1 ff.

<sup>5.</sup> Benzinger Encycl. Bibl. Art. Government.

<sup>6.</sup> Nöldeke, ZDMG XL 158, Kittel, Babyl. Ausgrabungen 3 16f. Vgl. besonders die vielen Stammesnamen, die ursprünglich Personennamen sind, auf die besonders Ed. Meyer, Israeliten 318. 341 f. 347 u. a. aufmerksam gemacht hat.

schmelzung Eingewanderter mit Vorgefundenen bilden, und daß auch die von Israel stets behauptete Reinheit des Blutes nur ein Phantasiegebilde ist 1. Die Theorie also, daß die Völker überhaupt aus der Familie eines Ahnherrn entstanden seien, stammt nicht aus der Beobachtung der Tatsachen, sondern ist aus mythischem Denken hervorgegangen, das alle Dinge und so auch die Völker als durch Zeugung entstanden zu begreifen suchte<sup>2</sup>. Und iedenfalls ist ein zahlreicher Stamm oder gar ein ganzes Volk von dem Stammvater, den es zu haben behauptet, zeitlich viel zu weit entfernt, als daß eine mündliche Nachricht über ihn erhalten sein könnte<sup>3</sup>. Wenn in solchen Fällen nicht nur ein Stammbaum des Ahrherrn vorhanden ist, sondern sogar einzelne Geschichten über ihn erzählt werden, so ist das zunächst so zu erklären, daß die Verhältnisse und Erlebnisse des Volkes selbst auf jene Urgestalt übertragen worden sind. Dies ist auch in vielen Fällen ganz deutlich: wenn uns eine Person namens Sichem, der Ahnherr der Stadt Sichem, als ein verliebter Jüngling dargestellt wird, der von Simeon und Levi, den Ahnherren der beiden Stämme. getötet worden sei, so wird jedermann bereit sein, hierin nicht historische Tatsachen, sondern nur die sagenhafte Einkleidung geschichtlicher Ereignisse zu erblicken. Wir deuten also die Sagen oder Sagenstücke, die von solchen Völkerpersonen handeln, nicht etwa um, sondern wir verstehen im Gegenteil ihren eigentlichen, für uns zunächst erreichbaren Sinn, wenn wir die Helden, von denen sie erzählen. als Völker und Stämme zu fassen, und die Geschichten von ihnen zunächst als Erlebnisse von Völkern zu deuten versuchen. - Anderseits aber hat man bei diesem Versuch mit großer Vorsicht zu verfahren, denn wir müssen mit der Möglichkeit rechnen, aaß einige dieser Gestalten ursprünglich nicht Völker darstellen, sondern erst nachträglich in späterer Überlieferung zu Ahnherren geworden sind, und ferner, daß sich, nachdem die Gestalten der »Ahnherren« als Helden von Erzählungen einmal feststanden, auch andersartige Erzählungen, die nicht völkergeschichtlichen Ursprung hatten, an sie angeschlossen haben. Mit Sicherheit können wir als Personifikationen von Völkern und Stämmen besonders diejenigen Figuren verstehen, deren Namen uns sonst als Völkernamen bekannt sind. vgl. besonders Qain, Kanaan, Ismael, Ammon, Moab, die zwölf Stämme und deren Geschlechter. Anders aber steht es mit Gestalten wie Abraham, Isaag und Jagob. den Ahnherren Israels, mit Lot, dem Stammvater von Ammon und Moab, Esau, dem von Edom, und Laban, »dem Aramäer«. Diese Figuren tragen nicht die Namen der Völker und Stämme, die sie darstellen, müssen also ursprünglich eine andere Bedeutung besessen haben und sind erst durch »einen Machtspruch« der Überlieferung zu Repräsentanten ihrer Völker geworden 4. Daraus folgt, daß zwar einzelnes, was von ihnen erzählt wird, auf Schicksale ihres Volkes zurückgehen kann, daß aber nicht einfach schematisch alles so verstanden werden darf. Noch zurückhaltender aber hat man zu verfahren bei Figuren wie Abel, sowie bei den Weibern und Töchtern Sara, Hagar, Rebekka, Lea, Rahel, Dina, Tamar, da bei

<sup>1.</sup> Küchler, Hebräische Volkskunde 26f.

<sup>2.</sup> Vgl. im Kommentar S. 86 und besonders Ed. Meyer, Gesch. des Altertums I 12 34.

<sup>3.</sup> Nöldeke, ZDMG XL 158.

<sup>4.</sup> Ed. Meyer, Israeliten 231.

diesen überhaupt nicht deutlich ist, daß sie jemals einen Stamm haben darstellen sollen. Noch ist zu bemerken, daß Sem, Ham, Japheth vielleicht drei Urvölker gewesen sind, und daß Jagob und Esau ursprünglich wohl zwei Bevölkerungsklassen (S. 316) dargestellt haben. - Manche der Erzählungen, die von Ahnherren handeln — so sagen wir also vorsichtig —, schildern ursprünglich Erlebnisse von Völkern. Es haben einmal - so dürfen wir annehmen - in uralter Zeit zwischen den Bürgern von Gerar und den Beduinen der Umgebung Brunnenstreitigkeiten stattgefunden, bis es schließlich zum Vertrage in Be'erseba' gekommen ist: die Sage schildert diese Dinge als Streit und Vertrag zwischen Abimelech, König von Gerar, und den Ahnherren Abraham oder Isaag (2122ff. 26). Simeon und Levi haben nach der Sage den Jüngling Sichem heimtückisch ermordet; aber Jagob hat sich von den Brüdern losgesagt (34). Die Geschichte, die hier zu Grunde liegt, wird sein: die kanaanäische Stadt Sichem ist von den Stämmen Simeon und Levi heimtückisch überfallen worden; aber die übrigen Stämme Israels haben sich in diesen Kämpfen neutral verhalten, vgl. S. 371. Ebenso schildert ein Teil der Tamar-Sage (38) älteste Verhältnisse des Stammes Juda: Juda hat sich mit Kanaanäern, in der Sage Hira von Adullam und Judas Weib, Bathšuai, zusammen getan; eine Reihe judäisch-kanaanäischer Geschlechter (Er und Onan) sind frühe zu Grunde gegangen; schließlich sind zwei neue Geschlechter (Peres und Zerah) entstanden, vgl. S. 411f. 418. Im weiteren Sinne Historisches, genauer Kulturhistorisches, klingt in den Jagob-Esau-Sagen nach: hier hören wir, wie der Hirt, obwohl der jüngere Bruder, durch seine überlegene Klugheit den Jäger zurückdrängt, vgl. S. 316; womit die Qain-Abel-Sage zu vergleichen ist, vgl. S. 48. Ein ähnlicher Wettstreit zwischen Brüdern wird von der Sage zwischen den judäischen Geschlechtern Peres und Zerah (3827ff.) und zwischen Ephraim und Manasse (4813f.) vorausgesetzt und ist im ersten Falle vielleicht, im zweiten ziemlich sicher als Nachklang eines historischen Ereignisses aufzufassen. Ruben, der Erstgeborene unter den israelitischen Stämmen, verliert eines Frevels wegen seine Erstgeburt (493f.): der in ältester Zeit führende Stamm Ruben hat diese seine Stellung eingebüßt. Sem, Japheth und Kanaan sind ursprünglich Brüder; aber jetzt hat Japheth ein viel weiteres Gebiet wie die anderen, und Kanaan muß beiden dienen (920ff.). Mehrfach hören wir von Wanderungen; von Nordosten her wandert nach Kanaan Abraham, dann Rebekka, um Isaaq zu heiraten, schließlich Jagob; als Ausgangspunkt werden genannt Ur-Kasdim, Harran (Stadt Nahors 2410) und das Land der »Söhne des Ostens«: wie weit diese Nachrichten alt sind und Historisches widerspiegeln, ist umstritten; doch ist gegen die letzte Angabe sicherlich nichts einzuwenden, vgl. S. 168. Eine Wanderung hebräischer Stämme nach Ägypten wird in der Josephsage vorausgesetzt; ein ähnliches Motiv enthält auch die Erzählung vom Zuge Abrahams nach Ägypten (1210ff.). — Nun liegt es in der Natur der Sage, daß wir die alten Begebenheiten aus ihr nicht deutlich, sondern nur wie durch einen Nebel hindurch erkennen können. Die Sage hat die historischen Erinnerungen poetisch umsponnen und ihre Umrisse verdeckt; die Überlieferung des Volkes hat aus ihrem Eigenen allerlei hinzugefügt: so sind ganze Gestalten anderer Herkunft - wie wir soeben gesehen haben - zu den Ahnherren hinzugekommen und ist Historisches und Poetisches

zu einem für unsere Blicke zunächst einheitlichen Gewebe zusammengewoben worden. So kommt es, daß die Zeit der Begebenheit aus der Sage selber meistens nicht zu bestimmen ist; manchmal ist auch der Ort nicht deutlich, und hie und da nicht einmal das handelnde Subjekt. Wo Jagob und Esau, Qain, Sem und Japheth eigentlich zu Hause sind, und was Jagob und Esau ursprünglich bedeutet haben, hat die Sage vergessen. Man darf daher den Forscher, der den Sagen die historischen Anlässe zu entnehmen wünscht, dringend warnen, ja nicht pedantisch zu verfahren 1 und sich nicht dem Glauben hinzugeben, man könne aus den Vätersagen durch einfache Rückübersetzung ins Völkergeschichtliche ohne weiteres historische Tatsachen gewinnen<sup>2</sup>. (Vgl. weiter hierüber S. XXVI.) Wenn uns also auch die Dinge der Vergangenheit in diesen Sagen mehr verhüllt als offenbart werden, so würde doch ein Barbar sein, wer sie deswegen schmähen Denn sie sind oft wertvoller als etwaige prosaische Nachrichten über wirklich Geschehenes; wenn wir z. B. über Ismael gute historische Nachrichten haben würden, so würden sie uns ziemlich gleichgültig sein, denn dieser »Wildesel« hat für die Menschheit kaum etwas geleistet, jetzt aber, da die Hand der Dichtung ihn berührt hat, lebt er für ewig fort. - Deutlich aber sind uns in diesen Sagen die Charaktere der dargestellten Stämme oder Klassen; da ist Esau, der Jäger der Steppe, der ohne viel Nachdenken von der Hand in den Mund lebt, vergeßlich, großmütig, tapfer; und der Hirt Jaqob, viel klüger, gewohnt, die Zukunft zu berechnen. Sein Oheim Laban ist der Typus des Schafzüchters im fernen Osten, geldgierig und betrügerisch, aber äußerlich ein vortrefflicher Biedermann, nie um eine Ausrede verlegen. Ismael, der Beduine, ist ein »Wildesel« von einem Menschen, und Qain schweift wie ein Mörder fern von Jahves gesegnetem Lande. - Und klar sind uns auch in vielen Fällen die Stimmungen, mit denen man die Begebenheiten aufgefaßt hat: wir hören ja aufs deutlichste, wie die Sage Kanaans Unkeuschheit verachtet, wie sie Esau und Laban auslacht, wie sie sich freut, daß Lots Habgier doch das schlechtere Land bekommen hat, u. s. w.

5. Weil uns diese Erzählungen aus zwei Quellen (J und E) etwa aus dem 9. und 8. Jahrhundert vorliegen, hat man vielfach geglaubt, die Sagen selber stammten im wesentlichen aus der israelitischen Königszeit und gäben für die Vorgeschichte keinen Aufschluß (vgl. z. B. Wellhausen, Prologomena 6 319ff.,

<sup>1.</sup> Vgl. Luther ZAW XXI 46: »Die konsequente Durchführung der von Wellhausen etc. benutzten Methode würde bald zu absurden Resultaten führen«.

<sup>2.</sup> Cornill, Geschichte des Volkes Israel (1898) 30 ff., Steuernagel, Einwanderung der israelitischen Stämme (1901), auch Procksch, Nordhebräisches Sagenbuch (1906) 331 ff. haben eine umfassende Ausdeutung der Vätersagen als Erinnerungen an historische Ereignisse versucht. Mir scheinen solche weitgehende Ausdeutungen eines ganzen Sagenkreises sehr bedenklich. Einzelne Ereignisse klingen hie und da in den Sagen nach; daß aber die Vätersage im stande wäre, eine ganze Kette von Geschehnissen, die sich über viele Jahrzehnte erstrecken, treu zu bewahren, erscheint von vorneherein sehr unwahrscheinlich. Die große Verschiedenheit dieser und ähnlicher Versuche (zusammengestellt bei Luther ZAW XXI 36 ff.) zeigt schon, wie unsicher alle diese Vermutungen sind. Weiteres über diese Hypothesen vgl. 323 f. 331 f., Ed. Meyer, Israeliten 251 A. 1 und Eerdmans, Alttest. Studien II 34 ff.

Israel. und Jüd. Gesch. 4 11, Holzinger, Genesis 271). In Wirklichkeit aber sind sie viel älter. Dafür zeugen vor allem die Namen, die sie enthalten, und die, auch wenn wir sie für historisch halten dürfen, für uns fast sämtlich verschollen sind: aus der Geschichtsüberlieferung Israels wissen wir nichts von Sem, Ham und Japheth, kaum etwas von Ruben, Simeon und Levi und nur aus ältester und älterer Überlieferung etwas über Ismael und Qain. Dies sind also Namen, älter als das geschichtliche Israel, Völker und Stämme der Vorzeit. Besonders deutlich aber ist das hohe Alter der Sagen von Jagob und Esau; diese Gestalten sind zwar nachträglich Israel und Edom gleichgesetzt worden; aber gerade die Doppelnamen und manche Züge der Sage, die auf die geschichtlichen Völker Edom und Israel nicht passen, zeigen uns, daß die alte Erzählung ursprünglich ganz andere Verhältnisse im Auge hat: in der Sage fürchtet Jaqob feige seinen Bruder, in der Geschichte hat Israel Edom im Kriege überwunden; in der Sage ist Esau dumm, in der Geschichte ist er durch seine Weisheit berühmt; vgl. S. 316. - Einen anderen Beweis für das Alter solcher Sagen können wir aus der Geschichte der Sage in Israel führen. Die Sagen im Richterbuche reden im allgemeinen nicht mehr von Ahnherren der Stämme oder Völker (ausgenommen Jdc 1), sondern sie erzählen von einzelnen Führern der Stämme; die letzte, historisch datierbare Geschichte, die den alten Stil innehält, ist wohl die Sage vom Überfall Sichems, die Dinasage der Genesis (34). In der älteren Richterzeit ist also, soweit wir sehen können, diese Erzählungsart verschwunden; von da an sind solche Erzählungen nur noch weiter fortgepflanzt, aber nicht mehr neu gebildet worden.

- 6. Wir nennen diese Sagen »historische» Sagen, wenn sie geschichtliche Ereignisse widerspiegeln, »ethnographische«, wenn sie vorwiegend eine Schilderung der Zustände der Völker geben. So wird man die Sagen vom Vertrage zu Bo'eršeba', vom Überfall Sichems, vom Aussterben der älteren judäischem Stämme als »historische«, dagegen die von Qain und von Ismael als »ethnographische« Sagen bezeichnen.
- 7. Neben solchen Motiven in den Erzählungen der Genesis stehen die sätiologischen«, d. h. solche, die einen Zweck haben, die etwas erklären wollen. Es gibt eine Fülle von Fragen, die ein antikes Volk beschäftigen. Das Kind schaut mit großen Augen in die Welt und fragt: warum? Die Antwort, die es sich selbst gibt, und mit der es sich bald beruhigt, ist vielleicht sehr kindlich, also sehr unrichtig und doch, wenn es ein gemütvolles Kind ist, fesselnd und rührend, auch für den Erwachsenen. Solche Fragen wirft auch ein antikes Volk auf und beantwortet sie, so gut es kann. Diese Fragen sind gewöhnlich auch dieselben, die wir selber stellen und in unseren wissenschaftlichen Disziplinen zu beantworten suchen. Was wir hier also vorfinden, sind Anfänge menschlicher Wissenschaft, natürlich nur geringe Anfänge, aber als Anfänge doch uns ehrwürdig. Zugleich aber uns besonders rührend und anziehend, denn in diesen Antworten hat das alte Israel seine intimsten Stimmungen ausgesprochen, und es hat sie in ein buntes Kleid von Poesie gekleidet Solche Fragen sind

<sup>1.</sup> Ein »Motiv« in diesem Sinne ist ein elementarer, in sich einheitlicher Teil eines poetischen Stoffes, vgl. Scherer, Poetik 212.

<sup>2.</sup> Über solche Fragen der Naturvölker vgl. von der Leyen, Zur Entstehung des Märchens, Archiv für das Studium d. neueren Sprachen u. Literaturen CXIV 15.

- a) ethnologische. Man fragt nach den Gründen für Völkerverhältnisse. Warum ist Kanaan Knecht seiner Brüder? Warum hat Japheth ein so weites Gebiet (924ff.)? Warum sitzen Lots Söhne im unwirtlichen Osten (vgl. S. 176)? Wie kommt es, daß Ruben seine Erstgeburt verloren hat (49sf.)? Warum muß Qain unstät und flüchtig umherschweifen? Warum wird siebenfach gerochen, wer Qain totschlägt? Warum ist Gilead Grenzscheide gegen die »Söhne des Ostens« (3152)? Warum gehört Be'eršeba' uns und nicht den Gerariten (2122 ff. 2625 ff.)? Warum hat Joseph Sichem im Besitz (4822)? Warum ist Ismael ein Wüstenvolk geworden mit diesem seinem Sitz und mit diesem Gott (16)? Wie kommt es, daß die ägyptischen Bauern die schwere Steuer des Fünften tragen müssen, während die Äcker der Priester frei sind (4713ff.)? Besonders häufig aber wird die Frage aufgeworfen: warum hat Israel dies herrliche Land Kanaan? Die Sagen erzählen auf mancherlei Weise, wie es gekommen ist, daß die Väter gerade dieses Land erhalten haben: dem Abraham hat es Gott seines Gehorsams wegen zugesagt (127); als sich Lot bei der Trennung zu Bethel den Osten wählte, ward der Westen Abrahams Eigentum (13); Jagob hat den Segen des besseren Landes von Isaag durch seinen Betrug erworben (27); Gott hat es Jaqob zu Bethel versprochen (2813), u. a. Solche ethnologische Sagen, die um Völkerverhältnisse zu erklären, eine erdichtete Geschichte erzählen, und die historischen, die noch den Rest einer Überlieferung von einem wirklich geschehenen Ereignis enthalten, sind natürlich im Einzelfall oft kaum zu unterscheiden; ganz gewöhnlich liegen auch ethnologische und ethnographische Momente in derselben Sage neben einander: die vorausgesetzten Verhältnisse sind historisch, die Art aber, wie sie erklärt werden, ist poetisch. - Die Antwort, die man auf solche Fragen gibt, ist immer diese, daß man die gegenwärtigen Verhältnisse aus einem Tun der Urväter erklärt: der Urahnherr ist es, der den Brunnen Be'eršeba' gegraben hat, darum gehört er uns, seinen Erben (2625 ff.); die Ahnherren haben Gilead als Grenze festgesetzt (3152); Qains Stammvater ist von Gott zum ewigen Umherschweifen verflucht worden u. s. w. Besonders beliebt ist es, solche Erklärung in einem wunderwirkenden Worte zu finden, das einst Gott selber oder ein Urvater ausgesprochen hat; die Sage erzählt dann, wie es in der Urzeit einmal zu diesem Worte gekommen ist (925 ff. 122 f. 1518 2728 ff. u. a.). Und so sehr galt diese Erklärung als vollgenügend, daß es später eine eigene literarische Gattung der »Segen« gegeben hat (vgl. zu Gen 49). - So kindlich uns nun diese Erklärungen auch erscheinen, so wenig es jenen Antiken auch möglich gewesen ist, die wirklichen Gründe für die Dinge zu finden, so dürfen wir doch nicht den Tiefsinn verkennen, der aus diesen poetischen Sagen spricht: die Völkerverhältnisse der Gegenwart - das ist die Voraussetzung dieser Erzählungen - sind nicht Zufall, sondern sie sind in Ereignissen der Urzeit begründet, sie sind gewissermaßen »prädestiniert«. In den ethnologischen Sagen haben wir also den Anfang einer Geschichtsphilosophie.
- b) Daneben etymologische Motive, Anfänge der Sprachwissenschaft. Das alte Israel hat viel über den Ursprung und die eigentliche Bedeutung der Namen der Völker, Berge, Brunnen, Heiligtümer, Städte nachgedacht. Die Namen waren ihm nicht so gleichgültig, wie sie uns sind; denn es war überzeugt, daß sie doch irgendwie mit den Dingen in Beziehung stehen müßten, Die richtige

Erklärung zu geben, war dem alten Volke in vielen Fällen ganz unmöglich; denn die Namen sind, wie in anderen Völkern so auch in Israel, das älteste Gut der Sprache: sie stammen aus untergegangenen Völkern oder aus einem älteren Stadium der eigenen Sprache. Auch viele unserer Namen wie Rhein, Mosel, Neckar, Harz, Berlin, Ludwig u. s. w. sind dem nicht-sprachlich-Gelehrten nicht deutlich. Eben wegen dieser Seltsamkeit werden diese Worte die Aufmerksamkeit des alten Volkes auf sich gezogen haben. Das alte Israel erklärt solche Namen natürlich ganz ohne wissenschaftlichen Geist, aus der gegenwärtigen Sprache. Es bringt den alten Namen mit einem modernen, mehr oder weniger gleichklingenden Worte zusammen und erzählt nun eine kleine Geschichte, die begründen soll, warum gerade hier dies Wort ausgesprochen worden und dann als Name geblieben sei. Auch wir kennen solche Volksetymologien.

»Ach Allm« stöhnt' einst ein Ritter; Ihn traf des Mörders Stoß; »Allmächt'ger« wollt' er rufen; Man hieß davon das Schloß (Uhland, Die Schlacht bei Reutlingen).

Die Langobarden hießen früher Winiler; als aber die Frauen der Winiler einst als Kriegslist sich Bärte vorgebunden hatten, und Wodan am frühen Morgen das aus einem Fenster sah, sprach er: was sind das für Langbärte? Seit der Zeit nannten sich die Winiler Langbärte d. h. Langobarden (Grimm, Deutsche Sagen No. 389). - Die Wartburg führt nach der Sage daher den Namen, weil der Landgraf, auf der Jagd dorthin verirrt, sprach: wart', Berg, du sollst mir eine Burg werden! - Dergleichen Sagen sind in der Genesis und auch späterhin sehr häufig 1. Die Stadt »Babel« hat ihren Namen, weil Gott dort die Sprachen »verwirrt« hat (542) (119); »Jagob« wird »Fersenhalter« erklärt, weil er bei seiner Geburt den Bruder, dem er die Erstgeburt nicht gönnte, an der Ferse hielt (2526); So'ar heißt »Kleinigkeit«, weil Lot bittend sprach: es ist nur eine Kleinigkeit (1920, 22); Be'eršeba' »Brunnen von sieben«, weil Abraham dort dem Abimelech sieben Lämmer geschenkt hat (2128ff.); »Isaaq« (Jishaq) soll seinen Namen daher haben, daß seine Mutter lachte (צחק), als ihr seine Geburt verheißen ward (1812) u. s. w. u. s. w. — Um die große Naivität der meisten dieser Erklärungen zu erkennen, denke man daran, daß die hebräische Sage das babylonische Wort Babel gelassen aus dem Hebräischen erklärt, und daß man sich oft mit ganz ungefähren Gleichklängen beruhigt: Qain wird von היהר »ich habe erworben« abgeleitet (41), Re'uben gar von באה בעניר »er hat mein Elend angesehen« (2932) u. s. w. Die Forscher haben diese Naivität des Etymologisierens nicht immer genügend erkannt; sie haben sich daher bis auf die jüngste Zeit verführen lassen, manchen gar zu ungenügenden Erklärungen durch moderne Mittel aufzuhelfen. In einem Falle pflegen sogar viele Theologen eine solche (allerdings sehr geistvolle) Erklärung als »authentische Etymologie« zu bezeichnen (Jahve = »ich bin, der ich bin« Ex 314); aber Etymologien werden nicht offenbart. — Uns sind die etymologischen Sagen besonders wertvoll, weil sie besonders deutliche Beispiele der ätiologischen Sagenart sind.

<sup>1.</sup> Beispiele volkstümlicher Namenserklärungen im A.T. bringt Benzinger, Archäologie<sup>2</sup> 100. — Solche Etymologien in moderner Stammessage bei Littmann, Semit. Stammessagen der Gegenwart in Orient. Studien, Th. Nöldeke gewidmet 945. 952.

c) Wichtiger als diese etymologischen sind die kultischen Sagenmotive, deren Zweck es ist, die Ordnungen des Gottesdienstes zu erklären. Solche kultische Ordnungen spielen im Leben des Antiken eine große Rolle; eine Menge derartiger Sitten sind aber demjenigen, der sie vollzieht, bereits in der ältesten, uns erreichbaren Zeit nicht mehr oder wenigstens nicht mehr ganz verständlich. Denn Sitten sind bei weitem zäher als Anschauungen, und besonders der Kultus ist ungemein konservativ; wie denn auch wir, deren Gottesdienst doch in der Reformation und wieder im Rationalismus eine gewaltige Reinigung überstanden hat, den ursprünglichen Sinn dessen, was wir in unseren Kirchen sehen und hören, in vielen Fällen nicht oder nur teilweise verstehen. — Das alte Israel hat über den Ursprung mancher solcher Kultussitten nachgedacht. Und wenn die Erwachsenen, durch die Gewohnheit abgestumpft, das Seltsame und Unverständliche nicht mehr bemerken, dann werden sie aus ihrer Ruhe durch die Fragen der Kinder aufgestört. Wenn die Kinder sehen, wie der Vater am Passafest allerhand seltsame Gebräuche vollzieht, dann - so wird ausdrücklich angegeben (vgl. Ex 1226 1314) - fragen sie: was bedeutet das? dann soll man ihnen die Passageschichte erzählen. Dasselbe bei den zwölf Steinen am Jordan (Jos 46), die der Vater den Kindern als Erinnerung an den Übergang über den Jordan deuten soll. In diesen Beispielen sehen wir also mit Augen, wie eine solche Sage die Antwort auf eine Frage ist. Ebenso fragt man nach dem Ursprung der Beschneidung, des Sabbaths; warum essen wir den Hüftnerv nicht (3233)? weshalb salbt man in Bethel den heiligen Stein und bringt dort den Zehnten dar (2818. 22)? warum opfern wir in »J°ru'el« - dies ist der Name der Stätte von Isaaqs Opferung 221-19, vgl. S. 241 - kein Kind, wie es Jahve doch eigentlich verlangt, sondern einen Widder? - Den eigentlichen Grund aller dieser Dinge hätte kein Israelit nennen können; dazu sind sie viel zu alt. Aber in dieser Not tritt der Mythus oder die Sage ein; man erzählt eine Geschichte und erklärt daraus den heiligen Brauch: vor Zeiten ist einmal eine Begebenheit vorgefallen, aus der diese Handlung ganz natürlich hervorsprang, zur Erinnerung und in Nachahmung dieser Handlung vollziehen wir den Brauch. Diese Geschichte aber, die den Brauch erklären soll, spielt regelmäßig in der Urzeit: das antike Volk gibt so den ganz richtigen Eindruck wieder, daß die Sitten des Gottesdienstes in unvordenkliche Zeiten zurückgehen: die Bäume von Sichem (126) und Hebron (184) sind älter als Abraham! Die Beschneidung nehmen wir um Mose willen vor, dessen Erstgeborener beschnitten ward zum Ersatz für ihn selber, dessen Blut Gott begehrte (Ex 424 ff.). Am siebenten Tage ruhen wir, weil Gott bei der Weltschöpfung am siebenten Tage geruht hat (22f., ein Mythus, weil Gott selber darin handelt). Der Hüftnerv ist uns heilig, weil Jagob den Gott oder - wie die Späteren sagen — Gott den Jaqob zu Penu'el darauf geschlagen hat (3233 vgl. S. 363). Den Stein von Bethel hat als Erster Jaqob gesalbt, weil das sein Kopfkissen war, als die Gottheit ihm erschien (2818). Zu »Jeru'el« hat Gott von Abraham zuerst sein Kind verlangt, sich aber dann mit dem Widder begnügt (22). U. s. w.

Immer wieder hören wir bei solchen Gelegenheiten von bestimmten Orten, von Bethel, Penu'el, Sichem, Be'eršeba', Lahaj-ro'i, Jeru'el u. a. und von

den Bäumen, Quellen und Steinmalen an diesen Stätten; das sind die uralten Heiligtümer der Stämme und Geschlechter Israels. Die älteste Zeit hatte in diesen Naturmalen unmittelbar etwas vom Wesen der Gottheit wahrgenommen; eine spätere Zeit aber, der diese Verbindung nicht mehr so deutlich und selbstverständlich erschien, warf die Frage auf, warum gerade dieser Ort und dies heilige Zeichen so besonders heilig sei? Die ständige Antwort darauf war: weil die Gottheit dem Ahnherrn an dieser Stätte erschienen ist. Zur Erinnerung an diese Grundoffenbarung verehren wir den Gott an dieser Stelle. Die Kultussage stammt also — und dies ist religionsgeschichtlich von außerordentlicher Bedeutung aus einer Zeit, in der das religiöse Gefühl die Göttlichkeit der Stätte und des Naturmals nicht mehr unmittelbar empfand und den Sinn des heiligen Brauches nicht mehr verstand. Der unmittelbare Eindruck von der Göttlichkeit des heiligen Symbols ist also in der Sage zur einmaligen Erfahrung des Urvaters geworden, und die innere Gewißheit ist zu einem äußeren Vorgang objektiviert worden. Die Sage hat nun zu begründen, wie es kam, daß der Gott und der Stammvater gerade an diesem Ort zusammenkamen. Abraham saß gerade in der Mittaghitze unter dem Baum, als ihm die Männer erschienen; darum ist der Baum heilig (191ff.). Der Wüstenbrunnen Lahaj-ro'i ist Ismaels Heiligtum geworden, weil seine Mutter auf der Flucht in die Wüste an diesem Brunnen Gott traf, der sie tröstete (167ff.). Jaqob übernachtete zufällig an bestimmter Stätte und ruhte mit dem Kopf auf dem Stein, als er die himmlische Leiter sah; darum ist der Stein unser Heiligtum (2810ff.). Mose kam zufällig mit den Herden an den heiligen Berg und an den Dornbusch (Ex 31ff.). Jedes der größeren Heiligtümer Israels wird eine solche Entstehungssage besessen haben. Wir dürfen uns vielleicht vorstellen, daß solche Heiligtumssage ursprünglich zum heiligen Fest an ebendieser Stätte erzählt worden ist, so wie Passafest und Auszugssage, Purimfest und Estherlegende, das babylonische Osterfest und der babylonische Schöpfungshymnus zusammengehören, und wie auch unter uns Weihnachten und Ostern ohne ihre Geschichten gar nicht denkbar wären. Uns sind diese Kultussagen darum so wertvoll, weil wir daraus die heiligen Stätten und Gebräuche Israels kennen lernen, zugleich weil sie uns mit großer Lebhaftigkeit in antikes religiöses Empfinden versetzen: diese Kultussagen sind unsere Hauptquelle für die älteste Religion Israels. Von ihnen ist die Genesis voll, nur wenige finden sich in den späteren Büchern. Fast überall da, wo Gott an bestimmter Stätte erscheint, liegt eine solche Sage zu Grunde. - Wir haben in diesen Sagen die Anfänge der Religionsgeschichte.

d) Außerdem lassen sich noch eine Reihe anderer Arten von Sagenmotiven unterscheiden, von denen hier noch die geologische genannt werden soll. Solche geologische Motive wollen die Herkunft einer Örtlichkeit erklären. Woher das Tote Meer mit seiner schauerlichen Einöde? Die Gegend ist von Gott wegen des schrecklichen Frevels ihrer Bewohner verflucht worden (19). Woher die Salzsäule dort, die einem Weibe gleicht? Das ist ein in Salz verwandeltes Weib, Lots Frau, die so dafür bestraft worden ist, daß sie das Geheimnis der Gottheit belauscht hat (1926). Woher aber kommt es, daß das Fleckchen um

So'ar von der allgemeinen Verwüstung ausgenommen ist? Weil Jahve es, als Rettungsort für Lot, verschont hat (1917ff.). —

Alle diese ätiologischen Sagenmotive sind also von den gegenwärtigen Wissenschaften, denen sie entsprechen, weit entfernt; wir betrachten sie mit der Rührung, mit welcher der Mann an seine Kindheit zurückdenkt; aber auch für unsere Wissenschaft sind sie überaus wertvoll, denn sie bieten uns, indem sie bestimmte Zustände voraussetzen oder schildern, das allerwichtigste Material für die Kenntnis der alten Welt.

- 8. Fast immer liegen verschiedene Sagenmotive in den Sagen vereinigt und zu den mannigfaltigsten Mischungen verbunden vor. Die Sage von Hagars Flucht (16) ist ethnographisch zu nennen, insofern sie Ismaels Existenz schildert; ethnologisch, insofern sie diese Zustände erklären will; ein Teil davon ist kultischer Art: er begründet die Heiligkeit von Lahaj-ro'i; zugleich hat die Erzählung etymologische Motive, denn sie deutet die Namen Ismael und Lahaj-ro'i. - Die Bethelgeschichte (2810 ff.) erklärt zugleich den Kultus und den Namen von Bethel. - Die Sagen von Be'erseba' (2122 ff. 26) haben historische Reste, indem sie von einem dort geschehenen Völkervertrage erzählen, zugleich enthalten sie Kultisches: sie erklären die Heiligkeit der Stätte, und schließlich auch Etymologisches. - Die Penu'elgeschichte (3223ff.) erklärt die Heiligkeit des Ortes, die Namen Penu'el und Israel und, daß man den Hüftnerv nicht genießt. U. s. w. Besonders die etymologischen Motive treten in den älteren Erzählungen der Genesis niemals selbständig auf, sondern werden nur für Nebenzüge verwandt: wo sie überwiegen oder gar die ganze Erzählung ausfüllen, liegen spätere Erzähler-Erfindungen vor: so ist es in der Geschichte von Jagobs und Esaus Zusammentreffen (S. 356) und besonders deutlich in der Geburtsgeschichte der Söhne Jagobs (S. 330)1.
- 9. In manchen Fällen ist hiermit zugleich die Entstehung der Sagen aufgezeigt: so läßt sich besonders deutlich bei den meisten etymologischen Motiven aufweisen, daß diejenigen Teile der Sage, die den Namen erklären, eben zu diesem Zwecke erfunden worden sind. Daß Abraham dem Abimelech zu Be'eršeba' »sieben« Lämmer schenkte (212sff.), ist sicherlich zur Erklärung des Namens erdichtet, ebenso, daß Isaaqs Mutter »lachte« (1812ff.), u. s. w. Was von den Söhnen Judas, 'Er, Onan, Šela, Pereş und Zeraḥ, (38) erzählt wird, ist im wesentlichen nichts anderes als die Geschichte der judäischen Geschlechter, ebenso wie aus der Sichemsage (34) mit ziemlicher Sicherheit Ereignisse beim Überfall Sichems herausgelesen werden können.

Nun gibt es aber auch Sagen oder Sagenstücke genug, die solche für uns einigermaßen durchsichtige Motive nicht enthalten; so große Abschnitte der Josepherzählung (S. 399); ferner ist das Hauptmotiv der Jaqob-Laban-Geschichte, die Erzählung von den Überlistungen, weder als historischer Nachklang noch ätiologisch zu verstehen; ebendahin gehört Jaqobs Zusammentreffen mit Rahel am Brunnen

<sup>1.</sup> Oberflächlich ist Eerdmans' (Alttest. Studien II 49) Urteil, daß »die meisten Sagen« aus den Namen entstanden seien. Die Sagen haben, wie oben gezeigt worden ist, auch ganz andere Anlässe, und gerade in ältesten Sagen wie denen von Hebron, Sodom, Jaqob und Laban tritt das Etymologische stark zurück.

u. a. m. Aber auch da, wo wir in einer Sage solche für uns deutbare Motive vorfinden, sehen wir doch sehr häufig, daß nicht die ganze Sage so zu erklären ist, sondern daß sie daneben mehr oder weniger große Stücke enthält, die sich jeder derartigen Deutung entziehen. So wird die Einwanderung Abrahams oder Isaags in Gerar oder in Ägypten irgendwie Historisches wiedergeben, aber die Auslieferung und Wiedergewinnung der Ehefrau muß andersartigen Ursprung haben (S. 173). Der Überfall der Stadt Sichem ist historisch, aber nicht die Schicksale der Dina (S. 371). Besonders deutlich ist in der Tamargeschichte das Stammesgeschichtliche und ein undeutbarer Sagenstoff, der von Tamars Notehe handelt, zu unterscheiden (S. 419). Die Qainsage gibt, indem sie Qains gegenwärtigen Zustand schildert, Ethnographisches wieder; aber daß er einen Bruder, namens Abel erschlagen hat, ist nicht so zu erklären (S. 48). Besonders bemerkenswert aber ist, daß das von uns nicht zu Deutende jedesmal der eigentliche Grundstock der Erzählung ist. In vielen Fällen belehrt uns eine sagengengeschichtliche Parallele (vgl. darüber § 5, 2. 4), daß die Sage einen anderswoher hinzugekommenen Stoff enthält: so z. B. die Hebronsage (S. 200), die von Sodom (214), von Lots Töchtern (S. 218), von Isaaqs Opferung (S. 242), von Jaqob und Rahel am Brunnen (S. 327), von Jagobs Kampf zu Penu'el (S. 364), besonders von der ehebrecherischen Ägypterin (S. 421) u. s. w. Ganz deutlich sieht man in den Geschichten von Jaqob und Esau (S. 295 f. 315 f.) und vom Vertrage Jagobs mit Laban (S. 352), daß ein nachträgliches israelitisches Verständnis sich der Sagen bemächtigt und Größen der Geschichte Israels in sie eingetragen hat: so hat man Jagob und Esau den historischen Völkern Israel und Edom gleichgesetzt und dem Vertrage von Jaqob und Laban eine völkergeschichtlichenn Sinn gegeben. Aber auch den umgekehrten Fall können wir uns vorstellen, daß eine Sage, etwa aus historischem Anlaß oder, um eine Frage zu beantworten, entstanden, durch Hinzufügung allerlei poetischer, andersartiger Motive stark ausgesponnen ist: so mag es z. B. bei der Dina- und Tamargeschichte sein. Fassen wir alle diese Beobachtungen, die mehr oder weniger für jede alte Sage gelten, in ein Bild zusammen, so kommen wir zu dem Urteil, daß die in den Vätersagen behandelten Sagenstoffe im ganzen weder historischer noch ätiologischer Herkunft sind. Viele der Erzählungen oder Erzählungsstoffe müssen schon vorher bestanden haben, ehe sie im Munde Israels diesen neuen Sinn erhalten haben 1. Sie müssen als schöne Geschichten längst umgelaufen sein und werden ihrem Ursprung nach reine Gebilde der Phantasie sein. Im Kommentar sind solche undeutbare Stücke in Ermangelung eines besseren Ausdrucks »novellistisch« genannt worden; vielleicht wird man den Ausdruck »märchenhaft«2 vorziehen.

<sup>1.</sup> Dies Ergebnis, zu dem ich durch immer wiederholte Untersuchung der einzelnen Sagen gekommen bin und zu dem mir Ed. Meyer, Israeliten (1906), vgl. z. B. S. 250f., mitgeholfen hat, finde ich jetzt wieder in Wundt, Völkerpsychologie II 3 (1909) 360. 418 und bei Greßmann, ZAW XXX 11 ff. 18. 20. 23.

<sup>2. »</sup>Märchenhaftes« in der Genesis vgl. § 3,16 und das Register am Schluß des Kommentars s. v. »Literarisches«, vgl. »Stilistisches«. Greßmann ZAW XXX 12ff. nennt diese Urerzählungen geradezu »Märchen«; doch ist zu bemerken, daß das eigentümliche Phantastische der Märchens in der Genesis im allgemeinen fehlt, und ferner, daß die Erzählungen der Genesis im Unterschiede zum Märchen sehr straff komponiert sind.

#### § 3. Kunstform der Sagen der Genesis.

- 1. Die Schönheit der Sagen der Genesis ist von jeher das Entzücken feinfühliger Leser gewesen; nicht zufällig ist es, daß die Maler die Stoffe für ihre Bilder so gern aus diesem Buche genommen haben. Viel seltener haben die Gelehrten sich von der Schönheit dieser Erzählungen berührt gezeigt, vielfach wohl deshalb, weil ihnen ästhetische Stimmungen mit dem Ernst der Wissenschaft nicht vereinbar schienen. Wir freilich teilen solches Vorurteil nicht; wir sind der Meinung, daß, wer an der künstlerischen Form dieser Sagen achtlos vorübergeht, nicht nur sich selbst eines hohen Genusses beraubt, sondern auch die wissenschaftliche Aufgabe, die Genesis zu verstehen, nicht vollkommen erfüllen kann; vielmehr ist es eine vollberechtigte Frage der Wissenschaft, worin die eigentümliche Schönheit dieser Sagen bestehe, eine Frage, deren Beantwortung zugleich tief in ihren Inhalt und auch in ihre Religion einführt.
- 2. Die erste Frage ist, ob die Form dieser Erzählungen Prosa oder Poesie ist. Man ist bisher allgemein der Ansicht gewesen, daß alle Erzählungen des Alten Testaments in Prosa geschrieben sind. Inzwischen ist aber diese Annahme durch den für die hebräische Metrik epochemachenden Germanisten Ed. Sievers bestritten worden. Sievers hat in einem großen und in vieler Hinsicht bewunderungswürdigen Werke, Metrische Studien II, Hebräische Genesis (1904. 1905) eine Genesis, in Versen gegliedert, vorgelegt. — Wie steht es zunächst mit dem Stil der Genesis? Es ist für die Erzählungen der Genesis, wie überhaupt für alle Erzählungen des Alten Testaments bezeichnend, daß sie keinen gehobenen, schwungvollen Stil haben, sondern auf jeden Schmuck der Rede verzichten: die Erzähler sind bemüht, die Dinge mit den einfachsten Ausdrücken klar und deutlich zu bezeichnen; nicht einmal ein Bild, ein rednerischer Ausdruck, ein schmückendes Beiwort, eine poetische Satzverbindung, eine ausführliche Schilderung ist hier erlaubt; alles Pathetische und Leidenschaftliche tritt in der eigentlichen Erzählung ganz zurück und wagt sich auch in den mitgeteilten Reden nur schüchtern hervor (als Beispiel poetischen Ausdrucks in der Rede vgl. 198); seltsam, daß die heißblütigen Hebräer in solcher Ruhe erzählen: diese Erzähler scheinen eine ganz andere Menschenklasse zu sein als die glühenden Propheten! Auch die eigentümliche Verteilung des Gedankens auf zwei Satzglieder, der sogenannte »Parallelismus der Glieder«, diese bezeichnendste Eigenart des hebräischen poetischen Stils, findet man in den Sagen nicht. Eben in dieser Stille und Kargheit des erzählenden Stils besteht zum großen Teil die uns so anmutende, schlichte Schönheit der alten Geschichten. Eine deutliche Ausnahme von diesem Stil macht der »Segen Jaqobs« (49), der aber auch keine Erzählung, sondern ein Gedicht ist, und ebendarum eigentlich in die Genesis nicht gehört. Ferner erhebt sich an bestimmten Stellen, an den Höhepunkten der Erzählung, besonders wenn die Sage von wunderwirkenden Worten berichtet, die Sprache zum schwungvollen, poetischen Stil, so wie auch im Märchen die Zauberworte poetische Form zu haben pflegen und wie in der älteren brahmanischen und in der buddhistischen Literatur »Strophen, welche die wichtigsten Momente, Aussprüche und die Moral der Erzählung in Form poetischer Merksprüche zusammenfassen«, die epische

Prosa unterbrechen 1. Ähnliches in den von Littmann aus dem Tigrē übersetzten modernen Stammessagen<sup>2</sup>, wie bei den Skalden Skandinaviens und den irischen Dichtern 3. — Mit diesen Stilbeobachtungen aber ist — wenn wir uns nicht irren zugleich das Urteil über die rhythmische Form der Erzählungen gegeben. Erzählungen von dieser Schlichtheit können keine strenge rhythmische Gliederung besitzen. Hier finden wir nirgends eine Spur davor daß die Wahl oder die Stellung der Worte irgendwie durch einen gegebenen Rhythmus, dem sie sich wohl oder übel hätten anschmiegen müssen, bestimmt wäre, nirgends Flickworte, die dem Sinne nach nicht notwendig sind, aber die metrische Einheit ausfüllen sollen, oder andere kleinere oder größere Abweichungen vom natürlichen Ausdruck, die durch den Rhythmus erfordert waren, wie sie auch in den mittelalterlichen Reimchroniken, auf die sich Sievers (I 376) zu Unrecht beruft, überall vorkommen. Was aber den täuschenden Eindruck des Metrums hervorbringt, ist nichts anderes als der anapästische Rhythmus der hebräischen Worte und die Gewohnheit der Sprache, je zwei oder drei hauptbetonte Worte logisch näher miteinander zu verbinden. Freilich hat auch die gute hebräische Prosa einen schönen rhythmusartigen Wohlklang, der gewiß genauer festgestellt werden könnte; aber diese Prosa-Rhythmen sind nicht den gleichbleibenden »glatten« Metra, sondern nur den freiesten »Mischmetra« (Sievers I 129ff.) der Poesie zu vergleichen 4.

<sup>1.</sup> Vgl. Geldner, Art. Gāthā, RGG.

<sup>2.</sup> Orient. Studien, Th. Nöldeke gewidmet 947, 953 ff.

<sup>3.</sup> Oldenberg, Literatur des alten Indiens 45.

<sup>4.</sup> Der Sievers'sche Versuch, die metrische Gliederung der Genesis nachzuweisen, ist nicht nur wegen der Person des Verfassers, des ersten Metrikers, den die alttestementliche Forschung besitzt und je besessen hat, von hoher Bedeutung; wäre dieser Versuch gelungen, so würden wir ein neues und außerordentlich wichtiges Hilfsmittel für die Text- und besonders die Quellenkritik erhalten. Nun leiden aber die Sievers'schen Aufstellungen an folgenden Übelständen: a) Sievers selbst gesteht freimütig zu, »daß dieselben Wortfolgen oft ganz verschieden betont werden können« (II 168): so läßt sich nach Sievers בי לח oder etwa הַהְאַלְהֵים אַשֵּׁר הַאָּלְהָים (I 389 II 127) ein- oder zweihebig, אַרדּבֶּל־בָּיָר אָדְיי 26 (I 383 II 7), פּרִדְשָׁבֵּר שָּבֶּר מָשְׁבָּר מַן 41s (I 387 II 125) und אַר מַּבְּרָבָר אַ 419 (I 387 II 125) zwei- oder dreihebig lesen u. s. w. - b) Es ist im erzählenden Text, auch wo der Stil noch so streng ist und nichts Überflüssiges duldet, nicht schwer, besonders für einen so ausgezeichneten Philologen, wie es Sievers ist, da, wo das angenommene Metrum es verlangen sollte, ein oder mehrere Worte als Zusatz zu streichen oder eine Lücke anzunehmen. Ein Verzeichnis dieser »Lücken« und »Einsätze« II 217 ff. Nun ist keine Frage, daß dergleichen Änderungen des überlieferten Textes zuweilen notwendig sind; auch ist anzuerkennen, daß Sievers sie oft mit großem Geschick vorgenommen hat; aber ebenso ist fraglos, daß hierdurch wie durch das unter a) erwähnte Schwanken darüber, welche Betonung zu wählen sei, die Sicherheit der Ergebnisse bedeutend geschmälert wird. - c) Hierzu kommt noch Folgendes. In der hebräischen Lyrik treten, wie jedermann bekannt ist, die durch den Sinn gegebenen Abschnitte sehr stark hervor; diese logischen Absätze sind daher bis jetzt das einzige, völlig sichere Kennzeichen der metrischen Einheiten und die gegebene Grundlage aller metrischen Gliederungsversuche gewesen. Diese Einschnitte sind in sehr vielen Fällen so deutlich, daß man ohne jede Kenntnis der Metrik, allein durch den Sinn geleitet, die rhythmischen Einschnitte oft sicher treffen wird. Dies Hilfsmittel aber läßt uns bei den Erzählungen im Stich, wo die logischen Einschnitte

3. Da die Sagen, als sie niedergeschrieben wurden, bereits sehr alt waren (vgl. § 4. 5), so liegt es in der Natur der Sache, daß die Sprache der Genesis archaisieren wird; das sollte in einer Übersetzung nachklingen. — Wir kennen biblische und außerbiblische Varianten zu einzelnen Sagen, besonders zur Schöpfungs-, Sintflut- und Paradiesesgeschichte, Varianten, die streng rhythmische Form und schwungvollen, poetischen Stil haben. Da diese Varianten älter als die in der Genesis überlieferten sind, so darf man vielleicht vermuten, daß auch andere

bei weitem nicht so einfach sind und mehrfache rhythmische Deutung zulassen. Und nun verläßt Sievers diese logische Grundlage der rhythmischen Absetzung, indem er annimmt, daß viele hebräische Erzählungen eine größere Freiheit der Metrik besessen haben, in der Zäsur und Versende nicht notwendig mit den Sinnesabschnitten zusammenfallen (\*Sinnesverdeckung der Zäsuren« und \*Enjambement«) II 167. Dadurch aber ist der Willkür vollends Tür und Tor geöffnet. Man vergleiche, um sich zu überzeugen, daß man bei Anwendung dieser Mittel zu ganz verschiedenen Ergebnissen kommen kann, Sievers eigene, sehr verschiedene Versifikationen von Gen 2. 41 in I 382 ff. 386 ff. II 6 ff. 124 ff. und nehme etwa noch hinzu die von wesentlich denselben Grundsätzen ausgehenden Versuche Erbts, Urgeschichte der Bibel, Mitteilungen der Vorderas. Ges. 1904 Nr. 4. -d) Dazu kommt, daß Sievers in den drei allgemein anerkannten Quellenschriften J E P noch Einzelfäden von verschiedenem Versmaß, im ganzen vierzehn verschiedene Unterquellen annimmt, die im gegenwärtigen Text miteinander bunt gemischt sein sollen; dazu dann noch die Zusätze der Redaktoren und Interpolatoren. Aber durch alle diese Mittel läßt sich auch der widerhaarigste Text metrisch bezähmen! Ein Satz, den man selbst nach den bisher genannten Hilfsmitteln nicht in das metrische Schema hat zwängen können, kann ausgeschaltet und einer andern Quelle überwiesen werden! Diese Unterfäden aber sind als literarische Einheiten schwerlich denkbar, und vor allem ist die Annahme Sievers', daß die späteren Hinzufügungen ein anderes Metrum als der Text besäßen (II 216), ganz sonderbar; so, als hätten etwa Glossatoren zu Homer Zusätze in jambischen Trimetern verfertigt, vgl. Ed. Meyer, Israeliten VII. - e) Die Entscheidung aber über die ganze metrische Textkonstitution Sievers' wird an denjenigen sehr zahlreichen Stellen zu suchen sein, an denen wir aus sachlichen Gründen die Quellenscheidung klar zu erkennen vermögen. Verf. hat, wie er versichern darf, Sievers' Werk mit den höchsten Erwartungen in die Hand genommen und mit aller Bereitschaft, auch hier von dem großen Metriker zu lernen, geprüft. Sein Ergebnis aber ist zu seiner eigenen Überraschung gewesen, daß sich Sievers' Quellenscheidungen, soweit sie Neues bringen, fast nirgends bewähren, vgl. die »Quellenscheidungen« am Kopf der einzelnen Erklärungen: an sehr vielen Stellen wird von Sievers Zusammengehöriges auseinandergeschnitten oder nicht Zusammengehöriges verbunden. So scheitert sein ganzes System an seiner unmöglichen Quellenscheidung. Doch sei ausdrücklich hinzugefügt, daß im einzelnen, besonders in der Textkritik, viel von ihm zu lernen ist, und daß die hohen Verdienste des Mannes um die hebräische Metrik dadurch in keiner Weise verringert werden. - Procksch, Nordhebräisches Sagenbuch S. 210 ff. schließt sich im ganzen an Sievers an, weicht aber im einzelnen von ihm ab und zweifelt vor allem an den Sievers'schen »Unterfäden«: die einzelnen Geschichten hätten häufig verschiedene Metra und manchmal auch Wechselmetra, z. B. Siebener mit Sechsern und Dreiern gemischt. Aber bei solchen Annahmen gerät die ganze Hypothese ins Wanken. Die ihm obliegende Aufgabe, den gesamten Text, nach seinen Prinzipien metrisch gegliedert, vorzulegen, hat Proksch nicht angegriffen, sondern sich auf einzelne nachträgliche Andeutungen beschränkt. - Wird es einem Späteren gelingen, die freien Rhythmen, in denen sich die Erzählungen der Genesis bewegen, aufzudecken? Jedenfalls wird ein solcher Versuch um so größere Überzeugungskraft haben, je maßvolleren Gebrauch er von der Textkritik macht.

dieser Sagen einmal poetische Form besessen haben. Die ältere Gattung in poetischem Stil würde sich von der späteren, prosaischen unterscheiden, etwa wie das deutsche Heldenlied von dem späteren »Volksbuch«. Doch ist die Vermutung einer solchen älteren, poetischen Form nur für die Mythen und etwa noch die Heiligtumssagen (§ 3, 5) zu vermuten.

4. Eine zweite Frage ist, ob diese Dichtwerke Überlieferungen des Volkes oder Erzeugnisse einzelner Dichter sind. Die Frage ist von den modernen Forschern im Prinzip richtig dahin entschieden worden, daß die Genesis die Niederschrift mündlicher volkstümlicher Überlieferung ist. Wir sind im stande, uns deutlich zu machen, wie solche »Volkstraditionen« entstehen. Natürlich ist es im letzten Grunde immer ein Einzelner, der eine solche Dichtung gefunden hat. Nun ist es aber für derartige volkstümliche Traditionen eigentümlich, daß wir sie ebenso wie die Sprache niemals im Entstehen beobachten, sondern daß sie überall, wo wir von ihnen hören, als uraltes, von den Vorfahren ererbtes Gut auftreten. Zwischen dem Dichter, der sie zuerst gebildet hat, und der Zeit, in der sie uns überliefert sind, liegt ein langer Zeitraum; in dieser Zwischenzeit aber ist die Sage von Geschlecht zu Geschlecht immer wieder erzählt worden und durch viele Hände gegangen. So treu nun aber auch solche Sagen fortgepflanzt werden, so sind sie doch auf ihrem Wege durch die Jahrhunderte umgeformt worden (vgl. § 4). Und so ist die Sage schließlich ein gemeinsames Erzeugnis des Volkes geworden 1. Diese Umformung der Sage ist unbewußt geschehen, wenigstens in den älteren Stadien; erst in den spätesten Gestaltungen darf man von bewußter Umbildung der Erzählungen sprechen. Erzähler und Hörer haben die Sagen für »wahre« Geschichten gehalten. Daß dies auch für die A.T.lichen Sagen gilt, zeigen unsere historischen Bücher, in denen die Erzähler in fast unmerklichem Übergange von den Sagen zu den eigentlich »geschichtlichen« Erzählungen kommen und die auch fernerhin Sagenhaftes und Geschichtliches mischen; es folgt auch aus den Sagen selbst, die in vollem Ernste gegenwärtige tatsächliche Verhältnisse begründen: weil das Weib aus der Rippe des Mannes genommen ist, darum sehnt sich der Mann nach seiner Gemeinschaft; dem Erzähler war also diese Geschichte keine poetische Einkleidung einer Idee, sondern eine wirklich vorgefallene Begebenheit. Und so liegt es in der Natur der Sache: die Sage stammt aus Zeiten und Kreisen, die noch nicht die geistige Kraft haben, Dichtung und Wirklichkeit deutlich zu unterscheiden. Es ist also ein nicht geringer Fehler, wenn noch moderne Forscher die Paradiesessage für eine Allegorie, die gar nicht Wirklichkeit sein wolle, ausgegeben haben. - Ferner, ebendeshalb, weil die Sage von dem ganzen Volke geschaffen, ist sie auch der Ausdruck seines Geistes. Das ist für unsere Verwertung der Aussagen der

<sup>1.</sup> A. l'Houet, Zur Psychologie des Bauerntums, 1905, S. 34 beschreibt eindrucksvoll die Geschichte solcher Volksüberlieferungen \*als ein gemeinsames Arbeiten eines ganzen Stamms, ganzer, längst vergangener Menschenalter desselben, an einem und demselben Thema. Kein Großvater, keine Großmutter, die es nicht als Enkelkind schon gekannt, die es nicht im Laufe ihres Lebens auch hätten durch ihre Hand gleiten lassen, nie viel, aber stets etwas, stets ein ganz klein wenig an ihm ändernd: wie ein Strom von allen Ufern, die er durchfließt, Spuren mit sich nimmt\*.

Genesis von größter Bedeutung. Wir sind berechtigt, die Urteile und Stimmungen, die uns die Genesis vorträgt, für das Gemeingut großer Kreise zu halten.

5. Demnach haben wir die Genesis in erster Linie in der Gestalt zu betrachten, in der sie in mündlicher Überlieferung bestanden hat. Wollen wir die Sagen verstehen, so müssen wir uns die Situation vor Augen malen, in der sie erzählt worden sind. Von solchen Situationen hören wir Ex 1226f. 1314f. Jos 46: wenn die Kinder nach dem Grund des heiligen Brauches oder der Bedeutung des heiligen Symboles fragen, dann antwortet ihnen der Vater, indem er ihnen die Geschichte erzählt. So darf man sich vorstellen, wie die Sodomgeschichte im Anblick des Toten Meeres und die Bethelsage auf der Höhe von Bethel erzählt worden ist. Die gewöhnliche Situation aber, die wir uns zu denken haben, ist diese; am müßigen Winterabend sitzt die Familie am Herde; die Erwachsenen und besonders die Kinder lauschen gespannt auf die alten, schönen, so oft gehörten und immer wieder begehrten Geschichten aus der Urzeit. Wir treten hinzu und lauschen mit ihnen. - Viele der Sagen haben - vgl. das Folgende einen so ausgeprägten, künstlerischen Stil, daß man sie in dieser Form schwerlich als Erzeugnisse des Volkes selbst verstehen kann. Vielmehr werden wir annehmen müssen, daß es auch in Israel wie bei den Arabern und vielen Völkern der Vergangenheit und noch der Gegenwart einen Stand der Geschichtenerzähler gegeben hat. Solche Volkserzähler, kundig der alten Lieder und Sagen, ziehen im Lande umher; beim Volksfest etwa sind sie zu treffen.

Wir haben im Vorhergehenden (S XXX) gesehen, daß der gegenwärtigen prosaischen Erzählungsart wenigstens bei einigen der Sagen vielleicht eine poetische vorausgegangen ist. Für diese Lieder dürfen wir an eine andere Situation denken. Wir dürfen uns namentlich nach dem Vorbilde des babylonischen Schöpfungsgedichtes, das der Form nach ein Osterhymnus auf Marduk ist, vielleicht vorstellen, daß die Kultussagen auf Heiligtumslieder zurückgehen, die am heiligen Fest und an der heiligen Stätte etwa vom Priester gesungen worden sind (vgl. S. XXIV). Wie aber dies auch sein mag, unsere Heiligtumssagen sind sicherlich nicht mehr gesungen worden und gehören auch, wie ihre eigentümliche farblose Haltung zeigt, in dieser Form nicht an die heilige Stätte selber, sondern in die volkstümliche Überlieferung.

6. Eine neue Frage, wiederum von grundlegender Art, ist, welche Einheit in der Genesisforschung die eigentliche maßgebende Einheit, die wir in erster Linie untersuchen und genießen sollen, abgibt. Eine Reihe verschiedener Einheiten kämen hier zunächst in Betracht. Die umfassendste Einheit ist der ganze Pentateuch, dann die Genesis, dann das einzelne Sagenbuch, das ihr vorangegangen ist; dann die einzelnen Sagen, aus denen das Buch besteht: unter diesen sind zu unterscheiden die für sich stehenden Einzelsagen, wie z. B. die Erzählungen von Hagars Flucht (16) oder von Isaaqs Opferung (22), und gewisse Zusammenfassungen mehrerer Sagen zu »Sagenkränzen«, so der Sagenkranz, der Abrahams und Lots Schicksale bis zur Geburt ihrer Söhne behandelt, oder derjenige, der Jaqobs Erlebnisse mit Esau und bei Laban in eine Erzählung zusammenfaßt, oder der, dessen Held Joseph ist. Alle diese Einheiten sind von uns zu betrachten. Aber die erste Frage ist, auf welche unter ihnen die Hauptrücksicht zu

nehmen, d. h. welche dieser verschiedenen Einheiten in der mündlichen Überlieferung die ursprüngliche ist? Es ist dies eine Frage, die sich in vielen ähnlichen Fällen wiederholt: welches ist die maßgebende Einheit: das Liederbuch, die einzelne Sammlung darin oder das einzelne Lied? das Evangelium, die Rede oder der einzelne Spruch, der von Jesus überliefert wird? die ganze Apokalypse oder die einzelne apokalyptische Quellenschrift oder das einzelne Gesicht? ist für das Verständnis auch der Genesis von entscheidender Bedeutung, daß man diese Frage bewußt ins Auge faßt und richtig beantwortet. Volkstümliche Sage besteht ihrer Natur nach in der Form der einzelnen Sage1; erst später stellen Sammler mehrere solchei Sagen zusammen, oder gestalten Dichter daraus größere künstlerische Gebilde. So ist es auch in der hebräischen Volkssage. Dafür legen die Sagen der Genesis noch in ihrer gegenwärtigen Form deutliches Zeugnis ab. Jede einzelne Sage, die in alter Form erhalten ist, ist für sich ein Ganzes; sie beginnt mit einem deutlichen Anfang, sie schließt mit einem leicht erkennbaren Schlusse. Man vergleiche einzelne Fälle: Abraham will für seinen Sohn ein Weib freien; da er selber zu alt ist, sendet er seinen ältesten Knecht aus; so beginnt die Erzählung (24). Es wird dann berichtet, wie der Knecht das geeignete Mädchen findet und heimführt. Der alte Herr ist inzwischen gestorben; der junge nimmt die Braut auf, und »er tröstete sich über seinen Vater«. Jeder merkt, daß die Geschichte hier zu Ende ist. - Abraham wird von Gott aufgetragen, seinen Sohn zu opfern; dies ist die »Exposition«, die ganz neu einsetzt (22). Nun wird berichtet, wie Abraham dazu auch entschlossen war und es beinahe getan hätte; aber im letzten Augenblicke wird das Opfer von Gott selbst verhindert: Isaaq bleibt Abraham erhalten. »Dann kehrten sie zusammen nach Be'eršeba' zurück«. Jedesmal also setzt die Erzählung so ein, daß man merkt: hier soll etwas Neues beginnen; und sie schließt deutlich da. wo der geschürzte Knoten glücklich gelöst ist: da kann niemand sagen: wie weiter? Ebenso erweist sich die Einheitlichkeit der einzelnen Sage dadurch, daß sie von derselben einheitlichen Stimmung getragen ist. So waltet in der Geschichte von der Opferung Isaaqs (22) die Rührung vor, in der vom Betruge Isaaqs durch Jagob (27) der Humor, in der Sodomgeschichte der sittliche Ernst (19), in der Turmbauerzählung (11) die Scheu vor dem allgewaltigen Gott. - Viele Erzählungen würde man gänzlich verderben, wenn man sofort eine neue darauf folgen ließe und so den Leser aus einer Stimmung gewaltsam in die andre risse. Vielmehr macht auch noch jetzt jeder verständige Erzähler, nachdem er eine dieser Geschichten beendet hat, eine Pause, in der die Phantasie Zeit hat, sich zu erholen, und in der die Hörer das Gehörte noch einmal überdenken und die angeschlagene Stimmung in sich ausklingen lassen mögen. Wer z. B. der Geschichte von der Opferung Isaaqs mit Teilnahme gefolgt ist, hat am Schluß das Bedürfnis, auszuruhen und sich von der erduldeten Erschütterung zu erholen. Besonders bedürfen diejenigen Erzählungen, die einen gegenwärtigen Zustand begründen wollen (vgl. S. XV. XX - XXV), am Schluß einer Pause, damit der Hörer die in der

<sup>1.</sup> Reuß A.T. III.73: die Patriarchensagen »sind ursprünglich einzeln, ohne Zusammenhang, unabhängig von einander entstanden«. — Wellhausen, Composition<sup>8</sup>8: »die Überlieferung im Volksmund kennt nur einzelne Geschichten«; vgl. auch Prolegomena <sup>6</sup> 294. 334.

Erzählung etwa ausgesprochene Weissagung und die vorliegende Erfüllung vergleiche; man erinnere sich des Schlusses der Paradiesesgeschichte, der Sintfluterzählung oder etwa der von Noahs Trunkenheit. - In späterer Zeit hat man nun größere Einheiten, Sagenkränze, gebildet, worin die einzelnen Sagen mehr oder weniger kunstvoll zusammengesetzt worden sind. Aber auch in diesen Fällen ist es meistens ohne jede Schwierigkeit, die ursprünglichen Einzelstücke aus den Verbindungen herauszuschälen. So zerfällt der Sagenkranz, der von Abraham und Lot handelt, deutlich in folgende Geschichten: 1) Abrahams und Lots Wanderung nach Kanaan, 2) ihre Trennung in Bethel, 3) die Gotteserscheinung in Hebron, 4) die Zerstörung von Sodom, 5) die Geburt von Ammon und Moab, 6) die Geburt Isaags. Der Jagob-Esau-Laban-Sagenkranz besteht aus den Sagen von Jaqob-Esau, von Jaqob-Laban, von der Entstehung der zwölf Stämme, dazu noch einzelnen eingesetzten Kultussagen. Auch in der Josephgeschichte heben sich die Erzählungen von Josephs Erlebnissen mit seinen Brüdern, von »Potiphars Weib«, von der Traumdeutung im Gefängnis, von Pharaos Träumen, von den Agrarverhältnissen Ägyptens (4713ff.) stark von einander ab.

Hieraus ergibt sich für die Erklärung die Folgerung, jede Einzelsage zuerst immer aus sich selber zu deuten. Je selbständiger eine Erzählung ist, je sicherer ist sie in alter Form erhalten. Der "Zusammenhang« aber, der zwischen den einzelnen Sagen besteht, ist in vielen Fällen späterer Herkunft¹, wenn nicht einfach eine Eintragung der Erklärer. Als Beispiel einer uralten Sage, die fast gar keine Voraussetzungen hat, nehme man die Erzählung von Hagars Flucht (16), für die wir nur wissen müssen, daß es einen Mann Abraham und eine Frau Sara gibt; alles übrige sagt die Sage selber. Beispiel einer späteren Erzählung ist die Sage von Rebekkas Brautwerbung (24); diese Sage setzt eine ganze Reihe von Einzelzügen, die in anderen Geschichten ihren Sitz haben, voraus, Abrahams Verwandtschaft und Auszug, Jahves Verheißung beim Auszuge, daß Isaaq der Sohn seines Alters und sein einziger Sohn ist, u. a. — Die Einzelsage ist es also, die wir auch an dieser Stelle zunächst zu betrachten haben.

7. Wie groß ist der Umfang einer solchen Erzählung? Viele der Genesiserzählungen erstrecken sich kaum über mehr als über zehn Verse: so die von Noahs Trunkenheit, vom Turmbau, von Abrahams Zug nach Ägypten, von Hagars Flucht (16) oder Ismaels Verstoßung (21sff.), von Abrahams Versuchung (22), von Jaqob zu Bethel (281off.) und zu Penu'el (322sff.). Neben diesen sehr kurzen Geschichten gibt es noch eine Reihe anderer, die »ausgeführteren« Erzählungen, die etwa ein Kapitel umfassen, so die Paradiesesgeschichte, die Erzählungen von Qains Brudermord, von der Sintflut, vom Erscheinen der Gottheit zu Hebron (18), von Rebekkas Verlobung (24), von Isaaqs Betrug durch Jaqob (27). Erst die späteren Sagenkränze gehen über dieses Maß hinaus. Dieser Umfang der Sagen unterscheidet sie sehr stark von unseren gegenwärtigen Erzeugnissen; auch die kompliziertesten Sagengestaltungen der Genesis, wie die Josephgeschichte, sind, nach gegenwärtigem Maß-

<sup>1.</sup> Wellhausen, Prolegomena 334: Die Individualität der einzelnen Erzählung ist das Wesentliche und das Ursprüngliche, der Zusammenhang ist Nebensache und erst durch die Sammlung und schriftliche Aufzeichnung hineingebracht«.

Handkommentar z. A. T.: Gunkel: Genesis.

stab betrachtet, von recht bescheidenem Umfang, die älteren Einzelsagen aber sind für modernen Geschmack auffallend kurz. Dieser knappe Umfang der alten Sagen ist natürlich zugleich ein Kennzeichen ihrer Eigenart. Es handelt sich in ihnen um ganz einfache Begebenheiten, die mit wenigen Worten ausreichend geschildert werden können. Und dieser Umfang entspricht zugleich sowohl der Kunst des Erzählers, wie der Auffassungskraft des Hörers. Die ältesten Erzähler wären nicht im stande gewesen, umfangreichere Kunstwerke zu gestalten; sie hätten auch ihren Hörern nicht zumuten dürfen, ihnen tage-, ja wochenlang mit unverminderter Aufmerksamkeit zu folgen. Vielmehr begnügt sich die alte Zeit mit ganz kleinen Schöpfungen, die kaum ein Viertelstündchen ausfüllen. Wenn dann die Erzählung zu Ende ist, ist zugleich die Phantasie des Hörers gesättigt und seine Auffassungskraft erschöpft. Und höchstens dürfen wir uns vorstellen, daß die Hörer, wenn die Geschichte aus ist, so wie unsere Kinder dieselbe Erzählung noch einmal begehren.

Anderseits sehen wir zugleich an unseren Erzählungen, daß einer späteren Zeit die ursprünglichen, ganz kleinen Sagen nicht mehr genügten; eine reifer gewordene ästhetische Empfindung gebraucht einen größeren Raum, um sich auszusprechen. So ist es zu größeren Gestaltungen gekommen. Begünstigt ward dieses Anschwellen der Sagen besonders dadurch, daß man begann, die Sagen niederzuschreiben; nun ist aber das Geschriebene seiner Natur nach weitläufiger als das Gesprochene; denn das Auge vermag beim Lesen größere Einheiten aufzufassen, als das Ohr beim Hören. Demnach ist auch das ein Maßstab des Alters der Sagen, der freilich mit Vorsicht gehandhabt werden muß: je knapper eine Sage ist, um so wahrscheinlicher ist es, daß sie in alter Gestalt erhalten ist.

Solche Kürze der Sagen ist, wie wir gesehen haben, das Zeichen der Armut dieser alten Kunst; aber zugleich hat gerade diese Armut ihre besonderen Vorzüge. Der geringe Umfang, innerhalb dessen der Erzähler sich bewegen muß, hat ihn dazu gezwungen, seine ganze künstlerische Kraft am kleinsten Punkte zu sammeln; so klein also auch diese Schöpfungen sind, so konzentriert sind sie, und so stark ist ihre Wirkung. Und das geringe Auffassungsvermögen, von dem diese kleinen Kunstwerke zeugen, hat zugleich dazu geführt, die Erzählungen so klar, so übersichtlich wie möglich zu gestalten.

8. Um das Letztere zu erkennen, beobachte man vor allem die Anordnung. Die Erzählungen, nicht nur die weitläufigeren, sondern gerade auch die kleinsten sind außerordentlich scharf in »Szenen« gegliedert. »Szenen« nennen wir diejenigen kleineren Teile einer Erzählung, die durch den Wechsel der Personen, des Schauplatzes oder der Handlung von einander unterschieden sind. So ist die Geschichte von der Trunkenheit Noahs (920ff.) folgendermaßen disponiert: Exposition: Noahs Trunkenheit; I. die Begebenheiten: 1) Kanaans Schamlosigkeit, 2) Šem und Japheths Pietät; II. die Worte: 1) über Kanaan, 2) über Japheth und Šem. — Die Paradiesesgeschichte Kap. 3: I. die Sünde: 1) die Schlange verführt das Weib, 2) Weib und Mann sündigen, 3) die Folgen: Aufhören der Unschuld; II. das Verhör; III. die Strafe: 1) der Fluch über die Schlange, 2) über das Weib, 3) über den Mann; IV. Schluß: die Austreibung.

Durch solche schönen, deutlichen Gliederungen gewinnen die Erzählungen den Eindruck der Klarheit, d. i. der Vorbedingung jeder ästhetischen Wirkung: so wird das Ganze in Teile und Teilchen zerlegt, die selber ganz leicht übersichtlich sind und deren Stellung zueinander ganz deutlich ist. Und diese Dispositionen sind nicht mühsam erklügelt, sondern sie sind wie völlig selbstverständlich aus der Natur der Sache geflossen. Man beachte, wie z. B. bei der Paradiesesgeschichte die Anordnung dem Inhalt vortrefflich entspricht: im Sündenfall ist die Reihenfolge: Schlange Weib Mann; das Verhör geht von der letzten Folge aus und denselben Weg zurück, hier also ist die Reihenfolge die umgekehrte: Mann Weib Schlange; die Strafe trifft zuerst die Hauptschuldigen, daher ist hier wieder die ursprüngliche Reihenfolge eingetreten: Schlange Weib Mann. Es ist daher dem modernen Leser zu raten, auf die Gliederung zu achten, da er mit ihr zugleich den Fortgang der Handlung in die Hand bekommt.

9. Der Sagenerzähler hat ferner seinen Hörern nicht zugemutet, so wie es etwa der gegenwärtige Romandichter tun kann, auf sehr viele Personen zugleich zu achten; vielmehr sind es nur ganz wenige, die er uns vorführt. Die Mindestzahl ist zwei, natürlich, weil wenigstens zwei Personen zu einer Verwickelung gehören: so treten zwei Personen auf in der Erzählung von Abrahams und Lots Trennung (13), von Esaus Verkauf der Erstgeburt (2529ff.), in der Geschichte von Penu'el (3223ff.); drei Personen bei der Schöpfungsgeschichte des Weibes (Gott Mensch Weib), bei Qains Brudermord (Gott Qain Abel), in der Erzählung von Lot in der Höhle (193off.), bei Isaaqs Opferung (22); vier in der Paradiesesgeschichte, bei Abrahams Zug nach Ägypten (1210ff.), bei Hagars Flucht (16), bei dem Betruge Isaaqs durch Jaqob (27). - Doch gibt es auch Erzählungen, in denen mehr Personen auftreten, so in der »ausgeführten« Geschichte von Rebekkas Brautwerbung (24) und besonders in den Erzählungen von den zwölf Söhnen Jagobs. Aber auch hier haben die Erzähler für Einfachheit und Übersichtlichkeit gesorgt. So werden in sehr vielen Fällen, wo eine Mehrheit auftritt, diese vielen als Einheit behandelt: sie denken und wollen dasselbe und handeln der eine wie der andere: so werden wie eine Person behandelt die Menschheit in den Sintflut- und Turmbauerzählungen, die Brüder Sem und Japheth (923), die drei Männer zu Hebron und Sodom (18f., nach der ursprünglichen Form der Erzählung), die Schwiegersöhne Lots zu Sodom (1914), die Höflinge Pharaos (1215), die Bürger Sichems und die Brüder Dinas (34), die Bürger von Timna (3821), und ähnliches in vielen anderen Fällen. Es entspricht dies den Zuständen jener alten Zeit, in denen der einzelne sich von der Allgemeinheit viel weniger unterscheidet als in der Gegenwart. Zugleich aber ist dies Zusammenfassen verschiedener Personen durch das Unvermögen der Erzähler hervorgerufen, die vorhandenen Unterschiede unter den Individuen aufzufassen und darzustellen. Wie weit die Fähigkeit auch eines ästhetisch gebildeten Erzählers damals ging, Einzelpersonen zu gestalten, erkennt man an dem sehr deutlichen Beispiele der Josephgeschichte: die Erzählung stellt Joseph und die elf einander gegenüber; von den andern unterscheidet sie den Vollbruder Josephs, den Jüngsten, Benjamin; unter den übrigen zehn nimmt Ruben (Juda) eine besondere Stellung ein. Damit aber ist auch die Gestaltungskraft des Erzählers erschöpft; die übrigen neun vermag er nicht mehr

individuell aufzufassen; sie sind »die Brüder«. - Weitere Einfachheit wird durch die Anordnung erreicht, die, wie wir gesehen haben, die Erzählung zuletzt in lauter kleine Szenen auflöst. In diesen Szenen treten nur sehr selten alle Personen der Erzählung auf einmal auf, sondern es sind immer nur sehr wenige Personen, oft nur je zwei, die uns auf einmal gezeigt werden 1. Man vergleiche die Szenen der Geschichte von Rebekkas Brautwerbung (24); die erste Szene zeigt Abraham und den Knecht, die zweite den Knecht allein auf der Reise und am Brunnen, die dritte den Knecht und das Mädchen, die vierte das Mädchen und die ihrigen, die fünfte (Hauptszene) den Knecht samt dem Mädchen bei den ihrigen, die sechste den Knecht auf der Rückreise mit dem Mädchen, die letzte dieselben bei Isaaq. In der Geschichte von Ismaels Verstoßung (214ff.) sehen wir nacheinander: Sara, wie sie Ismael lachen hört und wie sie dann Abraham beredet; Abraham, wie er Hagar verstößt; weiter Hagar mit dem Kinde in der Wüste allein, und schließlich ihre Errettung durch den Engel. Die Geschichte von Jagobs Betruge (27) handelt zuerst von Isaaq und Esau, dann von Rebekka und Jaqob, weiter von Jaqob bei Isaaq, von Esau und Isaaq, von Esaus Haß gegen Jagob, zum Schluß von Rebekkas Rat an Jagob. Es ist eine besondere Aufgabe der Erzähler, zu begründen, warum dies Nacheinander der Szenen stattgefunden hat; sie haben aber auch kein Arg dabei, gelegentlich eine Person einfach fallen zu lassen, so die Schlange nach der Verführung (nach 35), Rebekka nach Jagobs Flucht vor Esau (nach 27). Durch diese Gliederung kommt große Klarheit in die Erzählung; der Hörer wird nicht gezwungen, eine verwirrende Fülle von Menschen zugleich vor Augen zu haben, sondern sie werden ihm nacheinander gezeigt; so hat er Zeit, sie in aller Ruhe zu betrachten und sich einzuprägen. Nur auf den Höhepunkten der Handlung sind, wie in der Schlußszene des modernen Dramas, einmal alle Personen zusammen: so in der Paradiesesgeschichte (314ff.), bei Noahs Trunkenheit (924ff.), in der Josephgeschichte am Schluß (4629ff.). Aber auch da haben die Erzähler Teilung für nötig gehalten. Sie wären nicht im stande gewesen, etwa ein Wechselgespräch vieler Personen untereinander zu schildern. So hält Gott am Ende der Paradiesesgeschichte nicht allen Beteiligten ihre Sünden in einer gemeinsamen Anrede vor, sondern er wendet sich zuerst an die Schlange, dann an das Weib, schließlich an den Menschen. Auch sonst ist es Stil, die Gespräche in lauter Zwiegespräche aufzulösen.

10. Weiter wird die Übersicht über die verschiedenen Personen dadurch hervorgebracht, daß vielfach sehr deutlich Haupt- und Nebenpersonen unterschieden werden. Der Hörer braucht nicht erst lange zu forschen, auf welche der Personen er besonders sein Auge richten solle, sondern es wird ihm das vom Erzähler ganz deutlich gemacht, und zwar einfach dadurch, daß von der hauptsächlichsten Person am meisten gesprochen wird. So sind in den meisten Patriarchen-Erzählungen die Väter selbst die Hauptpersonen. Im folgenden sind aus einigen Erzählungen die Personen in der Reihenfolge, in der sie für den Er-

<sup>1.</sup> Olrik, Zeitschr. für deutsches Altertum LI 5 stellt unter den sepischen Gesetzen der Volksdichtung« fest, daß Zwei die höchste Zahl der auf einmal auftretenden Personen ist: simmer erscheinen nur zwei Personen auf einmal auf der Bühne«: ein Gesetz, das im allgemeinen auch für die Genesis zutrifft.

zähler wichtig sind, zusammengestellt: Qain Abel; Abraham Sara Pharao (1210ff.; Abraham Lot (137ff.); Hagar Sara Abraham Kap. 16; der Knecht und Rebekka sind Kap. 24 die Hauptpersonen; Kap. 27 sind die Hauptpersonen Jaqob und Esau, die Eltern die Nebenpersonen; in der Jaqob-Laban-Geschichte sind die Hauptpersonen Jaqob und Laban, die Frauen Nebenpersonen. Man verwechsele dabei nicht Mitgefühl oder Ehrfurcht mit Interesse; dem künstlerischen Interesse des Erzählers ist Qain wichtiger als Abel, Hagar als Sara; der Knecht ist Kap. 24 die Hauptperson, während z. B. Abraham in der betreffenden Sage nur eine Nebenrolle spielt. — In vielen Fällen ist es eine einzige Hauptperson, deren Schicksale verfolgt werden, so besonders deutlich in den Josephgeschichten 1.

11. Wie werden die auftretenden Personen geschildert? Dabei fällt zunächst die Kürze auf, mit der die Nebenpersonen behandelt werden. Wir sind aus modernen Schöpfungen gewohnt, daß womöglich jede auftretende Person, wenn auch nur mit einigen Zügen als ein auf sich stehendes Individuum dargestellt wird. Ganz anders verfährt der alte Sagenerzähler. Die Personen, die ihm überhaupt oder jeweilig nebensächlich sind, stattet er karg oder gar nicht aus. Selbstverständlich ist für antikes Empfinden, daß man sich bei Sklaven nicht lange aufhält. Die Begleiter Esaus (327) oder Labans (3123ff.) sind nur dazu da, die Macht dieser Männer vor Augen zu stellen. Die Erzähler haben auch nicht für nötig gehalten, die Sünde der beiden Kämmerer Pharaos (401) näher anzugeben oder die Stimmungen Dinas (34) zu schildern, ebensowenig die der Sara beim Zuge nach Ägypten (12 10ff.). Hira, Judas Freund (38), wird nicht charakterisiert; die Sünde 'Ers (387) wird nicht angegeben; von dem Weibe Judas (38), wird nichts berichtet, was für sie irgendwie bezeichnend wäre; ebensowenig über den Hausvorsteher des Joseph (4316ff.) u. s. w. - Aber auch die Schilderung der Hauptpersonen ist nach unseren Begriffen merkwürdig karg. Es sind ganz wenige Eigenschaften, oft nur eine einzige, die ihnen zugeschrieben werden. Qain ist eifersüchtig auf seinen Bruder. Kanaan ist schamlos, Šem und Japheth keusch (920ff.). In der Geschichte von Lots und Abrahams Trennung (132ff.) ist Lot habgierig, Abraham verträglich. In der Hebrongeschichte (18) ist Abraham gastfrei, beim Auszuge (12) gehorsam gegen Gottes Befehl. In der Penu'elgeschichte (3225ff.) ist Jaqob stark und tapfer, in der Jaqob-Esau-Geschichte klug, in der Josephgeschichte liebt er Rahels Söhne. In der schon ziemlich komplizierten Schilderung der Geschichte vom Sündenfalle ist die Schlange klug und böse, Mann und Weib sind unerfahren wie die Kinder, das Weib ist naschhaft und leicht zu bereden, der Mann folgt seinem Weibe. Auch von Gott kennt jede einzelne Geschichte meist nur eine Eigenschaft: in den meisten Sagen ist er der gnädige Helfer, in anderen, so in der Paradieses- und Turmbaugeschichte, der hohe Herrscher, der die Menschen in Schranken zu halten weiß. Uns fällt diese Sparsamkeit der Sage auf; sind wir doch gewohnt, in Dichtwerken der Gegenwart kunstvoll ausgemalten, aus vielen Einzelzügen bestehenden Charaktergemälden zu begegnen. Ganz anders diese Kunst der alten Erzähler; natürlich ist sie insofern auf die wirklichen Verhältnisse der alten Zeit gegründet,

<sup>1. »</sup>Eine ist immer die formale Hauptperson«, Olrik, Epische Gesetze der Volksdichtung, Zeitschr. für deutsches Altertum LI 10.

als die damaligen Menschen überhaupt einfacher gewesen sind als die komplizierten Menschen der Gegenwart. Doch würde es ein Irrtum sein, zu glauben, die Menschen seien damals so einfach gewesen, wie sie hier in den Sagen geschildert werden; man vergleiche als Beweis dafür die Charakterschilderungen, die eine reifere Kunst im II. Sam.buche gegeben hat. Aus diesem Beispiele erkennt man zugleich, daß hier mehr vorliegt als diejenige Verkürzung der Wirklichkeit, die in jeder künstlerischen Darstellung enthalten ist. Vielmehr ist es zugleich eine besondere volkstümliche Betrachtung der Menschen, die sich in der Genesis ausspricht. Diese Betrachtung ist nicht im stande gewesen, viele, geschweige denn alle Seiten eines Menschen aufzufassen und darzustellen; sie vermag nur weniges zu sehen. Um so mehr aber dringt sie darauf, die wesentlichen Züge der Person zu erfassen, und hat daher überall Typen gebildet. So ist Hagar in der Erzählung von ihrer Flucht (16) die Sklavin, der es zu gut geht, Sara die eifersüchtige Ehefrau, Abraham der gerecht denkende und verträgliche Ehemann. Rahel und Lea (2931ff.) sind Typen der »Geliebten« und »Gehaßten«; in der Erzählung vom Zuge Abrahams nach Ägypten (12 10ff.) oder in der Josephgeschichte handelt Pharao, wie ein morgenländischer König nach der Vorstellung der Erzähler handelt; seine Höflinge sind eben Höflinge; Abrahams Knecht (24) ist ein alter, treuer Knecht; Isaaq in der Geschichte vom Betruge (27) ein blinder Greis, und Rebekka eine parteiische, listige Mutter; Abraham beim Auszuge (12) und bei Isaaqs Opferung (22) der gehorsame Fromme. Eine Reihe von Gestalten sind die Typen von Völkern oder Bevölkerungsklassen: der zornige Qain, der schamlose Kanaan, der großmütige, aber wenig nachdenkende Esau, der listige Laban, der noch viel klügere Jaqob; vgl. oben S. XIX. Es ist ohne Zweifel wiederum ein Zeichen von Armut der Auffassungskraft, wenn die Sagen uns so nicht sowohl einzelne Personen, sondern Gattungen vor Augen stellen; aber wie haben die Erzähler es verstanden, aus der Not eine Tugend zu machen! Sie haben innerhalb des beschränkten Kreises, der ihnen gegeben war, Außerordentliches geleistet. Sie haben die Typen, die sie heobachten konnten, mit einer Klarheit und Sicherheit aufgefaßt, wie etwa die ägyptischen Künstler es verstanden haben, Völkertypen zu malen. Und ebendarum fesseln viele der alten Sagen noch den gegenwärtigen, und selbst den ungelehrten Leser: sie geben vielfach allgemein menschliche und noch heute ohne weiteres verständliche Verhältnisse wieder. Um vieles größer freilich ist der Genuß, den sie dem Kenner bereiten, dem sie in reizvollster Form die intimsten Aufschlüsse über Verhältnisse und Stimmungen des Altertums darbieten. — Aus dieser Einfachheit der geschilderten Charaktere geht auch hervor, daß es von der Kunst dieser volkstümlichen Sagen weit abliegt, einen Wechsel in den Charakteren, etwa eine Besserung oder Verschlechterung zu zeigen. Alles, was moderne Erklärer davon in der Genesis gefunden zu haben glauben, ist eingetragen: so hat sich Jaqobs »unlauteres« Wesen keineswegs verwandelt; und die Brüder Josephs sind im Laufe der Erzählung nicht »gebessert«, sondern bestraft worden. - Diese lichte Klarheit erreicht die Sage auch dadurch, daß sie zwei Haupthandelnde gern gegensätzlich einander gegenüberstellt: den klugen Hirten Jaqob und den törichten Jäger Esau, den schamlosen Kanaan und die keuschen Sem und Japheth,

den großmütigen Joseph und seine eifersüchtigen Brüder, den Gott-geliebten Hirten Abel und den nicht wohlgefälligen Bauern Qain, die häßliche Lea und die schöne Rahel, den gastfreien Lot und die das Gastrecht schändlich mißachtenden Sodomiten u. s. w. 1.

Während die Einzelsagen also im wesentlichen nur eine Eigenschaft der handelnden Personen kennen, sind die Sagenkränze im stande, eingehendere Beschreibungen zu geben, freilich in eigentümlicher Weise. Das hauptsächlichste Beispiel dafür ist natürlich die Zeichnung der Josephfigur in dem Josephsagenkranz. Da macht jede einzelne Sage eine oder zwei Seiten seines Wesens deutlich: er war vom Vater geliebt, aber deshalb den Brüdern verhaßt, und er hatte vorbedeutende Träume, sagt die eine Sage (37); alles gedieh unter seiner Hand, er war schön und keusch, eine andere (39); er wußte Träume zu deuten, die dritte (40); er war auch klug, eine vierte (41); u. s. w. Aus der Zusammenfassung aller einzelnen Züge kommt dann ein Gesamtbild zu stande.

Ebenso sind die Erzähler merkwürdig sparsam in der äußeren Beschreibung der Personen: sie verraten uns nichts über Haar, Hautfarbe, Augen oder über ihre Kleidung. In alledem setzen sie den gewöhnlichen hebräischen Typus als selbstverständlich voraus. Wo sie aber einmal von diesem Gesetz der Darstellung abweichen, geschieht das immer aus ganz bestimmten Gründen; Esau ist rot und zottig (2525), offenbar als Vorbild des Volkes, das man mit ihm zusammenbringt; Joseph trägt seinen Ärmelrock als Zeichen der Liebe seines Vaters (37), Lea hat matte Augen, weil Jaqob sie ebendarum verschmäht (2917).

Fragen wir nun, nach welchem Grundsatz die Erzähler verfahren, wenn sie jeweils bestimmte Eigenschaften ihrer Personen hervorheben, so wird deutlich, daß die Charakteristik meist völlig der Handlung untergeordnet ist. Es wird diejenige Eigenschaft der Personen geschildert, die für den Fortgang der Handlung notwendig ist; alle übrigen, sonst noch möglichen, werden ausgelassen. Die Geschichte von Jaqobs Betruge (27) erzählt, wie Jaqob auf den Rat seiner Mutter den Vater Isaaq dazu bringt, nicht Esau, sondern ihn selber zu segnen: dabei ist also Jaqob klug, er betrügt; Esau dumm, er läßt sich übervorteilen; Isaaq leicht zu betrügen, blind; Rebekka verschlagen, sie gibt den listigen Rat, und zugleich parteiisch für Jaqob eingenommen. Dies ist nun hier, in einer »ausgeführteren« Erzählung, mit anderen Zügen verbunden: Jaqob ist ein Hirte, der bei seiner Mutter zu Hause bleibt, Esau ein Jäger, dessen Wild der Vater gern ißt. Der gegenwärtige Erzähler würde nun noch eine Fülle weiterer Charakterzüge hinzufügen, um die Dinge farbig und lebensvoll zu gestalten: der alte verschmäht Man erkennt so deutlich das ästhetische Interesse der Erzähler: vor allem kommt es ihnen auf Handlung an; die Absicht, Gestalten zu zeichnen, steht ihnen erst in zweiter Linie.

12. Mit welchen Mitteln stellen die Erzähler die Charaktere ihrer Helden dar? Der moderne Künstler pflegt wohl in langausgeführten Darlegungen die verwickelten Gedanken und Stimmungen seiner Personen klarzulegen. Kommt man von einer solchen Erzählung her und beobachtet dann die Genesis, so ist

<sup>1.</sup> Das ist das »Gesetz des Gegensatzes« in der epischen Volksdichtung vgl. Olrik, Zeitschr. für deutsches Altertum LI 6.

man erstaunt, darin so wenig Aussagen über das Seelenleben der Helden zu finden. Sehr selten werden uns einmal die Gedanken der handelnden Personen ausdrücklich auseinandergesetzt, so die des Weibes, als sie den Paradiesesbaum lüstern anschaute (36), die des Noah, als er die Vögel aussandte, »um zu sehen, ob sich das Wasser von der Erde verlaufen habe« (88), die Gedanken der Schwiegersöhne Lots, die glaubten, ihr Schwiegervater scherze (1914); die des Isaaq, der sich zu Gerar fürchtete, die Leute könnten ihn seines Weibes wegen umbringen (267), oder die klugen Gedanken, mit denen Jagob der Rache seines Bruders Esau vorbeugen wollte (329.21), u. a. Aber auch dies, wie kurz und ungenügend erscheint es gegenüber den psychologischen Schilderungen unserer Zeit. Und auch solche Worte sind in den Sagen der Genesis nicht die Regel. Vielmehr begnügt sich der Erzähler manchmal nur mit einer ganz kurzen Andeutung; wie »er wurde zornig« (45 302 3136 347 3919 402), »er fürchtete sich« (267 2817 328), »er tröstete sich« (2467), »er gewann sie lieb« (2467 2918 343 373), »sie ward eifersüchtig« (301), »er entsetzte sich« (2733), »sie warfen einen Haß auf ihn« (374) u. a. Sehr oft aber finden wir nicht die geringste Aussage über die Gedanken und Stimmungen der betreffenden Person, und zwar an Stellen, wo wir ein solches Wort mit einer gewissen Verwunderung vermissen. Der Erzähler verschweigt uns die Gründe, um deretwillen Gott dem Menschen den Paradiesesbaum verbot (217), ebenso wie die Gedanken der Schlange, weshalb sie eigentlich den Menschen verführen wollte. Er sagt nicht, in welcher Stimmung Abraham seine Heimat verließ (12), oder Noah in den Kasten ging (77). Wir hören nicht, daß Noah über Kanaans Schamlosigkeit zürnte (924), daß Jaqob enttäuscht-war, als Laban ihn mit Lea betrogen hatte (2925), daß Hagar sich freute, als ihr die Verheißung zu teil ward, Ismael solle ein Volk werden (2118); ja, nicht einmal, daß die Mütter sich freuen, wenn sie ihren ersten Sohn in den Armen halten (41 216 2524ff.). Besonders auffällig ist das Beispiel der Geschichte von Isaaqs Opferung (22): welcher gegenwärtige Erzähler würde es hier unterlassen, den Seelenzustand Abrahams zu schildern, dessen Glaubensgehorsam den schweren Sieg über die Vaterliebe davon trug, und dessen Trauer zum Schluß in Freude verwandelt ward. Was ist der Grund dieser eigentümlichen Erscheinung? Man kann dies an einem Beispiel wie 1927f. erkennen. Abraham hat im Anblicke Sodoms merkwürdige Worte von den drei Männern gehört: sie wollten, haben sie gesagt, nach Sodom hinab, um die Schuld der Stadt zu untersuchen (1820f.). Diese Worte hat er sich durch den Kopf gehen lassen; am nächsten Morgen hat er sich aufgemacht und geht an dieselbe Stätte; er will sehen, ob in der Nacht etwas in Sodom geschehen ist. Und wirklich, er sieht dort unten einen Rauch - also ist dort irgend etwas vorgefallen, aber dieser Rauch verhüllt ihm zugleich die Gegend - was dort geschehen sein mag, erkennt er nicht. Diese kleine Szene hat für den Erzähler offenbar nicht als geschehene Tatsache Wert, sondern der Gedanken wegen, die Abraham damals gehabt haben muß; und trotzdem schildert er diese Gedanken selbst nicht; er gibt uns nur die äußeren Umstände an; die Hauptsache müssen wir selber hinzufügen, Dieser Erzähler hat also ein Auge für das Seelenleben seines Helden; aber er vermag es nicht, diese inneren Vorgänge sich so klar zu machen, daß er sie mit deutlichen Worten angeben könnte. - Ähnliches ist in der Genesis sehr oft zu beobachten: bei sehr vielen Gelegenheiten, wo der gegenwärtige Erzähler eine psychologische Auseinandersetzung geben würde, bringt der antike eine Handlung1. Der seelische Zustand der Menschen im Paradiese und nach dem Falle wird nicht auseinandergefaltet, aber es wird ein einzelnes sinnenfälliges Beispiel erzählt, woran er sich darstellte (225 37). Der Erzähler sagt nichts über die Gedanken Adams, als das Weib ihm die verbotene Frucht reichte, sondern, daß er aß; er legt nicht dar, wie gastfrei Abraham gesinnt war, sondern er erzählt, wie er die drei Männer aufnahm (182ff.). Es sagt nicht, daß Sem und Japheth keusch und ehrerbietig empfanden, sondern er läßt sie keusch und ehrerbietig handeln (923); nicht, daß Joseph gerührt war, als er Benjamin wiedersah, sondern, daß er sich abwandte, um zu weinen (42 24 43 30); nicht, daß Hagar, von Sara mißhandelt, sich in ihrem Mutterstolz aufs tiefste gekränkt fühlte, sondern, daß sie ihrer Herrin entlief (166); nicht, daß Laban von dem Golde des Fremdlings geblendet ward, sondern, daß er ihn eiligst einlud (24sof.); nicht, daß in Abraham der Gehorsam gegen Gott über die Vaterliebe siegte, sondern, daß er sich sofort aufmachte (223); nicht, daß Tamar ihrem Mann noch über das Grab die Treue bewahrte, sondern daß sie sich Kinder von seinem Samen zu verschaffen wußte (38). Man sieht daran, worauf der Erzähler den Hauptnachdruck legt. Er hat nicht die Stimmung der Gegenwärtigen, daß der interessanteste und würdigste Gegenstand der Kunst das menschliche Seelenleben sei; sondern sein kindlicher Geschmack verweilt am liebsten bei der äußeren sinnenfälligen Tatsache. Hierin aber leistet er Vorzügliches. Er versteht es ausgezeichnet, gerade diejenige Handlung herauszufinden, die für den geistigen Zustand seines Helden am bezeichnendsten ist. Wie könnte etwa ehrfurchtsvolle Schamhaftigkeit besser dargestellt werden als in der Sage von Sem und Japheth; oder die Liebe der Mutter besser, als durch Hagars Verhalten: sie tränkte ihren Sohn (2119) - daß sie selber trank, wird nicht gesagt; wie könnte man Gastfreundschaft besser schildern, als durch das Verhalten Abrahams bei Hebron (182ff.); und geradezu genial ist die einfache Art, wie die Unschuld und die »Erkenntnis« der ersten Menschen an ihrer Nacktheit und Kleidung illustriert wird (225 37). Zu reflektieren haben diese schlichten Künstler nicht verstanden, aber sie waren Meister darin, anzuschauen; die bewunderungswürdige Kunst der indirekten Schilderung der Menschen durch ihre Handlungen ist es vor allem, welche die Sagen so anschaulich macht2. So wenig diese Alten über das Seelenleben zu reden verstehen, so hat man doch den Eindruck, als ob sie uns einen Einblick in das innerste Herz ihrer Helden verstatteten. Diese Gestalten leben vor unseren Augen, und so mag der moderne Leser, bezaubert von der lichten Deutlichkeit dieser alten Sagen, ganz vergessen, was ihnen fehlt. - Aber auch, wo der Erzähler nichts von dem inneren Seelenleben seiner Helden sagte, ging doch dies dem Hörer nicht ganz verloren. An diesem Punkte müssen wir

<sup>1)</sup> Dasselbe stellt Olrik, Zeitschr. für deutsches Altertum LI 8 als ein allgemein gültiges Gesetz der epischen Volksdichtung fest: »jede Eigenschaft der Personen und der Dinge muß sich in Handlung aussprechen; sonst ist sie nichts«, vgl. auch A. 1.

<sup>2. »</sup>Immer gipfelt die Sage in einer oder mehreren Hauptsituationen plastischer Art«, Olrik, Epische Gesetze der Volksdichtung, ebenda LI 9.

uns erinnern, daß wir hier mündlich erzählte Geschichten vor uns haben. Zwischen Erzähler und Hörer gibt es noch ein anderes Band als das der Worte; da spricht der Ton der Stimme, das Mienenspiel oder etwa eine Handbewegung mit; Freude und Schmerz, Liebe, Zorn, Eifersucht, Haß, Rührung und alle die anderen Stimmungen seiner Helden, die der Erzähler mitempfand, teilte er so, ohne ein Wort darüber zu sagen, seinen Hörern mit. - Unserer Erklärung aber erwächst die Aufgabe, das geistige Leben, das der Erzähler nicht ausdrücklich dargestellt hat, zwischen den Zeilen zu lesen. Das ist nicht immer so ganz einfach. Die Gemütszustände der alten Zeit und ihre Äußerungen sind uns in manchem ferner getreten; weshalb verhüllte sich Rebekka z. B., als sie Isaaq erblickte (2465)? warum sind Lots Töchter zu ihrem Vater gegangen (1932)? weshalb hat Tamar Nachkommen von Juda begehrt (38)? wie hängt die erwachende Scham der ersten Menschen mit ihrer Sünde zusammen (37)? In solchen Fällen haben frühere Erklärer oft dadurch gesündigt, daß sie einfach moderne Motive und Stimmungen als selbstverständlich eingesetzt haben; aber auch demjenigen Forscher, der nicht modernisieren will, sondern mit vollem Bewußtsein danach strebt, das Seelenleben des hebräischen Altertums hier wiederzufinden, mögen leicht Fehler unterlaufen; und nicht selten wird es uns in solchen Fällen kaum möglich sein, überhaupt eine feste Entscheidung zu treffen.

13. Ein weiteres Ausdrucksmittel für das geistige Leben der Personen ist die Rede. Worte sind zwar nicht so anschaulich wie Handlungen, dafür vermögen sie es aber um so besser, das innere Leben der Personen zu enthüllen. Die alten Erzähler haben es vortrefflich verstanden, solche Worte zu finden, die der Stimmung der Redenden entsprechen: so spricht sich in Worten aus die Bosheit der schlauen Schlange und die Unerfahrenheit des kindlichen Weibes (31ff.), die Eifersucht Saras auf ihre Sklavin (165) und die Verträglichkeit Abrahams (166), der gerechte Zorn Abimelechs (209), die Vorsicht des klugen Jaqob (329), die bittere Klage der von Jaqob Betrogenen, Esaus (2736) und Labans (3143). Ein besonderes Meisterstück der Schilderung von Charakteren in Worten ist die Verführungsgeschichte der ersten Menschen (3) und das Gespräch zwischen Abraham und Isaaq auf dem Wege zum Berge (227f.). Im Unterschied etwa zur deutschen Ballade wird die Rede in der hebräischen Erzählung stets ausdrücklich eingeführt. Stilregel ist, daß man zwei Reden derselben Person hintereinander vermeidet, sondern sie durch das Wort eines andern oder eine Handlung trennt. - Sehr auffallend ist für unsern Geschmack, daß die Personen der Genesis vielfach da nicht reden, wo der Erzähler der Gegenwart sie sicherlich sprechen lassen würde, selbst da, wo die Natur der Sache ein Wort zu verlangen scheint. Wir dürfen uns vorstellen, daß Joseph unter lauten Klagen in den Brunnen geworfen (3724) und nach Ägypten geschleppt wurde (3728, vgl. auch 4221), daß dem Totschlage des Qain ein Wortwechsel (48) vorausging, daß die verstoßene Hagar jammernd und weinend Abrahams Haus verließ (2114), daß Isaaq, als ihn sein Vater auf den Holzstoß band, in rührenden Tönen um Erbarmen flehte (229); aber nichts von alledem! Kein Wort entgegnen die Menschen, als Gott ihr Leben verflucht: sie haben nicht einmal Selbstanklagen (316ff.); kein Wort spricht Rebekka in Gerar (26), kein Wort Noah in der Sintflutsage, kein Wort sagt Abraham Kap. 18, als ihm ein Sohn verheißen ward (1810), oder als ihm Isaaqs Opferung befohlen ward (22); ebensowenig Hagar, als sie das Kind sterben sieht, und dann, als Gott Ismaels Weinen hört (21). Wer diese Beobachtungen verfolgt, könnte leicht glauben, die Personen der Genesis sollten als schweigsam, ja als verstockt geschildert werden; ihm würde als der einzige Redselige - Gott erscheinen. Woraus erklärt sich diese eigentümliche Wortkargkeit? Zuerst gewiß daraus, daß in jener Kultur überhaupt viel weniger und kürzer geredet wurde, als in der redseligen Gegenwart, da jedermann das Bedürfnis fühlt, das Herz auszuschütten und dessen wunderbare Geheimnisse zu offenbaren. Anders jene Alten, denen, wie noch jetzt unsern Bauern1, die Worte nicht so schnell über die Lippen kommen. Zugleich aber ist jene Wortkargheit der Genesis durch den Stil der Erzähler begründet. Die Erzähler haben alles der Handlung untergeordnet. Sie haben solche Reden nicht aufgenommen, welche die Handlung selbst nicht weiter fördern. Besonders haben sie es in diesem Interesse vermieden, die Stimmungen der nur leidenden Personen in Reden zu schildern. Ob Joseph, als ihn seine Brüder verkaufen, klagt oder schweigt, das ändert an seinem Schicksal nichts. Welche Worte Abraham oder Noah sprechen, als Gott ihnen den Befehl gibt, ist gleichgültig; genug, daß sie gehorchen. Das Geschick der ersten Menschen ist entschieden, als Gott sie verflucht hat; da kann keine Selbstanklage helfen. Oder was soll uns der Wortwechsel, der dem Totschlage Qains vorausging, noch sagen, da wir doch den Grund kennen, weshalb er zum Mörder ward? Natürlich erscheint es auch, daß der Mensch, wie es ganz gewöhnlich ist, auf Gottes Verheißungen nichts antwortet; denn was soll der Mensch noch sagen, wenn Gott gesprochen hat? - Die Kehrseite dieser eigentümlichen Wortkargheit ist, daß diejenigen Reden, die der Erzähler mitzuteilen für gut befindet, im Zusammenhang der Erzählung ihre notwendige Stelle haben. Das Gespräch zwischen Schlange und Weib (31ff.) soll zeigen, wie es zum Essen der verbotenen Frucht gekommen ist. Qain schüttet vor Gott sein schuldbeladenes Herz aus; und daraufhin beschließt Gott eine Milderung des Urteils (413ff.). Abraham bat seine Frau, sich als seine Schwester auszugeben; so geschah es, daß sie in den Harem Pharaos aufgenommen ward (1211ff.). Abraham stellte Lot frei, nach West oder Ost zu ziehen; so wählte sich Lot die Jordan-Au (13sff.). Auf Saras Bitte nimmt sich Abraham Hagar zur Kebse, und auf ihre zweite Bitte gibt er sie wieder hin (16). Dies also sind nicht müßige Reden; sie sind vielmehr notwendig, um die nachfolgende Handlung innerlich zu begründen. Besonders notwendig aber sind die Fluch- und Verheißungsworte (314ff. 411f. 821f. 925ff. 122f. 27. 2813f. u. a.); sie sind ja der Höhepunkt der ganzen Erzählung, dem alles Vorhergehende zustrebt. So ist auch verständlich, daß Gott so oft redend in der Genesis eingeführt wird (1. 216f. 39ff. 46ff. 71ff. 116f. 121ff. 7 1314ff. 15. 16sff. und oft); denn die Rede ist das Hauptmittel, wodurch Gott in den Vätersagen die Handlung beeinflußt. - An einigen Stellen haben die Erzähler auch Selbstgespräche, die inkonkreteste Art der Rede, eingeführt (218 67 821f. 1812. 17ff. 267 u. a.), wenn nach Lage der Dinge niemand da war, zu dem die Person hätte sprechen können. Dieser Fall liegt ganz gewöhnlich bei Gott

<sup>1.</sup> Vgl. A. l'Houet, Psychologie des Bauerntums 111. 178.

vor; denn wem sollte Gott seine geheimsten Entschlüsse aussprechen? Doch können wir hier in einigen Fällen auf eine ältere Form der Erzählung zurückschließen, wonach Gott sich an seine himmlische Umgebung gewandt hat (126 322 117). - Freilich gibt es auch schon in den knappen Sagen Reden, die entweder eine Person charakterisieren oder das Urteil des Erzählers geben wollen, oder die sonst irgend einem vom Erzähler gewollten Zweck dienen, ohne gerade im Zusammenhange unbedingt notwendig zu sein. - Viele der Reden in der Genesis sind seltsam kurz. Man erinnere sich an die Klage der Hagar: »vor meiner Herrin Sara fliehe ich« (168), oder an die Worte der Töchter Lots (1931), Saras (2110), Abrahams (»ich will schwören« 2124), Rebekkas (241sf.), Jagobs (»schwöre mir heute« 2533), Isaaqs (»sie ist meine Schwester« 267), der Hirten von Gerar (»das Wasser gehört uns« 2620), der Sklaven Isaaqs (»wir haben Wasser gefunden« 2632), Labans (»ja, du bist mein Fleisch und Blut« 2914) u. a. Dagegen dehnt sich die Rede bei den feierlichen und eindrucksvollen Fluch- und Segensworten. Doch darf man im allgemeinen in der Wortkargheit ein bezeichnendes Merkmal eines bestimmten Typus in der Genesis sehen. — Auch solche Worte geben häufig nicht die letzten Absichten der Handelnden an und verraten nicht selten das Seelenleben nur mittelbar. Darum sind auch die Worte für uns sehr oft nicht ganz deutlich; ihre Deutung bedarf einer besonderen Kunst. Daß Gott dem Menschen den Baum der Erkenntnis verbot, wird erzählt, aber nicht der Grund davon angegeben. Mit welchen Gedanken hat er ihm angedroht, er werde sofort sterben, was doch nachher nicht in Erfüllung geht? Ebenso hören wir zwar, wie die Schlange das Weib verführen will, aber nicht weshalb. Und selbst solche psychologische Meisterstücke wie die Versuchungsgeschichte der ersten Menschen sind nur indirekte Schilderungen des Seelenlebens.

14. Ebenso karg sind sehr viele der Sagen in der Schilderung begleitender Nebenumstände. Auch in diesem Punkte ist zwischen jener alten Erzählungsweise und der gegenwärtigen eine tiefe Kluft befestigt. Selbstverständlich ist ja, daß jene Alten von den intimen Stimmungen der Landschaft nichts wissen; keine f pur von Naturgefühl erblicken wir in der Genesis. Daß die Paradieses, geschichte unter grünen Bäumen spielt, die Hagarsagen in der dürren Öde der Wüste, die Josephgeschichte im Lande des Nil, das beeinflußt zwar den Gang der Geschichte in einzelnen Zügen: mit Blättern kleiden sich die Menschen, in der Wüste verirrt man sich, und dort gibt es kein Wasser; aber es bestimmt die Stimmung der Handlung in keiner Weise. - Aber auch von diesem Leben der Natur, das dem Alten verschlossen war, abgesehen, wie nahe hätte es gelegen, eine Schilderung vom Paradiese zu geben! Welcher Dichter der Gegenwart würde daran vorübergehen! Die alten Erzähler aber haben sich begnügt, zu sagen, daß dort schöne Bäume wachsen, und daß dort der Quellort mächtiger Ströme ist. So ist z. B. das Werkzeug nicht angegeben, mit dem Qain Abel totgeschlagen hat (4s); es heißt nur, daß Noah Weinstöcke pflanzte und vom Weine trank (92of.): das dazwischen Liegende, daß er den Wein kelterte, ist ausgelassen; worin die Geringschätzung Hagars (164) sich äußerte, ist ebensowenig erzählt, wie die Handlung, wodurch Sara sich rächte. Man pflegt die gute »Verumständung« in den Erzählungen zu bewundern, und mit vollem Recht; dies ist aber keineswegs so zu verstehen, als ob die Sagen von konkreten, ins Auge fallenden Zügen strotzten; sie bieten im allgemeinen nicht mannigfaltiges, sondern weniges Konkrete; dies Wenige aber in einer so vortrefflichen Auswahl, daß wir berechtigt sind, nach dem Zweck fast jeden, wenn auch ganz kleinen Zuges zu fragen. Züge, die allein den Zweck hätten, dem Auge ein anschauliches Bild zu geben, wird man wohl in der ganzen Genesis nicht finden. Und selbst, daß Rebekka den Krug auf der Schulter trägt, so malerisch es ist, hat seine bestimmte Stellung im Ganzen der Geschichte (vgl. S. 254). - Diese Sparsamkeit in der »Verumständung« fällt um so mehr auf, als neben solchen nur soeben angedeuteten Zügen, besonders in den »ausgeführten« Erzählungen sehr oft andere, höchst ausführliche stehen. So wird z. B. das Mahl, das Abraham den drei Männern vorsetzte, mit aller Ausführlichkeit beschrieben (18eff.), dagegen das Mahl des Lot nur ganz kurz abgemacht (193). Es ist für die Erklärung sehr fruchtbar, beständig auf die Kürzen und Weiten zu achten und überall nach dem Interesse des Erzählers zu fragen. Im allgemeinen wird dabei die Regel hervorspringen, daß der Erzähler die Hauptvorgänge konkret schildert, die für die Handlung nebensächlichen nur andeutet oder ausläßt: so werden z. B. in der Geschichte von Isaags Opferung die drei Tage der Reise überschlagen, dagegen wird der kurze Gang zur Opferstätte mit aller Ausführlichkeit geschildert (224ff.). Der Erzähler verfügt hier also sehr selbstherrlich, nach seiner künstlerischen Einsicht. Ebenso werden die Erlebnisse des Knechtes Abrahams an jenem einen Tage, wo er um Rebekka warb, aufs ausführlichste berichtet; alle die Tage aber, da er zur Stadt Nahors zog, werden mit einem Satze abgetan (24).

Dies Betonen der Handlung zeigt sich auch in der Art des Schlusses; die Sagen schließen sofort, wenn die gewollte Pointe erreicht ist, nicht langsam ausklingend, sondern plötzlich abstürzend. Diese Beobachtung ist für die Erklärung wichtig: das unmittelbar vor dem Schlusse Stehende ist der vom Erzähler gewollte Höhepunkt. Dabei gibt es zwei Arten von Schlüssen: die gewöhnliche Art fügt dem Höhepunkt etwa noch einen kurzen Satz hinzu, damit die erregte Empfindung ausklinge (Musterbeispiel: Isaaqs Opferung Kap. 22); die seltenere, offenbar um so eindrücklichere Art schließt mit einer nachdrücklichen Rede (Beispiel: Noahs Fluch 920ff.).

15. Aus dem Obigen ergibt sich, daß in den alten Sagen alles der Handlung untergeordnet ist. In anderen Literaturen gibt es Erzählungen, in denen die Handlung nur die Einkleidung oder der Faden ist, die Hauptsache aber das Seelengemälde, das geistreiche Gespräch oder die Idee; ganz anders diese antike hebräische Sage. Handlung hat der Antike in erster Linie vom Erzähler verlangt; er will, daß in der Geschichte etwas geschehe, woran sich sein Auge erfreuen kann. Das erste Erfordernis aber, das er an eine solche Handlung stellt, ist, daß

<sup>1.</sup> Dies Gesetz des Abschlusses«, wonach die Sage nach der Schlußbegebenheit die aufgeregte Stimmung noch auf die eine oder andere Weise besänftigt, entspricht dem Eingangsgesetz«, wonach sie nicht mit bewegter Handlung anfängt, sondern vom Ruhigen zum Bewegten emporsteigt. Die oben besprochene, seltenere Form begegnet, eben als eine neue Art poetischer Wirkung, auch in spanischen Romanzen. Vgl. Olrik, Epische Gesetze der Volksdichtung, Zeitschr. für deutsches Altertum LI 2f.

sie innerlich einheitlich sei; der Erzähler soll eine geschlossene Kette von Ereignissen bieten, in der das eine notwendig aus dem anderen folgen muß1. Darin besteht der Hauptreiz einer solchen Sage, zu zeigen, wie eins aus dem anderen gekommen ist. Je verständlicher, je notwendiger dieser Zusammenhang erscheint, je reizvoller erscheint die Erzählung. Eine Hungersnot zwingt Abraham, nach Ägypten zu gehen (1210ff.); er fürchtet sich aber, seines schönen Weibes wegen dort getötet zu werden. Darum gibt er sein Weib für seine Schwester aus. Dadurch getäuscht, läßt Pharao sich Sara kommen und beschenkt Abraham. Darum schlägt Gott den Pharao. Infolgedessen läßt dieser Sara frei, aber beläßt Abraham die Geschenke. - Sara hat keine Kinder, aber sie begehrt solche (16). Darum gibt sie Abraham ihre Magd zur Kebse. So empfängt Hagar von Abraham. Infolgedessen überhebt sich Hagar über ihre Herrin. Dies kränkt die stolze Hausfrau aufs bitterste. Darum läßt sie sich Hagar von Abrahan: zurückgeben und mißhandelt sie. Infolgedessen entläuft Hagar der Sara in die Wüste. Hier aber erbarmt sich ihrer Gott und verheißt ihr einen Sohn. - Man beachte, wie in solchen Fällen jedes folgende Glied an das vorhergehende anknüpft, wie jedes vorhergehende als die natürliche Ursache oder wenigstens als die Voraussetzung des folgenden erscheint. Wir pflegen diese Art der Erzählung herkömmlich als kindlichen Stil zu beurteilen; dies Urteil ist aber doch nur sehr teilweise richtig. — Diese Erzählungen sind also überaus straff geschlossen. Die Erzähler lieben keine Abschweifungen, keine »Episoden«, an denen die Erzählungen und Epen höher entwickelter Literaturen so reich sind; sondern sie streben mit aller Kraft und Sicherheit dem Endziele zu. »Alles Zufällige wird unterdrückt, und nur das Kennzeichnende ragt straff und wirkungsvoll hervor«2. Daher womöglich kein neues Einsetzen in derselben Erzählung, sondern ein ununterbrochener Zusammenhang. Sehr selten werden neue Voraussetzungen mitgeteilt; vielmehr ist es Stil, alle Voraussetzungen möglichst im Anfang zu geben. Dabei gilt es als erlaubt, solche Züge, die innerlich notwendige Ergebnisse des Vorgefallenen sind, aber die Haupthandlung ihrerseits nicht fördern, zu überschlagen, während anderseits jedes notwendige Stück der Haupthandlung ausdrücklich berichtet werden muß: die Kunst, aus Reden Ereignisse erraten zu lassen, wie es die deutsche Ballade pflegt (vgl. Scherer, Poetik 237), wird auf dieser Stufe der hebräischen Erzählung nicht geübt. Hier soll nichts zu viel sein, aber auch nichts zu wenig. - Ebendahin gehört es auch, daß die alte Sage es nicht liebt, die Gesamthandlung in verschiedene Fäden aufzulösen und miteinander zu verwickeln; sie »hält den einzelnen Strang fest, sie ist immer einsträngig«3; sie verfolgt fast immer nur ein Hauptmotiv und läßt alles übrige, soweit es möglich ist, bei Seite.

Viele der Sagen lieben es, dasselbe Motiv mannigfaltig abzuwandeln. Man denke daran, wie die Paradiesesgeschichte alles an die Nacktheit und Bekleidung des Menschen anknüpft, und wie das Verhältnis von »Acker« und

<sup>1.</sup> Über diese Einheitlichkeit als Gesetz der epischen Volksdichtung vgl. Olrik, Zeitschr. für deutsches Altertum LI 10.

<sup>2.</sup> Olrik, Epische Gesetze der Volksdichtung, ebenda LI 9.

<sup>3.</sup> Dies nach Olrik, ebenda LI 8, der die »Einsträngigkeit« als Gesetz der epi schen Volksdichtung entdeckt hat.

»Ackersmann« (Mensch) durch diese ganze Sage geht, wie die Geschichte von Josephs Entführung nach Ägypten (37) den Ärmelrock und die Träume behandelt, oder wie die Erzählung von Jaqobs letztem Willen (4729ff.) die Handlungen des Sterbenden in eigentümlicher Weise stets an seinem Bett anschaulich macht: betend neigt sich Jaqob zu Häupten des Bettes (4731), zum Segnen setzt er sich darin auf (482), sterbend streckt er sich darüber hin (4933); u. s. w. Dabei gilt es als Regel, ganz entgegen unserem Stilgefühl, daß mit der Sache auch der Ausdruck wiederholt wird, so daß sich oft dasselbe Wort wie ein roter Faden durch die Geschichte zieht. Manchmal ist es eine ganze Kette von Worten, die der Erzähler immer von neuem aufnimmt; lehrreiche Beispiele sind die beiden Rezensionen der Geschichte von Isaaqs Überlistung durch Jaqob Kap. 27 vgl. S. 306. Unzweifelhaft ist diese Sitte ursprünglich aus der Armut der Sprache hervorgegangen; die Erzähler aber, deren Geschichten uns vorliegen, nehmen diese Art auf, weil sie darin ihren Eindruck von der Einheitlichkeit der Erzählung wiedergeben können. Eben wegen dieser inneren Geschlossenheit der Sage ist es an vielen Stellen, wo in unserer Überlieferung Lücken oder Wucherungen vorhanden sind, möglich, das Ursprüngliche zu erkennen, und oft muß sich unsere Arbeit der Quellenscheidung durch die Stichworte der Sage leiten lassen1; die Quellenkritik hat hier eine ganz andere Sicherheit als bei den Propheten, Gesetzen und Liedern, denen diese Straffheit fehlt. — Charakteristisch für gewisse Erzählungen ist auch, daß sie manchmal bestimmte Worte enthalten, die nur oder doch ganz vorwiegend in ihnen vorkommen, so daß man, sobald man diese Ausdrücke hört, eben an diese Geschichten denkt; das sind Worte wie »N°philim« (Giganten), »T°hom« (Urmeer), »Arche«, »Sintflut«, »schaffen« u. a.; es ist verständlich, daß nur die ältesten und beliebtesten Erzählungen es zu solchen Termini gebracht haben (vgl. S. 5. 59. 62. 67. 102f. 119. 151. 212f.).

16. Ferner soll der Verlauf der Handlung wahrscheinlich, höchst glaubwürdig, ja notwendig sein. Der Zuhörer soll an keinem Punkte die Einwendung machen dürfen, das Erzählte sei nach dem Vorhergehenden oder an sich unwahrscheinlich. Hagar mußte, zu hoch erhoben, übermütig werden (164); Sara aber konnte gar nicht anders, als sich gekränkt fühlen (165). Freilich ist die Wahrscheinlichkeit, die diese alten Erzähler erstrebten, eine andere, als von der wir sprechen. Ihre Naturerkenntnis war eine andere, als die wir haben; sie hielten es z. B. für höchst glaublich, daß alle Tierarten in die Arche gingen; auch die Art, in der sie von Gott und dessen Eingreifen sprechen, ist eine naivere, als die uns in der Gegenwart möglich ist; sie hielten es für ganz natürlich, daß die Schlange in der Urzeit gesprochen habe, daß Joseph so rasch Minister geworden sei (4137ff.), und daß er dann in seiner hohen Stellung selber den Einzelverkauf des Getreides besorgt habe (426) u. a. m. Das sind Züge, die wir »märchenhaft« nennen würden, an denen aber jene Alten, keinen Anstoß genommen haben. Auch, daß sich Joseph in Ägypten um seine Verwandten in der Heimat so gar nicht kümmert, ist ihnen unanstößig; die Wahrscheinlichkeit der Volkserzählung - so

<sup>1.</sup> An der nicht-genügenden Beachtung dieser Stichworte und inneren Zusammenhänge scheitern viele der Sievers'schen Quellenscheidungen, vgl. oben § 3. 2.

hebt Olrik imit Recht hervor — berücksichtigt »immer nur die zentralen Kräfte der Handlung«; »die äußere Wahrscheinlichkeit geht sie viel weniger an«. Und der Hörer selbst, gefesselt durch das, was Joseph in Ägypten erlebt, hat seinen Vater und seine Brüder in Kanaan vergessen.

Nun dürfen anderseits in einer gut erzählten Sage die Begebenheiten nicht so einfach sein, daß man nach den ersten Worten bereits den ganzen weiteren Verlauf erraten könnte; dann würde sie aufhören, den Leser zu interessieren. Selbstverständliches hört niemand gern. Vielmehr schildern die Erzähler einen nach ihren Begriffen verwickelten Sachverhalt, dessen schließlichen Ausgang der Hörer im voraus nicht übersehen kann. Um so gespannter wird er zuhören. Jagob ringt mit einem göttlichen Wesen; wer von beiden wird siegen? Jagob und Laban sind an Schlauheit einander ebenbürtig; wer wird den anderen überlisten können? Der kluge, aber unkriegerische Jaqob muß dem stärkeren, aber wenig überlegsamen Esau entgegenziehen; wie wird er sich helfen (324ff.)? Abraham muß nach Ägypten hinab; wie wird es ihm da ergehen? So sind diese Geschichten alle mehr oder weniger spannend. Atemlos hört der kindliche Hörer zu und ist glücklich, wenn der Held schließlich allen Fährlichkeiten entgangen ist. Die Erzählung wird also stets unter der Voraussetzung berichtet, daß sie dem Hörer bisher noch nicht bekannt ist; »vorgreifende Motive« (um Goethes Ausdruck zu brauchen), d. h. solche, die den Erfolg des Hergangs vorausgreifend andeuten - wie sie z. B. im Nibelungenliede häufig sind - sind hier nicht erlaubt. - Die Erzähler lieben sehr die Kontraste; das in die Wüste verstoßene Kind wird ein mächtiges Volk; ein armer Sklave, der im Gefängnis schmachtet, wird der Herr des reichen Ägyptens. Die Erzähler sind bestrebt, solche Gegensätze womöglich auf einen Punkt zusammenzudrängen: in einer Lage, da Hagar ganz verzweifelt, erbarmt sich ihrer Gott; als Abraham schon die Hand ausreckt, Isaaq zu schlachten, wird er von Gott zurückgehalten. Lot zaudert so lange (19 15ff.), und Jagob hält die Gottheit fest (3227), bis der Tagesanbruch nahe ist; der nächste Augenblick muß die Entscheidung bringen. Wo aber diese Spannung gänzlich fehlt, wo es keine Verwickelung gibt, da liegt auch keine eigentliche »Geschichte« vor. So ist die Schöpfungserzählung von Gen 1 keine »Geschichte« mehr zu nennen (S. 117); dies Stück wird einst reicher gewesen sein (vgl. S. 119), ist aber seiner Natur nach nie mehr als eine gelehrte Konstruktion, wenn auch schon aus ziemlich alter Zeit gewesen. Ebenso fehlt den mancherlei »Notizen«, welche die Erzähler aus volkstümlicher Überlieferung mitteilen, und den Geschichten, die sie selbst aus solchen Traditionen gebildet haben (vgl. darüber § 4, 4), die eigentliche Verwickelung.

Die Sagen sind, wie wir gesehen haben (§ 2), nicht einfach freie Erfindungen der Phantasie der Erzähler, vielmehr ruht die Sage meistens auf einem überkommenen Stoff und hat dazu noch vielfach gewisse Daten, die durch Anschauung oder Reflexion gegeben waren, aufgenommen und verarbeitet. Diese Voraussetzungen der Sage sind im vorhergehenden behandelt worden; es ist hier unsere Aufgabe, die künstlerische Verarbeitung des gegebenen Stoffes in den Sagen zu beobachten. Wir sind dabei im eigentlichen Mittelpunkt unserer Untersuchungen angekommen.

<sup>1.</sup> Zeitschr. für deutsches Altertum LI 9.

17. Viele der Sagen antworten, wie oben gezeigt worden ist, auf bestimmte Fragen. Diese Sagen sind also nicht das harmlose Spiel einer absichtslos schaffenden und nur die Schönheit suchenden Phantasie, sondern sie haben einen bestimmten Zweck: sie wollen belehren. Wenn diese Erzählungen also ihren Beruf erfüllen, so müssen sie diese Pointe deutlich herauskehren. Sie tun das auch in hohem Grade, so sehr, daß noch wir Nachgeborenen die ursprünglich zu Grunde liegende Frage, die uns selber fernliegt, daraus entnehmen können. Dem fühlenden Leser, der die unglücklich-glückliche Hagar auf ihrem Wege durch die Wüste teilnehmend begleitet hat, wird kein Wort in der ganzen Geschichte so rührend ins Ohr fallen, als das Wort, das aller Not ein Ende macht: Gott hörte (2117). Dieser Eindruck aber ist vom Erzähler beabsichtigt, denn auf dies Wort wollte er die Erklärung des Namens Ismael (Gott hört) bauen. - Oder welcher Satz in der Sage von Isaags Opferung prägt sich so sehr dem Gedächtnis ein als das ergreifende Wort, mit dem Abraham aus zerrissenem Herzen die Frage seines ahnungslosen Kindes beschwichtigt: Gott ersieht sich (228)! Dies Wort, das Gott selbst verwirklicht hat, ist so betont, weil es die Frage nach dem Ursprung des Namens der Stätte »Jeru'el« (Gott ersieht sich) beantwortet.

Andere Sagen spiegeln historische Ereignisse oder Situationen wieder; da war es die Aufgabe des Erzählers, solche Anspielungen für seinen kundigen Hörer deutlich genug hervortreten zu lassen. So sind in der Sage von Hagars Flucht die Handelnden zunächst einzelne Personen, deren Schicksale wir mit Teilnahme verfolgen; aber in der Hauptstelle, bei den Worten des Gottes über Ismael (1611ff.), läßt der Erzähler durchblicken, daß es sich bei diesem um ein Volk und dessen Geschick handelt.

Besonders liebt es hebräischer Geschmack, an die Namen der Haupthelden und -Orte anzuklingen, auch da, wo keine eigentliche Namenserklärung beabsichtigt wird. Manche der Sagen sind von solchen Anspielungen ganz erfüllt; so spielt die Sintflutgeschichte mit dem Namen »Noah« (84. 9. 21), die Geschichte von Isaaqs Opferung mit »Jeru'el« (228. 12. 13), die Geschichte vom Wiedersehen Jaqobs und Esaus mit »Mahanaim« und »Penu'el« (vgl. S. 355f.) u. s. w. So sind diese Sagen reich an allerlei Anklängen; sie sind gewissermaßen transparent: schon der, der sie ganz unbefangen, einfach als schöne Geschichten liest, hat seine Freude an ihnen, aber erst, wer sie gegen das Licht des ursprünglichen Verständnisses hält, kann ihre leuchtenden Farben erkennen; dem erscheinen sie als kleine glitzernde und flimmernde Kunstwerke. Das Eigentümliche der hebräischen Volkssagen vor anderen Sagen besteht, wenn wir nicht irren, besonders in diesem Schimmer der Pointen; wie denn überhaupt in der Geistesart und der Literatur Israels die Begabung und Vorliebe für das Geistreiche — bis auf diesen Tag — als besonders bezeichnend hervortritt.

Die Kunst der Erzähler zeigt sich dabei vor allem darin, daß sie trotz kräftiger Hervorhebung des beabsichtigten Zuges doch jeden Schein der Absichtlichkeit zu meiden gewußt haben. Mit wunderbarer Eleganz, mit bestrickender Anmut wissen sie, das ihnen gesteckte Ziel zu erreichen. Sie erzählen eine kleine Geschichte, so naturwahr, so reizvoll, daß wir ihnen ganz arglos zuhören; und mit einem Male, ohne daß wir es uns versehen, sind sie an dem Ziele angekommen.

Die Erzählung z. B. von Hagars Flucht (16) will erklären, wie es kam, daß Ismael in der Wüste geboren ist: sie entwirft zu diesem Zwecke ein Bild vom Hause seines Vaters; sie zeigt, wie durch eine völlig begreifliche Verkettung von Ereignissen Ismaels Mutter, noch schwanger, zur Verzweiflung gebracht wurde und so in die Wüste floh: daher kam es, daß Ismael ein Wüstenkind geworden ist.

In vielen Fällen war die Aufgabe der Erzähler recht verwickelt; es galt, eine ganze Reihe von Fragen zugleich zu beantworten oder eine Menge gegebener Voraussetzungen mit aufzunehmen. So fragt die eine Variante der Turmbaugeschichte, wie die vielen Sprachen und die Stadt Babel entstanden seien, die andere nach der Entstehung der verschiedenen Wohnsitze der Völker und eines alten Bauwerks. Dazu waren noch in vielen Fällen die Erzählungsstoffe durch die Überlieferung gegeben (vgl. § 2, 10). So lag eine Geschichte von der Bewirtung dreier Gottheiten durch einen Heros vor, die in Israel auf Abraham übertragen war; die Erzähler aber beabsichtigten, durch diese Erzählung nicht nur die Einsetzung des Kultus von Hebron zu begründen, sondern zugleich die Geburt des Isaaq zu erklären und seinen Namen zu deuten. Hier war also die Aufgabe, die verschiedenen Stoffe zur Einheit zusammenzuschließen. Darin besonders zeigen die Erzähler ihre Kunst. Dem Hauptmotiv entnehmen sie den leitenden Faden der Erzählung; aus den Nebenmotiven spinnen sie eine einzelne Szene, die sie mit leichter Grazie in das Ganze einzustellen wissen. Solche Nebenmotive sind z. B. gewöhnlich die Etymologien; so ist in die Erzählung vom Kultus zu Jeru'el eine Szene eingestellt, die den Namen des Ortes »Gott sieht« erklären soll; diese kleine Szene aber, die Unterredung zwischen Abraham und Isaaq (227f.), spricht so sehr die Stimmung der ganzen Erzählung aus, daß wir sie nicht entbehren möchten, auch wenn sie gar keinen besonderen Zweck hätte. Oder in anderen Fällen haben die Künstler zwei Hauptmotive nebeneinander gestellt; dann haben sie einen höchst einfachen und natürlichen Übergang vom einem zum anderen gefunden: so sprach der erste Teil der Hebronsage von der Bewirtung der drei Männer; der zweite Teil, der nun Isaaqs Geburt begründen sollte, knüpft aufs einfachste an, indem er erzählt, daß die Männer, bei Tische, ein Tischgespräch geführt, und daß sie bei dieser Gelegenheit Isaag verheißen haben. Es ist die reizvollste Aufgabe des Genesis-Erklärers, diesen Dingen nachzugehen und so nicht nur, so weit es möglich ist, den ältesten Sinn der Sagen in Israel zu erkennen, sondern zugleich die Feinheiten der künstlerischen Komposition dieser Erzählungen zu beobachten. Freilich ist diese Verschmelzung der verschiedenen Motive nicht immer gleich gut gelungen: in der Tamarerzählung z. B. steht die eigentliche (überlieferte) Tamarnovelle und die Stammesgeschichte Judas, im Stil nicht ganz ausgeglichen, neben einander (S. 419); und den Jagob-Esau-Laban-Geschichten ist die israelitische Ausdeutung ziemlich äußerlich angeheftet.

Im ganzen handelt es sich doch, auch bei den ältesten Sagen der Genesis, nicht um leicht hingeworfene, harmlose oder gar rohe Erzählungen, sondern es tritt in ihnen vielmehr eine reife, durchgebildete, höchst energische Kunst hervor. Die Geschichten sind stark »stilisiert«¹.

<sup>1. »</sup>Unsere [erzählende| Volkspoesie ist formelhaft [d. h. in ihren Ausdrucks-

18. Schließlich ist noch darauf hinzuweisen, daß die Erzähler kaum iemals ausdrücklich ein Urteil über die Personen oder ihre Taten aussprechen. Der Erzählungsstil der Genesis kennt keine ständigen Beiworte der Helden wie Homer. Diese Enthaltung der Erzähler von eigenen Urteilen unterscheidet sie stark von der späteren, durch die Propheten beeinflußten Legende und Geschichtsbearbeitung. Natürlich haben auch die Sagenerzähler ein solches Urteil gehabt; sie sind keineswegs objektiv, sondern vielmehr höchst subjektiv; und oft liegt das wirkliche Verständnis der Sagen darin, daß wir dies Urteil der Erzähler nachempfinden. Aber ausgesprochen haben sie dies Urteil fast niemals: sie waren nicht im stande, über die Vorgänge des Seelenlebens ausdrücklich zu reflektieren; wo ein solches Urteil deutlicher hervortritt, geschieht dies nur in Reden der handelnden Personen, die das Vorgefallene beleuchten (vgl. besonders die Reden Abrahams und Abimelechs Kap, 20 oder die Schlußszene der Jaqob-Laban-Geschichte 3126ff.). Zugleich aber zeigt dies Verschweigen des Urteils deutlich, daß es den Erzählern, zumal den älteren, nicht in erster Linie darauf ankam, allgemeine Wahrheiten auszusprechen. Zwar liegen wohl manchen der Sagen mehr oder weniger deutlich gewisse Wahrheiten zu Grunde, so der Auszugsgeschichte eine Betrachtung über den Wert des Glaubens, der Hebronsage (18) über den Lohn der Gastfreundschaft, der von Noahs Fluch ein Satz über den Niedergang der Völker durch Unsittlichkeit. Aber man darf diese Erzählungen nicht so auffassen, als ob dies ihr eigentlicher Zweck wäre; sie haben keine Tendenz. Anders ist es bei den Mythen, die allerdings, wie oben S. XVf. gezeigt worden ist, Fragen allgemeinerer Art beantworten, und bei den späteren Sammlern »J«1 und »E«1, die allerdings gewisse Gedanken über Jahve und Israel, über Frömmigkeit und Sittlichkeit aussprechen wollten (§ 5, 3), aber freilich darin durch den feststehenden Stil sehr behindert waren.

19. Aus der hiermit in wesentlichen Grundzügen beschriebenen Erzählungskunst hat sich nun, wie wir aus der Genesis selbst erkennen können, eine andere, der modernen verhältnismäßig näher stehende entwickelt. Während ein klassisches Beispiel der ersten Art die Erzählung von Hagars Flucht (16) ist, ist das deutlichste Beispiel der zweiten die Josephgeschichte; man vergleiche die beiden Erzählungen miteinander, um den großen Unterschied der beiden Arten vor Augen zu haben: dort alles eigentümlich kurz, gedrungen, hier vieles ebenso auffallend weit ausgesponnen.

Der erste in die Augen springende Unterschied ist der Umfang der Erzählungen. Man hat es inzwischen gelernt und liebt es, größere Kunstwerke zu formen] gebunden in weit höherem Grade, als man gewöhnlich denkt«, Olrik, Epische Gesetze der Volksdichtung, Zeitschr. für deutsches Altertum LI 11. Wer Olriks Aufsatz mit dem oben Vorgetragenen vergleicht, wird zu seiner eigenen Verwunderung bemerken, wie richtig Olriks Behauptung (S. 1) ist, daß es bestimmte »epische Gesetze« aller Volksdichtung gibt, die in der »gemeinsamen Geistesanlage« der primitiven Völker begründet sind. Die zukünftige Arbeit an den alttestamentlichen Erzählungen wird darauf gerichtet sein müssen, diese allgemein gültigen Gesetze zu erkennen; eine spätere Zeit möge dann dasjenige hervorheben, was der israelitischen Erzählungskunst eigentümlich ist.

<sup>1.</sup> Über die Sagensammlungen »J«, »E« und »P« in § 5 und 6.

gestalten. Der zweite Unterschied besteht darin, daß man sich jetzt nicht mehr begnügt, eine einzelne Sage für sich zu erzählen, sondern daß man es versteht, mehrere Sagen zu einem Ganzen zusammenzufassen. Hier ist also der altererbte Stil der »Einsträngigkeit« (§ 3, 15) aufgegeben und eine verwickeltere Handlung geschaffen. die aus mehreren Fäden besteht. So in der Josephgeschichte, ebenso im Jaqob-Esau-Laban- und im Abraham-Lot-Sagenkranze. Prüfen wir, wie diese Verbindungen vor sich gegangen sind. Es haben sich verwandte Sagen angezogen: so lag es besonders nahe, diejenigen Sagen, die von derselben Person handelten, zu einem kleinen Epos zusammenzustellen, so in der Joseph- und der Jagobgeschichte die innere Einheit des Ganzen besteht dann in der »Konzentration um eine Hauptperson«1 -; oder so ähnliche, dabei im Ausgange so verschiedene Sagen, wie die von Abraham in Hebron (18) und die von Lot in Sodom (19) haben sich zusammengeschlossen. So ist bei »J« eine Schöpfungs- und die Paradiesesgeschichte verflochten (2. 3): beide handeln von den Uranfängen der Menschheit. Bei »P« bilden die Ursagen von der Schöpfung und Sintflut ursprünglich ein Ganzes. In vielen Fällen, die wir beobachten können, ist die Form der Verbindung dieselbe: die wichtigere Sage ist in zwei Teile zerspalten, die unwichtigere ist in die Mitte eingestellt. Wir nennen diese Form der Komposition, die in der Literaturgeschichte recht häufig ist - man erinnere sich an Tausend und Eine Nacht, an den Decamerone, an Gil Blas oder an die Hauffschen Sagen -, »Rahmenerzählung«. So ist die Jaqob-Esau-Geschichte der Rahmen für die Jaqob-Laban-Sage geworden; ebenso sind die Erlebnisse Josephs in Ägypten in die Geschichte von Joseph und seinen Brüdern eingestellt; ähnlich ist auch die Abraham-Hebron-Geschichte mit der Lot-Sodom-Erzählung verknüpft. Um nun die Kunst dieser Kompositionen beurteilen zu können, wird man vor allem die Ränder der ursprünglichen Sagen beobachten müssen. Die Erzähler finden gewöhnlich durch ganz einfache Mittel den Übergang von der einen zur anderen Erzählung. Dieser Übergang ist vor allem die Reise. Wenn der erste Teil der Jaqob-Esau-Sage zu Ende ist, macht sich Jaqob nach dem »Ostland« auf (2742ff.); dort erlebt er seine Geschichte mit Laban und reist dann zu Esau zurück. In der Josephgeschichte sind Josephs Fortführung nach Ägypten, dann die Reise seiner Brüder die Bindeglieder der einzelnen Erzählungen. Ebenso erzählt die Abraham-Lot-Sage, daß die drei Männer zuerst bei Abraham einkehrten, um dann nach Sodom zu gehen (1816). Wie sind nun diese verschiedenen Reisen begründet? Die Verschleppung Josephs nach Ägypten ist das Ergebnis, das alles bisher von ihm Erzählte im Auge hat (37); die Reise seiner Brüder ist durch dieselbe große Hungersnot veranlaßt, die bereits bei der Erhöhung Josephs in Ägypten eine entscheidende Rolle gespielt hat (421); die Erlebnisse der Brüder in Ägypten setzen diese Erhöhung voraus (426). Die Josephgeschichte ist also vortrefflich zu einem Ganzen verschmolzen. Weniger einheitlich ist die Jaqobgeschichte; aber auch hier ist es noch innerlich begründet, daß Jaqob zu Laban geht: er flieht vor Esau; im übrigen stehen die ursprünglichen Sagen unverschmolzen nebeneinander 2.

<sup>1.</sup> Olrik, Epische Gesetze der Volksdichtung, Zeitschr. für deutsches Altertum LI 10.

<sup>2.</sup> Beides, die »volle Konzentration« und die »lose Anhäufung« der Geschichten, ist auch sonst in der epischen Volksdichtung oft zu beachten, vgl. Olrik, ebenda LI, 10.

Dagegen ist aus der Abraham-Lot-Sage nicht zu ersehen, warum die drei Männer von Abraham gerade nach Sodom gehen; hier ist also keine innere Auseinandersetzung der verschiedenen Sagen eingetreten; um so mehr hat der Erzähler versucht, künstliche Bindeglieder zu schaffen: darum erzählt er, daß Abraham die Männer bis vor Sodom begleitete (1816), ja, daß er am anderen Morgen an dieselbe Stätte noch einmal zurückging (1927f.). Hier hat man am deutlichsten den Eindruck einer bewußten Kunst, die es versucht, aus ursprünglich verschiedenen Stoffen eine größere Einheit zu gestalten. Engere Verbindungen als solche »Rahmen« finden wir in den Josepherzählungen: hier sind eine ganze Reihe von Erzählungen miteinander ausgeglichen und verwoben. - Auf derselben Linie weitergehend, haben dann die Spätesten das Ganze der überlieferten Sagenstoffe zusammengeordnet: zuerst die im fernen Osten spielenden Ursagen, dann die im Osten und Süden Kanaans lokalisierten Vätergeschichten, sodann die Josepherzählungen, schließlich die Geschichten von Mose und dem Auszuge. Die Verbindung wird auch hier durch Wanderungen geschaffen: darum muß Abraham von Osten her nach Kanaan wandern 1, und der Einzug der Brüder Josephs in Ägypten bereitet den Auszug ihrer Nachkommen ebendaher vor.

20. Ein anderes bezeichnendes Merkmal der Josephgeschichte ist ihre Weitläufigkeit, die sie von der Knappheit der alten Erzählungen stark unterscheidet. Da finden wir eine Fülle von langen Reden, von Selbstgesprächen, von weitläufigen Schilderungen der Situationen und von Auseinandersetzungen der Gedanken der handelnden Personen. Da liebt es der Erzähler, das bereits Berichtete in Form der Rede noch einmal zu wiederholen. Wie ist diese »epische Breite« zu beurteilen? Nicht als eine besondere Eigentümlichkeit nur dieser einen Erzählung, denn wir finden dieselben Eigenschaften, wenn auch weniger ausgeprägt, in den Geschichten von Rebekkas Brautwerbung (24), von Abraham bei Abimelech (20), in einzelnen der Jagobgeschichten (besonders in der Sage vom Zusammentreffen Jagobs und Esaus 32f.); auch die Erzählung von Isaags Opferung und einzelnes in der Abraham-Lot-Geschichte bietet Parallelen. Es ist offenbar eine besondere Erzählungskunst, ein sich entwickelnder neuer Geschmack, der sich hier ausspricht. Diese neue Kunst begnügt sich nicht, wie die alte, die Sage möglichst kurz und mit möglichstem Übergehen aller Nebenpunkte zu erzählen; sondern man bestrebt sich. sie reicher auszustatten und ihre Schönheiten, auch wenn sie nur am Wege liegen, zu entwickeln. Situationen, die man als reizvoll und merkwürdig empfindet, wünscht man, für das Auge des Hörers möglichst lange festzuhalten; so wird z. B. die Angst der Brüder Josephs, als sie vor ihrem Bruder standen, weit ausgeführt; man erzählt mit Absicht möglichst langsam, daß der Hörer Zeit habe, den Reiz der Situation voll auszukosten; so darf sich Joseph nicht gleich bei der ersten Begegnung entdecken, damit sich dieselbe Szene wiederhole; er muß verlangen, daß ihm Benjamin vorgeführt werde, weil der alte Jaqob diesem Befehl nachzukommen lange Zeit zögert, wodurch die Entscheidung verzögert wird. Ebenso ritardando erzählt die Sage von Isaags Opferung unmittelbar vor Gottes Eintreten in die Handlung (22 sf.), um die Katastrophe hinauszuschieben und die

<sup>1.</sup> Ed. Meyer, Israeliten 249.

Spannung zu verschärfen. »Diese zögernde Handlung besitzt ganz sonderbar das Vermögen, sich in das Gedächtnis einzuprägen«1. - Das Mittel, das immer und immer wieder angewandt wird, die Erzählung zu dehnen, ist dies, dieselbe Szene zweimal zu erzählen: zweimal deutet Joseph ägyptischen Großen Träume (40 f.), zweimal müssen Josephs Brüder in Ägypten mit ihm zusammentreffen, zweimal versteckt er, um sie zu ängstigen, Wertsachen in ihren Säcken (4225ff. 441ff.), zweimal verhandeln sie über Josephs-Becher, mit dem Hausmeister und mit Joseph selbst (43. 44), u. s. w. 2. Dabei ist das Gewöhnliche, daß die beiden Varianten von einander irgendwie abweichen; die offenbar ältere Form, wonach die beiden Handlungen fast völlig übereinstimmen und auch mit denselben Worten erzählt werden, findet sich in der Genesis nur in der Geschichte von den Töchtern Lots (S. 218)3. Manchmal mögen die Erzähler, wenn auch gewiß selterer, auf Grund der alten Motive neue Szenen erfunden haben, so die letzte Szene Josephs mit seinen Brüdern (Kap. 50). Ganz einzigartig ist das eingesetzte Zwischenstück, das Abrahams Verhandlung mit Gott über Sodom schildert (1823ff.; diese Szene ist beinahe eine Lehrdichtung zu nennen: sie ist geschrieben, um ein religiöses Problem, das die Zeit des Verfassers bewegte, und das ihm bei Betrachtung der Sodomgeschichte ins Gedächtnis kam, zu behandeln (vgl. S. 203 ff.), — Dieselben Erzähler haben eine höchst auffällige Vorliebe für lange Reden; uud zwar so sehr, daß sogar die Handlung den Reden untergeordnet wird. Das bezeichnendste Beispiel ist Abimelechs und Abrahams Zusammentreffen (Kap. 20). Hier werden sogar, ganz entgegen der im alten Stil stets beobachteten Regel, die Ereignisse nicht in der Reihenfolge, in der sie geschehen sind, erzählt, sondern es werden im Anfang eine Reihe von Geschehnissen verschwiegen, um sie dann in den nachfolgenden Reden »nachzuholen«. So hat der Erzähler versucht, die Reden, selbst auf Kosten der Erzählung der Tatsachen, interessanter zu gestalten. -- Sehr beliebt ist es auch, den Reden dadurch Inhalt zu geben, daß man das schon Berichtete durch eine der Personen der Geschichte noch einmal erzählen läßt (42 13. 21. 30ff. 43 3. 7. 20f. 44 19ff.). Stilregel ist es bei solchen wiederholenden Reden (anders als bei Homer), das zweite Mal ein wenig zu variieren oder dem zweiten Bericht durch Einführung eines neuen Zuges eine Besonderheit zu verleihen (vgl. zu 32f.). - Diese Vorliebe für längere Reden ist, wie man deutlich erkennt, im hebräischen Sagenstil eine sekundäre Erscheinung, das Zeichen einer späteren Zeit. Wir sehen das daran, daß gerade diejenigen Stücke, die wir aus anderen Gründen als späteste Nachtriebe der Sage oder als Einsätze (1314-17 169f. 1817-19. 23-33) erkennen, solche ausführlichen Reden enthalten. - Wir können diese Freude an

<sup>1.</sup> Olrik, Epische Gesetze der Volksdichtung, Zeitschr. für deutsches Altertum LI 9.
2. Dies ist das epische »Gesetz der Wiederholung«, von dem Olrik, ebenda LI 3f. spricht: die neuere Dichtung schildert durch Ausmalen der einzelnen Teile die Größe und Bedeutung der Sache; die Volkspoesie, der diese lebendige Fülle fehlt, wäre mit der Schilderung sehr bald fertig; um das zu vermeiden, hat sie nur einen Ausweg, die

der Schilderung sehr bald fertig; um das zu vermeiden, hat sie nur einen Ausweg, die Wiederholung. Die Dreizahl, die nach Olrik für solche Wiederholungen charakteristisch und auch im A.T. bei solcher Gelegenheit sehr häufig ist, kommt in der Genesis nicht vor; vielmehr ist hier das zweimalige Wiederholen Stilgesetz.

<sup>3.</sup> Vgl. Olrik a. a. O. 8f.

der Weitläufigkeit auch an den anderen Gattungen der hebräischen Literatur nachweisen: so ist dem kurzen, gedrungenen Stil eines Amos der weitläufige eines Jeremias gefolgt; ebenso verhalten sich zueinander die knappen Rechtssprüche des Bundesbuchs und die langatmigen Auseinandersetzungen des Deuteronomiums, die kurzen Weisheitssprüche, die den Kern des Spruchbuchs bilden, und die ausführlichen Reden, die nachträglich dem Buche als Einleitung vorausgestellt sind; die ältesten Volkslieder, die oft nur je eine Zeile lang sind, und die langen Gedichte der Kunstpoesie<sup>1</sup>. - Wir stehen diesem Geschmack einer späteren Zeit nicht überall sympathisch gegenüber; so ist z. B. die Josephgeschichte in der Gefahr, vor übergroßer Breite schleppend zu werden. Anderseits ist diese Redseligkeit zugleich das Zeichen einer neu gewonnenen geistigen Kraft. Während die alte Zeit nur in kurzen, abgebrochenen Worten ihr inneres Leben aussprechen kann, hat jenes Geschlecht es gelernt, sich genauer zu beobachten und voller auszusprechen. Zugleich ist die Aufmerksamkeit, die man dem Seelenleben des Einzelnen zuwendet, bei weitem gestiegen. Man hat jetzt Lust und Kraft, psychologische Probleme zu behandeln. So ist in der Erzählung von Isaags Opferung das Musterstück eines Charakterbildes geschaffen worden. Der Erzähler der Josephgeschichten zeigt sich im Besitze der Kunst, das Bild eines Mannes aus vielen kleinen Zügen zusammenzusetzen. Besonders gelungen ist die Schilderung des inneren Schwankens Josephs, als er Benjamin sieht (4330), und die Seelenmalerei, als Jaqob von Josephs Leben hört (4526ff.) u. a.

Der Unterschied der beiden beschriebenen Gattungen ist so groß, daß es geraten ist, sie auch durch verschiedene Namen zu unterscheiden; es empfiehlt sich, nur die erste »Sage«, die zweite dagegen »Novelle« zu nennen. Natürlich ist der Übergang zwischen beiden fließend; man kann solche Übergangsformen wie die Laban-Jaqob- oder die Rebekkaerzählung als-»novellistisch ausgeschmückte Sagen« oder als »Novellen auf Grund von Sagenmotiven« bezeichnen.

- 21. Auch über das Alter dieser Stile läßt sich, wenn auch mit Vorsicht, eine Aussage machen. Die Kunst der Erzählung, die man an den Sagen gewonnen hat, hat man später auf die Geschichtsschreibung übertragen, wo sich daher dieselben oder ähnliche Beobachtungen machen lassen. Nun sehen wir, daß bereits die älteste uns bekannte Geschichtsschreibung den »ausgeführteren« Stil befolgt<sup>2</sup>. Wir dürfen also annehmen, daß dieser »ausgeführtere« Stil der Sagen jedenfalls zu Anfang der Königszeit bestanden hat. Der knappe Stil muß damals also schon viele Jahrhunderte lang geübt worden sein. Hiermit ist indes was man beachten möge nur das Alter der Erzählungsarten, nicht das Alter der uns in diesem Stil erhaltenen Erzählungen selber bestimmt.
- 22. In stärkstem Gegensatz zu den ausgeführten Sagen stehen die ganz kurzen »Notizen«, die sich hin und her in der Genesis finden, z.B. wenn es von Jaqob ganz kurz heißt, daß er in Maḥanaim dem göttlichen Herre begegnet sei (322f.), daß er in Sichem einen Acker gekauft habe (331sff.), daß Debora bei Bethel gestorben und begraben sei (35s. 14), daß Rahel vor Ephratha bei Benjamins Geburt

<sup>1.</sup> Über dies »Anschwellen« der Einheiten vgl. »Israelitische Literaturgeschichte« in der »Kultur der Gegenwart« I7 S. 54.

<sup>2.</sup> Vgl. meinen Artikel »Geschichtsschreibung im A.T.« in RGG.

habe sterben müssen (351sff.), oder daß Sara in der Höhle von Machpela begraben sei (S. 273). Es ist gewiß kein Zufall, daß in vielen dieser »Notizen« die Stätte, da die Sache geschehen ist, genannt wird, ja manchmal geradezu die Hauptsache an der ganzen Überlieferung ist. Wir werden daher in solchen Angaben Lokaltraditionen zu sehen haben, wie sie unmittelbar dem Volksmunde entnommen sind. Derartige kurze Ortsüberlieferungen kann man noch jetzt in deutschen Landen hören und in Sagenbüchern lesen vgl. Grimm, Deutsche Sagen Nr. 2. 6. 11. 12. 19. 21. 22 u. a. und z. B. auch K. Bader, Hessische Sagen I Nr. 8. 10. 11. 17. 19. 20 u. s. w. Spätere Erzähler haben aus solchen »Notizen« manchmal ganze Geschichten gestaltet, vgl. § 4, 4.

## § 4. Geschichte der Überlieferung der Sagen der Genesis in mündlicher Tradition.

Guthe, Geschichte des Volkes Israel, 156ff., 161ff., woselbst weitere Literatur.

- 1. Die Sagen waren, als sie aufgeschrieben wurden, bereits uralt und hatten schon eine lange Geschichte hinter sich. So liegt es in der Natur der Sache: der Ursprung der Sage entzieht sich stets dem forschenden Blick und geht in vorgeschichtliche Zeit zurück. Und so ist es auch in diesem Falle; das hohe Alter der Sagen zeigt sich u. a. daran, daß sie manchmal von später zurückgetretenen oder untergegangenen Völkern und Stämmen reden, wie Šem, Ham, Japheth, Qain, Ismael, Ruben, Simeon und Levi (§ 2, 5); ferner in der Urwüchsigkeit vieler Züge, die uns Religion und Sittlichkeit uralter Zeit verraten: man denke nur an so manche mythologische Reste wie die Geschichte von den Engelehen (61fl.), von dem Kampfe Jaqobs mit der Gottheit (3225fl.), an die mancherlei Geschichten von Lug und Trug der Erzväter u. a. m.
- 2. Ein Teil dieser Sagen und gewiß sehr viele sind nicht von Israel erzeugt worden, sondern aus der Fremde in Israel eingewandert. Auch das liegt ja in der Natur dieser Geschichten, daß sie von Volk zu Volk, von Land zu Land und auch von Religion zu Religion ziehen. So sind auch von unseren deutschen Sagen und Märchen viele aus der Fremde gekommen. Und noch jetzt tauschen die modernen Kulturvölker von ihren geistigen Schätzen wohl nichts so leicht und so viel als ihre Erzählungen aus; man denke etwa an die wahrhaft ungeheure Verbreitung der fremden Romane in Deutschland. Bedenken wir nun, daß Israel auf einem durch tausendjährige Kultur gedüngten Boden gelebt hat, bedenken wir, daß es durchaus nicht einsam gewohnt hat, sondern rings von Völkern, z. T. von kulturell überlegenen Völkern umgeben war, bedenken wir ferner den Welthandel und Weltverkehr der alten Zeit, der von Babylonien nach Ägypten und von Arabien ans Mittelmeer gerade über Palästina führte, so werden wir geradezu fordern, daß diese Stellung Israels unter den Nationen sich wie in seiner Sprache, die von Fremdworten erfüllt sein muß, ebenso auch in seinen Sagen spiegelt 1.

Besonders aber zeugen diese Sagen selbst dafür, daß sie aus mannigfaltigen Quellen zusammengeflossen sind; denn sie sind außerordentlich

<sup>1.</sup> Vgl. »Israelitische Literatur« in der »Kultur der Gegenwart« I 7 S. 55.

buntscheckig. Einige davon spielen in Babylonien, andere in Ägypten, andere im Osten und Süden Kanaans, andere in Kanaan selbst. Einige denken sich die Väter und Urväter als Bauern (Paradiesessage), andere als Hirten. Einige preisen die Klugheit der Urväter (Jagob, Abraham, Noah); eine andere aber betrachtet den Erwerb der Erkenntnis als einen Frevel wider Gott (Paradiesessage). - Ebenso bunt ist der Gottesbegriff der Sagen 1. Da ist die Gottheit an die Nacht gebunden (Penu'el- und Sodomsage), aber anderswo tritt sie auch bei Tage auf (Hebronsage). Sie offenbart sich im Traume, aber sie wandelt auch sichtbar unter den Menschen. Der Schauer des Geheimnisses umweht sie, aber die Urmenschen verkehren mit ihr ganz vertraut. Sie erscheint im Feuer und Rauch (Kap. 15) oder ganz ohne solche Zeichen. Sie wohnt am Baum, an der Quelle, am Stein und scheint dann nicht viel mehr als ein Lokalnumen zu sein, oder sie wandert auch mit dem Hirten als sein Schutzgeist umher. Ihre Stätte ist das Fruchtland (Kanaans) - so in der Qainsage -, aber sie offenbart sich Abraham auch im fernen Harran, sie hilft den Vätern auch in Ägypten, wie in Gerar und in Nahors Stadt. Sie mischt sich in die kleinsten Angelegenheiten von Haus und Hof, aber sie regiert auch die ganze Welt, die sie gebildet hat, und ordnet die Dinge der Menschheit (Ursage). Die geheimsten Dinge erschaut sie (3810); aber ein ander Mal muß sie an Ort und Stelle gehn, um selber die Sache zu besehen (115 1821). Sie erscheint in Person, um zu handeln und zu reden, aber sie wirkt auch im Verborgenen und hält die Fäden des Geschehenden geheimnisvoll in der Hand (Josephnovelle). Sie ist dem Ahnherrn gnädig, aber sie überfällt ihn auch mordlustig bei Nacht (Penu'elsage). Gott ist der Menschheit unbedingt überlegen (2450), aber er hat doch Besorgnis vor ihrer allzugroß werdenden Macht (116), und gelegentlich wird ein Gott sogar von einem Menschen überwunden (Penu'elsage). In stiller Ergebung unterwirft sich der Mensch Gottes Fluche (Paradiesesgeschichte); aber er vertraut auch in kindlichem Gehorsam seiner Weisheit und Güte (Abrahams Auszug) und verehrt in ihm den Schützer des Rechts (165 2622f.) und des Guten (387). Fast immer, wenigstens in den vorliegenden Rezensionen ohne Ausnahme, ist es ein Gott; aber an gewissen Stellen klingt noch Polytheismus hindurch: so in dem »Wir« der Schöpfungs- und Turmbaugeschichte, auch von ferne bei der Himmelsleiter zu Bethel wie in dem »Heere« von Mahanaim; in der Hebronsage treten ursprünglich drei Götter auf (S. 200); in der Penu'elsage kämpft Jagob gar mit einem nächtlichen, offenbar untergeordneten Dämon. Alledem kann unmöglich ein und dieselbe Gottesgestalt zu Grunde liegen, sondern hier muß Mannigfaltigstes zusammengekommen sein. — Und deutlich ist auch dies, daß der Name »Jahve« erst nachträglich diesen Sagen aufgeprägt worden ist. Ist doch von der sonst für Jahve im ganzen A.T. bezeichnenden Erscheinung in Feuer und Rauch, Erdbeben, Donner und Blitz, allein von dem sekundären Kap. 15 abgesehen, in der Genesis nirgends die Rede, und findet sich doch unter den Stammes- und Personennamen kein einziger, der mit Jahve zusammengesetzt wäre 2. Dagegen klingt uns aus den Eigennamen wie Israel,

<sup>1.</sup> Das ist gut herausgestellt von Haller, Religion, Recht und Sitte in den Genesissagen (1905), wo sich auch sonst eine Fülle selbständiger Beobachtungen findet.

<sup>2.</sup> Greßmann, ZAW XXX 28.

Ismael, Penu'el, ursprünglich vielleicht auch Jaqob-'el, Joseph-'el der Name 'el entgegen, und so hören wir denn auch ausdrücklich von dem 'el-ro'i zu Laḥaj-ro'i (1613) vom 'el-folam zu Be'eršeba' (2133), vom 'el-bethel zu Bethel (3113); auch 'el šaddaj und 'el 'eljon gehören in diese Reihe. Zwei unserer Sagensammlungen (E und P) vermeiden es noch, den Gott der Patriarchen »Jahve« zu nennen (§ 5, 2); man darf darin einen letzteu Rest von Empfindung dafür sehen, daß diese Erzählungen eigentlich mit dem Gott des geschichtlichen Israel nichts zu tun haben, wie auch das Buch Hiob, das deutlich einen ausländischen Stoff behandelt, den Namen »Jahve« nicht gebraucht. Aber auch in der dritten Quelle (J), die von »Jahve« redet, fehlt wenigstens der Namen »Jahve Zebaoth«. — Mögen also auch einige der aufgezeigten Unterschiede im Gottesbegriff sich aus innerisraelitischer Entwicklung erklären, so ist doch die ganze übergroße Mannigfaltigkeit nur so zu verstehen, daß die Sagenstoffe im ganzen nicht aus Israel herrühren, sondern außerisraelitischer oder wenigstens vorjahvistischer Herkunft sind.

Babylonischen Einfluß dürfen wir im allgemeinen für die Ursagen annehmen; ist doch nach ihnen selber Babylonien ein Ursitz des Menschengeschlechts und Babel die älteste Stadt der Welt, und werden dech in der Sintfluterzählung das Land Ararat und in der Paradiesesgeschichte die Ströme des Ostens genannt. Beweisen können wir babylonische Herkunft für die Sintflutsage, für die wir babylonische Rezensionen besitzen; die Schöpfungsgeschichte stimmt mit der babylonischen in einem, aber einem sehr bedeutsamen Zuge, der Zerteilung des Urmeers in zwei Teile, die Wasser oben und unten, überein; die zehn Urväter der Menschheit sind im letzten Grunde mit den zehn Urkönigen der Babylonier identisch, besonders geht der biblische Henoch auf die Figur des babylonischen Enmeduranki zurück (S. 136); Nimrod, der König der babylonischen und Gründer der assyrischen Städte, wird von einer assyrisch-babylonischen Sagengestalt abzuleiten sein. Auch die Turmbausage handelt von Babylonien und muß in der Nähe zu Hause sein. Die eranischen Parallelen zur Paradiesessage zeigen, daß auch diese vom Osten her, vielleicht aus Mesopotamien gekommen ist (S. 37f.). Aus dieser Herkunft der Ursagen erklären sich ihre Unterschiede von den Vätersagen, die wir oben festgestellt haben (§ 2, 1): ihre universalistische Haltung ist aus dem weiteren Gesichtskreis der babylonischen Weltkultur, ihre stärkeren Anthropomorphismen sowie ihre eigentümliche düstere Gottesscheu sind als letzte Reste der heidnischen Religion, die diesen Stoffen einst aufgeprägt war, zu verstehen. Aus der Einwirkung einer höheren Kultur erklärt es sich auch, daß, während die Patriarchen nach den ältesten Vätersagen von Herdenzucht leben (vgl. S. LIX A. 3), die Ursagen sich den Menschen als Bauern denken (vgl. auch 822 »Säen und Ernten«) und vom Weinbau (920), ja, schon von großen Bauwerken, Städten, Türmen und Schiffen reden1. — Über die Zeit und Art des Eindringens dieser Sagen in Israel sind die Meinungen der Forscher geteilt; uns erscheint es aus inneren Gründen als wahrscheinlich, daß sie bereits im zweiten Jahrtausend, von Volk zu Volk ziehend, auch nach Kanaan gekommen waren und von Israel übernommen wurden, als es in die kanaanäische Kultur hineinwuchs; auch zeigt sich im Stoff von Gen 1 neben babylonischem

<sup>1.</sup> Haller a. a. O. 17f. 48ff. 121ff.

auch kanaanäischer Einfluß (S. 104. 129), die Gestalt Noahs mag kanaanäischsyrischer Herkunft sein (S. 79), die biblische Eva mit der phönizischen Hwt zusammenhängen (S. 23), ebenso, wie Esau vielleicht mit dem phönizischen Usoos (S. 296). Daß schon in dieser alten Zeit babylonischer Einfluß auf Kanaan gewirkt hat. ist uns aus den Tell-Amarna-Briefen bekannt; eine spätere Zeit aber, in der Israels Selbstbewußtsein erwacht war, hätte solche fremde Mythen schwerlich übernommen (vgl. S. 72 f. 128 f.).

Ägyptischen Einfluß bemerken wir sehr bezeichnender Weise in den Ursagen nirgends 1; dagegen vermuten wir ihn, freilich, ohne ihn sicher beweisen zu können, in der Josephnovelle, die z. T. in Ägypten spielt und auf ägyptische Sagen zurückgehen mag (vgl. S. 400); dies erscheint besonders wahrscheinlich bei der Sage von Josephs Agrarpolitik (4713ff.).

Anders steht es zunächst mit den Sagen von Abraham, Isaaq, Jaqob und seinen Söhnen außer Joseph. In den von den letzteren handelnden Geschichten, die ausdrücklich israelitische Namen nennen, also in den Sagen von Dina (Simeon und Levi) (34), von Tamar (Juda) (38), sowie von Ruben (3522) ist israelitischer Ursprung der Erzählung als ganzei deutlich; diese Sagen geben Erinnerungen des historischen, in Kanaan eingewanderten Israel wieder, sind also die spätesten der Genesis. Für die Sagen von Abraham, Isaaq und Jagob ist zu fragen, ob sie von Israel in Kanaan vorgefunden oder dorthin bei seiner Einwanderung mitgebracht seien. Nun beachte man, daß diese Erzählungen durchweg nicht im eigentlichen Kanaan, sondern in den Steppen östlich und südlich von diesem Lunde spielen. Zwar berühren die Väter gelegentlich auch Kanaan; aber es fällt in hohem Grade auf, daß von ihnen an kanaanäischen Stätten fast nur »Notizen« (§ 3, 22) oder spätere Neubildungen, aber nicht eigentliche Sagen erzählt werden; so von Abraham in Sichem und Bethel 126f. 8 (S. 167) 135ff. (S. 176), von Jagob in Bethel, Sukkoth und Sichem 2810ff. 3317ff. 351ff. (S. 322, 368, 378f.), sowie in Ephratha 3516ff. (S. 382). Die bedeutsamste Ausnahme ist, daß man die Erzählung von den drei Männern bei Abraham in Hebron lokalisiert hat: daß die Sage aber hierhin ursprünglich nicht gehört, ist noch deutlich zu erkennen (S. 200). Hieraus ist zu schließen, daß die Vätersagen nicht in Kanaan entstanden, sondern dahin erst von Israel mitgebracht worden sind. Man hielt in der Erinnerung fest, daß die Väter nicht in das eigentliche Kanaan, sondern in den Osten und Süden gehören, und wagte es im allgemeinen nicht, die Erzählungen von ihnen in Kanaan zu lokalisieren, sondern begnügte sich; nur an wenigen kanaanäischen Orten »Notizen« von ihnen zu erzählen, so großen Wert man auch auf diese erste Anwesenheit der Väter als eine Rechtfertigung der späteren Besitznahme Kanaans durch Israel gelegt haben mag. Aber so wichtige Stätten Kanaans wie Jerusalem, Jericho, Dan, Silo, Ophra und viele andere werden in den Vätersagen überhaupt nicht erwähnt?. Auf diese Herkunft der Vätersagen aus der Steppe führt ferner, daß gerade die ältesten Erzählungen die Patriarchen nicht als Bauern, sondern als Nomaden, speziell als Schafzüchter denken 3. Auch die Abel-Qaingeschichte ist ursprünglich

<sup>1.</sup> Ed. Meyer, Israeliten 210. 2. Eerdmans, Alttest. Studien II 30.

<sup>3.</sup> Daß die Urväter Abraham, Isaaq und Jaqob in den alten Sagen als Nomaden gedacht werden, geht aus Folgendem deutlich hervor: Die Steppen sind ihr Aufenthalt

von Schafzüchtern erzählt worden (S. 47), und der Qain-Stammbaum enthält viele Namen aus dem Osten und Süden (S. 50). Zu dem Berufe des Schafzüchters, der durch die Schwerfälligkeit seiner Tiere zur Friedfertigkeit gezwungen ist, paßt auch der eigentümlich sanfte und nachgiebige Charakter der Urväter, die überall Verträge schließen und deren Haupteigenschaft die Klugheit, ja die Verschlagenheit ist, ein Charakter, der so wenig mit dem kriegerischen Geiste des späteren historischen Israels übereinstimmt 1; wie denn überhaupt die Verhältnisse der Nomadenzeit hier mit so frischer Anschaulichkeit dargestellt werden, daß man nicht umhin kann, eine wirkliche, wenn auch freilich verklärte Erinnerung an die Verhältnisse anzunehmen, unter denen die Vorfahren einst gelebt haben 2. Schließlich ist zu beachten, daß der kanaanäische Gottesname Baal in den Vätersagen niemals vorkommt3. Außerordentlich wahrscheinlich aber klingt Greßmanns Vermutung4, daß die El-Gestalt, die sich fast ausschließlich in den Erzählungen von Israels Vorfahren findet, nicht etwa von Israel in Kanaan übernommen (so im Kommentar S. 187, 236, 285), sondern der Gott der Vorfahren Israels gewesen ist. Demnach müssen also diese Sagen bereits den hebräischen Stämmen vor der Einwanderung in Kanaan bekannt gewesen sein 5. Eben wegen dieser Herkunft

<sup>201 2462;</sup> in Zelten wohnen sie, nicht nur, wenn sie gerade auf der Wanderung sind 128 133. 12. 18 3125. 33, sondern auch sonst 189 2467 2527 2617. 25, auch, wein sie der Stadt ganz nahe sind 181ff. 331sf. Herden, besonders Kleinvieh, das stets an erster Stelle oder allein (so bei Laban) genannt wird, sind ihr Besitz 3043 3423; darin bes eht ihr Reichtum, nicht im Ackerland 1216 132 2435 2614 3043. In Kameelen stellt Abraham seinen Wohlstand in der Frem de dar; Schafe hätte man so schnell in so weite Ferne nicht treiben können 24. Vieh erhalten die Urväter zum Geschenk, auch von Königen, nicht Ackerland 2014. Wenn Jaqob bei Laban arbeitet, dient er bei der Herde, nicht als Ackerknecht 3029; wenn die erwachsenen Söhne aufs Feld gegangen sind, befinden sie sich beim Vieh, nicht bei der Ackerarbeit 345 3712. Wenn die Väter ihre Heimat verlassen müssen, tun ihnen die Sachen leid, die sie nicht mitführen können, nicht das bebaute Land 4520. Um Weideplätze und um Wasserstellen streiten sie sich mit ihren Nachbarn 137 2125ff. 2620ff.; wären Abraham und Lot Bauern gewesen, hätten sie beisammen bleiben können 137. Gelegentlich ziehen sie, etwa bei Hungersnot, ins Kulturland oder auch in die Stadt 1210ff 201 261 und wohnen dann auch in einem Hause (26s, Lot in Sodom); aber sie bleiben dort niemals dauernd (2015 3421); daß ihre Lebensart sie zum Umherziehen (2013) zwingt, setzt ebenso Abimelech von Gerar wie Hamor von Sichem voraus 2015 3410.21. Wein kommt bezeichnender Weise in der Hebrongeschichte nicht vor (18s). Wohl aber essen sie Brot 186 193 2534 2717 3725, und ohne Brot, das die sich irgendwie verschaffen müssen, können sie nicht wohl leben (421 432ff.); auch Gemüse mag'wohl ein Hirt wie Jaqob ziehen (25 30). Dagegen wird Ackerbau der Väter erst in spätesten Sagen vorausgesetzt. Die richtige Anschauung über das Leben der Urväter bei Ed. Meyer, Israeliten 132 A. 1., S. 305, Luther, ebenda 159, Greßmann, ZAW XXX 25f. Etwas anders Eerdmans, Alttest. Studien II 38ff., der die Angaben der alten Sagen und sekundäre Stellen (vgl. dazu im folgenden § 4, 5) nicht unterscheidet und so zu dem Schlusse kommt, daß die Patriarchen »seßhafte Leute« gewesen seien.

<sup>1.</sup> Ed. Meyer, Israeliten 303; Greßmann, ZAW XXX 26.

<sup>2.</sup> Haller a. a. O. 32. 3. Greßmann, ZAW XXX 28.

<sup>4.</sup> ZAW XXX 28.

<sup>5.</sup> Zu demselben Ergebnis kommt Ed. Meyer, Israeliten 83 und Greßmann, ZAW XXX 28f., der freilich die im Süden spielenden Sagen dem Stamme Juda, die des Ostens

haben diese Sagen mittelbar großen geschichtlichen Wert. - So würde sich eine der wichtigsten Fragen der Genesis aufs einfachste lösen, die immer wieder das Nachdenken der Forscher beschäftigt hat: wie kommt es, daß die Vätersage eine erste Anwesenheit der Väter in Kanaan vor der endgültigen Einwanderung Israels in Kanaan annimmt? Die Antwort würde sein: soweit es sich um Stätten im Negeb und im Osten handelt, klingt Historisches nach; soweit aber Orte des eigentlichen Kanaans, wie Bethel und Sichem, genannt werden, liegt keine geschichtliche Überlieferung vor; vielmehr hat erst das in Kanaan eingewanderte Israel seine aus der Steppe mitgebrachten Urväter an einigen, aber nicht vielen Stätten des Landes lokalisiert, und so ist die Meinung entstanden, es müßten Israels Ahnherren doch schon vor Mose und Josua einmal in Kanaan gewesen sein; erst eine Reihe von später entstandenen Sagen hat dann Ereignisse der historischen Zeit Israels (nach der Einwanderung) in jene angenommene uralte Zeit getragen, so 34. 38.

Das Gesamtbild der Sagenüberlieferung Israels ist also, soweit wir es zu erkennen vermögen, in großen Zügen dieses: die Ursage ist im wesentlichen babylonisch, die Vätersage im wesentlichen althebräischen Ursprungs mit einigen Einsätzen aus der historischen Zeit Israels, während das Gesicht der Josephsage nach Ägypten gerichtet ist. Kanaan hat die Ursage Israel vermittelt, aber auf die Vätersage im ganzen nicht eingewirkt: Israel war zu stolz, als daß es Ahnherrngestalten der Kanaanäer aufgenommen hätte, und zu deutlich war sein Bewußtsein, daß es nicht in Kanaan zu Hause ist und mit Kanaan dem Blute nach nichts zu tun hat.

Diese Anordnung des Gesamtmaterials erschöpft indeß die ganze, komplizierte Geschichte der Sagen noch bei weitem nicht. Vielmehr läßt sich in einigen Fällen zeigen und für sehr viele vermuten, daß die einzelnen Erzählungen unbeschadet dieser drei Hauptströme, noch eine weitere Vorgeschichte für sich haben. Wahrscheinlich ist das für die Ismaelsage, die ursprünglich eben in Ismael zu Hause gewesen sein muß; ebenso, wie die Gestalt Lots ihren Sitz in Moab gehabt haben wird, wo Lots Höhle gezeigt wurde (1930); die Sodomsage mag einmal von den Lavafeldern Arabiens erzählt worden sein (S. 216); von den wilden, mordlustigen, arabischen Beduinen wird auch das Lamechlied stammen sowie Lamechs Stammbaum. - Noch viel komplizierter aber wird das Bild, wenn wir die mannigfaltigen Sagenparallelen hinzunehmen. Da treffen zunächst einige Sagen und Sagenmotive mit griechischen Stoffen zusammen: so wird die Geschichte vom Empfang der drei Männer bei Abraham von Hyrieus zu Tanagra erzählt (S. 200); die Geschichte von »Potiphars Weibe« hat in griechischen Erzählungen viele Parallelen (S. 422); griechische Parallelen gibt es auch zu Rubens Verfluchung (S. 384) und zum Streite der Brüder Jagob und Esau (S. 294); die Sage von Lot zu Sodom erinnert an die von Philemon und Baucis (S. 214), Isaaqs Opferung an die der Iphigenie (S. 242); auch in den Ursagen findet sich Verwandtes: die Behauptung, daß Mann und Weib ursprünglich ein Leib gewesen seien (S. 13), und der Mythus von der seligen Zeit am Uranfang (S. 113)

Ruben zuweist: aber solche Stammesnamen werden in den Sagen eben nicht genannt; es wird sich vielmehr um ältere Verhältnisse handeln.

sind auch den Griechen bekannt u. s. w. Griechen und Hebräer haben in der hier in Betracht kommenden Zeit nicht in unmittelbarem Verkehr gestanden; die ihnen gemeinsamen Stoffe werden also nicht nur diesen beiden Völkern zu eigen gewesen sein, sondern müssen ihnen aus einem großen Überlieferungsschatze, der im Orient seinen eigentlichen Sitz gehabt haben muß, zugekommen sein. Daß wir bei diesen beiden Völkern verwandte Sagen entdecken, erklärt sich aufs einfachste daraus, daß wir über die Erzählungen gerade dieser Völker gut unterrichtet sind. So blicken wir also von hier aus von ferne in die gemeinsamen Erzählungsstoffe eines viel weiteren Kreises. - Dieser Kreis aber tritt uns nun leibhaftig entgegen, wenn wir beginnen, Parallelen aus der gesamten Weltliteratur zu sammeln. Hier aber zeigt sich uns ein zunächst unübersehbar vielseitiges Bild. Parallelen zu den Sagen und Motiven der Genesis finden wir bei den weitentferntesten Völkern. Und dabei handelt es sich nicht nur um solche Motive, die schließlich überall entstehen können; als solche seien genannt; daß die Welt ein Ei (S. 104), und der Himmel ein Meer ist (S. 107), daß die Schöpfung auf Spaltung von Himmel und Erde beruht (S. 107), daß eine Leiter zu ihm emporführt (S. 317), daß sich Brüder morden (S. 44), der Sterbende weissagt (S. 308), oder die Entzückung des Heros (S. 135), das Verbot, sich umzusehen (S. 213), das Wasser des Lebens (S. 8), die Versteinerung von Menschen (S. 213) u. s w. u. s. w. Neben solchen aber finden sich genug ganze Erzählungen, die mit den biblischen merkwürdig übereinstimmen und die mit ihnen einen geschichtlichen Zusammenhang haben müssen: so ist die Geschichte von »Potiphars Weib« nicht nur Ägyptern und Griechen, sondern auch Indern, Persern, modernen Arabern und vielen andern Völkern bekannt (S. 422); zu einem besonders weit verbreiteten Erzählungstypus gehört die Sodomgeschichte (S. 214), zu einem verwandten, gleichfalls sehr häufigen die Hebronsage (S. 193); das Grundmotiv der Josepherzählung, die Mißhandlung des jüngsten, hochsinnigen Bruders durch die übrigen, ist sehr häufig, wobei auch Einzelheiten der Josephgeschichte wiederkehren (S. 399f.); ebenso international sind die Grundmotive von der Tochter, die ihren Vater täuscht und so ein Kind von ihm erhält (S. 218); von der treuen Witwe, die nach dem Tode ihres Mannes von ihm einen Sohn empfängt (S. 419), auch von der Unschuld und dem Falle der ersten Menschen (S. 37) und gewiß noch viele andere. Der Verfasser dieses Kommentars hat sich auf diesem Gebiete begnügt, soweit es in seinen Kräften stand, den Stoff zu sammeln und sich dabei aller weiteren Schlüsse zunächst enthalten. Möge seine Arbeit baldigst die sehr nötige Ergänzung finden! Dann aber, so ist zu hoffen, wird uns solche internationale Sagenforschung den Blick schärfen für die Behandlung der Sagen überhaupt, die ungeheure Geschichte der israelitischen Sagenstoffe in aller Welt zeigen und nicht zum mindesten uns für das eigentlich-Israelitische in den biblischen Sagen die Augen öffnen.

Natürlich sind die fremden Stoffe in Israel aufs stärkste dem Volkstum und der Religion angepaßt worden; dies ist am deutlichsten an der babylonisch-hebräischen Sintflutsage zu sehen (vgl. S. 71f.). Dabei ist der Polytheismus verschwunden: die vielen Götter sind zu Gunsten des Einen weggefallen (Schöpfungsmythus, vgl. S. 124ff.) oder zu Dienern dieses Einen heruntergedrückt (Hebronsage vgl. S. 200); die Lokalnumina der Elim sind Jahve gleichgesetzt,

una ihre Namen als Beinamen Jahves an dieser Stätte betrachtet worden (1613 21 33 3113, vgl. S. 187). Und wenn auch einzelne der Sagen, wie besonders die Penu'elgeschichte, sich der Israelitisierung hartnäckig widersetzten, so bleibt doch die Aneignung dieser Sagen und ihre Erfüllung mit dem Geiste der höheren Religion eine der glänzendsten Taten des Volkes Israel. Aber auch abgesehen von der Religion haben bei dieser Übernahme der Sagen sicherlich eine Menge von Änderungen stattgefunden, die wir nur zum kleinsten Teil zu übersehen vermögen. Da sind fremde Gestalten durch einheimische verdrängt worden: so trat an Stelle des babylonischen Zauberpriesters Enmeduranki der hebräische Henoch (S. 135f.), für den babylonischen Sintfluthelden setzte man den vielleicht syrischkanaanäischen Noah ein; die ägyptischen Geschichten am Ende der Genesis wurden auf die israelitische Gestalt Joseph übertragen. So mögen in sehr vielen Fällen die Erzählungen, die jetzt von bestimmten Figuren erzählt werden, ihnen ursprünglich nicht gehören. Oder es wurden einheimische den fremden Figuren gleichgesetzt: so wurden die Sagengestalten Esau und Jagob mit den angenommenen Ahnherren der Völker Edom-Se'ir und Israel identifiziert; so kommt es, daß dem Jagob die Repräsentanten der israelitischen Stämme Ruben, Simeon, Levi, Juda u. s. w. als Söhne zugeschrieben wurden; und daß Abraham, Isaaq und Jaqob zu Ahnherren des Volkes Israel wurden. Oder es wurden die Sagen an einer bestimmten Stätte lokalisiert: so die Geschichte von den drei Männern, die auch die Griechen kennen, zu Hebron; die Sage von den untergegangenen Städten, die noch gegenwärtig vom Salzmeere nichts sagt, am Toten Meere (vgl. S. 214 ff.). Dabei sind dann einzelne spezifisch-israelitische Züge in die Sagen eingedrungen, z. B. die Weissagungen, Esau (Edom) werde sich von Jaqob (Israel) einst losmachen (2740), Joseph werde Sichem erhalten (4822), Manasse werde vor Ephraim zurücktreten (4813ff.); in die Jaqob-Laban-Sage ist das Motiv vom Grenzvertrage zu Gilead neu eingesetzt (3152), der Sodomsage ist ein Stück über So'ars Verschonung hinzugefügt worden.

3. Weitere Verschiebungen sind durch Austausch oder Zusammenwachsen der verschiedenen Überlieferungen eingetreten. Wir dürfen uns vorstellen, daß dergleichen sehr vielfach geschehen ist, durch den Verkehr, besonders etwa bei den großen Wallfahrten zum Stammesheiligtum, auch durch den Stand der fahrenden Erzähler. So sind die Sagen von einem Ort zum anderen gewandert und werden daher in unserer gegenwärtigen Tradition von verschiedenen Stätten erzählt. Die Geschichte von Sodom und Gomorrha war nach anderer Überlieferung, wie es scheint, in Adma und Sebo'im zu Hause (vgl. S. 216). Nach einer dritten Tradition wurde eine ähnliche Sage von Gibea in Benjamin erzählt (Jdc 19). Die Rettung Ismaels war zugleich in Lahaj-ro'i (1614) und in Be'eršeba' (2114) lokalisiert. Das Zusammentreffen Jagobs und Esaus bei Jagobs Rückkehr setzte man nach Mahanaim und Ponu'el (324ff.), wohin es vielleicht ursprünglich nicht gehört: Esau ist ja, wie es scheint, ursprünglich nicht hier im Norden, sondern vielmehr im Süden Kanaans zu Hause (vgl. S. 355). Namen der Erzväter werden an den verschiedensten Stätten genannt, die alle von ihnen gestiftet sein sollen, Abraham besonders in Be'eršeba', später auch in Hebron u. a.; Isaaq nicht nur in Be'eršeba' (2623ff.), sondern auch in La-

haj-ro'i (2511), Jaqob in Be'eršeba', zugleich in Penu'el, Mahanaim, später auch in Bethel und Sichem (2819 3231f. 3318 vgl. S. 403. 406. 462). An welchem Ort die Gestalten ursprünglich gesessen haben, werden wir wohl-niemals mit Sicherheit sagen können; ebensowenig können wir wissen, ob Abraham oder Isaaq in der Gerarsage (20. 26) ursprünglich ist. Diese Verschiebungen sind meist zu alt, als daß wir sie im einzelnen nachzuweisen vermöchten. - So sind dann auch verschiedene Sagen verbunden worden (worüber schon oben S. XXXIII. LII), z. B. die Paradieses- und Schöpfungserzählung des J, der Schöpfungsmythus und der Mythus von der seligen Zeit bei P. - Ferner sind verschiedene Gestalten zusammengewachsen: so besteht die Figur des Noah der Genesis aus drei, ursprünglich verschiedenen Gestalten, dem ursprünglich babylonischen Erbauer der Arche und anderseits dem Weinbauer und Vater dreier Völker, dessen Heimat Syrien oder Kanaan ist. Die Gestalt des Qain scheint folgende Geschichte erlebt zu haben: 1) Qain, Stammvater der Qeniter, wegen seiner Blutrache gefeiert, in der Sage als Brudermörder verflucht, wird 2) dem Urschmied Tubal gleichgesetzt und erhält Jabal = Abel zum Bruder, und ist dann 3) mit Qenan identifiziert und in den Urstammbaum eingesetzt worden (S. 53). Jagob ist nach der Esausage der schlaue Hirt, der den Jäger überwindet; verwandt, aber doch andersartig ist der Jagob der Labansage, wo er der kluge Schwiegersohn ist, der den gewandten Schwiegervater überlistet; in der Josephsage dagegen stellt er den alten Vater dar, der den jüngsten Sohn zärtlich liebt, wobei von seiner Klugheit keine Rede ist; ganz anders ist dann wieder der starke Jagob, der bei Penu'el mit dem Dämon kämpft; von diesem wieder deutlich unterschieden der Jagob, dem sich die Gottheit zu Bethel offenbart. Beim Zusammenwachsen der Sagen ist dann der Stammbaum der Patriarchen festgestellt worden: da ist Abraham zum Vater Isaaqs, und dieser zum Vater Jagobs geworden; da hat man Ismael zum Sohn Abrahams und Lot zu seinem Neffen gemacht, u. s. w. Auch die Gründe hierfür sind uns ganz dunkel. Wie alt dieser Stammbaum sein mag, ist nicht zu sagen. - Hand in Hand mit diesen Veränderungen geht eine innnere Ausgleichung der Sagenstoffe gegeneinander. Diese Ausgleichung ist nicht vollständig geschehen: die Sagen sind noch immer eine bunte Welt; aber anderseits darf man sich vorstellen, daß die Sagen einst noch bei weitem verschiedenartiger gewesen sind, und daß die israelitische Überlieferung diese Unterschiede sehr stark verwischt hat. Das Zusammenwachsen der Sage ist ein Prozeß, der für die Erzählungen von den Vätern schon vor Israels Einwanderung in Kanaan im Gange gewesen sein mag; wir dürfen uns vorstellen, daß er zu der Zeit, als Israel sich unter den ersten Königen wieder zum Volke zusammenballte, besonders schnell und durchgreifend vor sich gegangen ist.

4. Und wie von Ort zu Ort, so wandern die Sagen auch durch die verschiedenen Zeiten. Im allgemeinen werden sie schlichtweg weiter erzählt, oft mit einer uns fast unglaublichen Treue, halb verstanden vielleicht oder ganz undeutlich geworden und dennoch weiter überliefert. Diese Treue begreift man, wenn man sich erinnert, daß das alte Volk an die Wahrheit dieser Geschichten

<sup>1.</sup> Vgl. über die Treue »mittelalterlicher« Sagenüberlieferung A. l'Houet, Psycho-

geglaubt hat, und daß, wo einmal der Erzähler abweichen sollte, die Hörer, wie unsre Kinder, jede Änderung als Fehler rügen, besonders aber, wenn man hinzunimmt, daß jene Alten ganz anders als die Modernen das Bedürfnis, durch Änderungen und Neuerungen das Recht der Persönlichkeit zu betätigen, nicht besitzen. Wie treu die Sagen erzählt worden sind, erkennt man auch, wenn man die Varianten derselben Erzählung in den verschiedenen Sagensammlungen vergleicht, die oft, trotz etwaiger Abweichungen, doch in der Gesamtanlage ja manchmal im Wortlaut übereinstimmen; man vergleiche z. B. die beiden Varianten der Rebekkageschichte. Und doch erliegen auch diese so treu erzählten Sagen dem allgemeinen Wechsel. Wenn ein neues Geschlecht gekommen ist, wenn sich die äußeren Verhältnisse geändert haben, oder wenn sich die Gedanken der Menschen verschoben haben, sei es die Religion oder die sittlichen Ideale oder der ästhetische Geschmack, so kann auch die volkstümliche Sage auf die Dauer nicht dieselbe bleiben. Langsam und zögernd, stets in gewisser Entfernung, folgen die Sagen den allgemeinen Veränderungen; die einen mehr, die anderen weniger. Hier also bieten uns die Sagen einen außerordentlich wichtigen Stoff zur Erkenntnis der Wandelungen im Volke; eine ganze Geschichte der religiösen, sittlichen und ästhetischen Urteile des alten Israel läßt sich aus der Genesis schreiben.

Will man diese Geschichte kennen lernen, so setzt man zweckmäßig bei den Varianten ein. Es ist der Sage wie der mündlichen Überlieferung überhaupt eigen, daß sie in Form von Varianten existiert1. Jeder Nacherzähler, so treu er auch sei, und besonders jeder besondere Kreis und jede neue Zeit, gibt die überlieferte Geschichte etwas anders wieder. Die wichtigsten Varianten in der Genesis sind die beiden Ismaelgeschichten (16. 21sff.), sodann die Sage von der Gefahr der Patriarchenfrau, die in drei Rezensionen überliefert ist (1213ff. 20. 26), ferner die damit zusammenhängende Sage vom Vertrage zu Be'erseba', gleichfalls in drei Rezensionen; bei diesen Erzählungen sind die Varianten fast sämtlich unabhängig von einander überliefert. Dazu kommen noch die vielen Fälle, in denen uns die Erzählungen in den Varianten des J und E (oder der verschiedenen Hände in J), von Redaktorenhand zusammengearbeitet, überliefert sind; hierfür sind die Hauptbeispiele in den Jagob- und Josephgeschichten zu finden. Manchmal sind uns auch Varianten zu ganzen Sagen oder zu einzelnen Sagenmotiven in anderen biblischen Büchern überliefert: so wird die idyllische Erzählung, wie Jagob am Brunnen Rahel kennen lernte (291ff.), auch von Moses und Sippora berichtet (Ex 215ff.); das Abtun der fremden Götter unter der Eiche zu Sichem von Jagob (352ff.) wie von Josua (Jos 24); die Deutung des Traumes des fremden Königs von Joseph (41) und von Daniel (Dan 2). An solchen doppelt erzählten logie des Bauerntums 258f.: »Als Knabe erhielt er die Sagen des Gaues vorerzählt; dann bewegt er sie ein Menschenalter lang in seinem Herzen, nicht wie ein moderner Mensch, der vor allen Dingen nun glaubt, Neuerungen und Besserungen und womöglich eine völlige Umgestaltung vornehmen zu müssen, sondern wie ein mittelalterlicher, der vielleicht eine kleine schöne Pointe heranreifen läßt. Und beim Tode als Greis gibt er das Erbe weiter«.

<sup>1.</sup> Vgl. auch hierzu die schöne Beschreibung moderner Volkstraditionen von A. l'Houet 34 ff.: »wie ein Kranz von Gespielinnen, in so viel ähnlichen Formen existiert jedes Stück der Volkspoesie«.

Geschichten oder mehrfach vorkommenden Motiven mag der Forscher seine ersten Beobachtungen machen; hat er so seine Augen geschärft und gewisse Linien der Entwickelung gefunden, so mag er weiter auch die nur einmal berichteten Sagen miteinander vergleichen. Dann wird er beginnen zu sehen, wie außerordentlich mannigfaltig diese Sagen sind; da haben wir die derbsten und die zartesten, die anstößigsten und die erhabensten, solche, die ganz altertümliche, halb polytheistische Religion zeigen, und andere, in denen sich die erhabenste Ausgestaltung des Glaubens ausspricht. - Weiter ist die Geschichte der Sagen aus den einzelnen Erzählungen selbst zu erkennen. Da erblicken wir, wenn wir scharf zusehen, Umarbeitungen in neuem Sinne, leisere oder umfassende. Ferner Zusätze, die einen neuen Gedanken, den der Erzähler in der alten Geschichte vermißte, hinzubringen (z. B. 1314ff. 1817ff. 23ff. 1917ff. 2111ff. 2215ff. u. a.); in einzelnen, seltenen Fällen dürfen wir gar annehmen, daß Spätere eine ganze Erzählung der Überlieferung hinzugefügt haben (Kap. 15); solche Zusätze erkennt man gewöhnlich daran, daß sie verhältnismäßig inkonkret sind: den Spätesten kommt es mehr auf Gedanken als auf Erzählung an; daher enthalten solche Zusätze oft nur Reden. Manchmal sind kurze erzählende »Notizen«, wie sie im Volksmunde besonders als Lokaltraditionen bestanden (§ 3, 22), von späteren Erzählern geschmackvoll weiter ausgeführt worden: diesen Ursprung haben die Auszugsgeschichte Abrahams (S. 167), die Sagen von Rebekkas Heirat (S. 248), vom Bunde mit Abimelech zu Gerar (S. 305), von Jagob zu Bethel (S. 322), auch die von Saras Begräbnis bei P (S. 273); ebenso ist die Geburtsgeschichte der Söhne Jagobs entstanden (S. 330). Auch die Erzählung von Lots und Abrahams Trennung ist ein Pfropfreis auf altem Stamm (S. 176). Der zweite Teil der Bethelgeschichte des E stellt allerlei Überlieferungen von Sichem und Bethel zusammen, versucht also, aus überliefertem »Geröll« einen neuen Bau zu errichten (S. 378f.). Viel häufiger aber als solche Hinzufügungen sind sicherlich bei diesen treuen Erzählern die Weglassungen, die das anstößig Gewordene wegschaffen sollen; Lücken gewahren wir in den Sagen auf Schritt und Tritt (in 922, nach 1217, nach 1614, vgl. S. 192f.; von der Hebronsage fehlt der zweite Teil vgl. S. 197. 199; u. a.). Ja, manchmal ist den Späteren so vieles anstößig geworden oder hatte das Interesse für sie verloren, daß einige Sagen ganz zum Torso geworden sind: so die Sagen von den Engelehen (61ff.) und von Ruben (3522). In anderen Fällen sind uns nur die Namen der Sagengestalten ohne ihre Sagen überliefert: so von den Urvätern der Menschheit, von Nahor, Jizka, Milka (1129), Pichol, Ahuzzath (2626), Qemu'el, Bethu'el (2221f.), Qetura (?), 'Ada (419 362), Sa'ûl, dem Sohn der Kanaanäerin (4610); aus der Sage von dem Riesen Nimrod haben wir nur das Sprichwort: ein Jagdriese vor Jahve wie Nimrod (109); von dem Horiter 'Ana nur eine Notiz (3624). An anderen Beispielen können wir sehen, daß die Geschichten oder einzelne Züge daraus ihren Zusammenhang verloren haben und daher nicht mehr recht verstanden werden: die Erzähler wissen nicht, warum die Taube dem Noah gerade ein Ölblatt brachte (811), warum sich Juda fürchtete, auch seinen jüngsten Sohn der Tamar zu geben (3811); warum Isaaq nur einen einzigen Segen hatte (2738), und warum er vor dem Segnen gute Dinge essen mußte (274) u. s. w. Daher liegt es auf sehr vielen Sagen wie der blaue Duft, der die Farben der Landschaft

verhüllt: wir haben oft die Empfindung, daß wir zwar noch im stande sind, die Stimmungen der alten Sagen uns einigermaßen wiederherzustellen, daß aber die gegenwärtigen Erzähler diese Stimmungen nicht mehr recht empfunden haben. — Allen diesen Beobachtungen gilt es nachzugehen, die Gründe zu erkennen, die zu solchen Umgestaltungen geführt haben, und so die innere Geschichte der Sagen zu beschreiben. Hier nur eine kurze Skizze.

- 5. Das wichtigste Moment, das in der Geschichte der Sagen hervortritt, ist wohl dies, daß in der späteren Zeit, als die äußeren Verhältnisse, unter denen sie entstanden waren, sich verschoben hatten, auch die Erzählungen gewisse Veranderungen erfahren haben. Da hat man vergessen, wer der König von Gerar eigentlich gewesen ist (20. 26), und lieber den König von Ägypten eingesetzt (1210ff.); oder man hat zu einer Zeit, wo die Philister Gerar im Besitz hatten, dieses Volk auch in die alte Gerarsage eingesetzt, wovon die älteste Rezension der Geschichte noch nichts weiß (2122ff. 26). Die Gestalt Hagars, einst Typus des unbändigen Beduinenweibes (16), hat in der späteren Überlieferung, die in der Wüste nicht mehr Bescheid wußte, diese charakteristische Farbe verloren (21). Die Geschichten von Jagobs Hirtenkunststücken bei Laban (3025ff.), einst das Entzücken der sachverständigen Zuhörer und daher weit ausgesponnen, sind von späteren Redaktoren für Leser, die dafür kein Interesse hatten, stark verkürzt worden (vgl. S. 339f.). Auch von den Theorien über das allmähliche Entstehen menschlicher Künste und Fertigkeiten (417ff.) sind uns nur Bruchstücke erhalten. Von besonderer Bedeutung ist, daß die Erzähler andere Lebensweise hatten als die Ahnen: jene waren Schafhirten gewesen, diese aber waren Bauern. Nun hat zwar die Sage das Bild der Ahnen als Schafhirten im allgemeinen treu festgehalten (§ 4, 2): dennoch sind einige, wenn auch nicht sehr viele Züge, die den Ackerbau voraussetzen, eingedrungen vgl. S. 302. 334. 404. 414. 464, vgl. auch die späteren Segenssprüche 2728 4911f. 15. 20; so ist auch wohl das »Haus« des Isaaq 2715 in die alte Sage, die vom Wettstreit des Hirten und Jägers erzählt, hineingekommen; vgl. auch 153 2821 3317 und die vielleicht an allen Stellen erst sekundäre Überlieferung von Harran S. 168. 248. 325. Sehr vielfach wird das Eigentümliche der Sagen fern von den Orten, an denen es verstanden ward, abgeblaßt oder durch andere Züge ersetzt worden sein; besonders deutlich ist das an den Kultussagen, wovon im folgenden (LXIXf.) noch geredet wird. Noch viel mehr Sagen werden vergessen worden sein, da das Interesse für sie aufgehört hatte. Dazu kommt, daß die Phantasie, die durch solche Erzählungen mächtig angeregt war, fast unwillkürlich weiterarbeitete.
  - 6. Für uns das Bedeutendste ist die Geschichte der Religion<sup>1</sup>. Der Gottesbegriff der Genesis zeigt, wie wir (S. LVII) gesehen haben, eine außerordentlich große Mannigfaltigkeit: da gewahren wir neben den Lokalnumina und dem Gotte der Familie auch die bei weitem erhabenere Gestalt des Nationalgottes und selbst den Herrn aller Völker. Gerade hier aber ist es von Bedeutung, daß man sich des außer- und vorisraelitischen Ursprungs dieser Erzählungen erinnere

<sup>1.</sup> Vgl. außer Haller, Religion, Recht und Sitte in den Genesissagen (1905) E. Zurhellen, Theologische Arbeiten aus dem Rheinischen wissenschaftlichen Predigerverein N. F. X.

und nicht etwa die am tiefsten stehende Gottesanschauung ohne weiteres für den ältesten Glauben des geschichtlichen Israel erkläre, um dann die höhere Gottesfigur der Urgeschichte in ganz späte Zeit zu verlegen. Vielmehr bemerkt Greßmann richtig, daß die Religion der Genesis nicht einfach die Religion Israels ist. Einen Gottesbegriff wie den der Penu'elsage darf man auch für die älteste Zeit des historischen Israel nicht in Anrechnung bringen, sondern für die außer- oder vorisraelitischen Kreise, die diese Erzählung erfunden haben 1. Wir werden also, wenn wir das eigentlich-Israelitische erfassen wollen, nicht sowohl auf den Sagenstoff selber, sondern auf das, was Israel daraus gemacht, oder auf die Geschichte, die er in Israel erlebt hat, zu achten haben. Dafür aber ist die entscheidende Beobachtung, daß Israel die ganze Mannigfaltigkeit der in den Sagenstoffen überlieferten Gottesbegriffe mit seinem »Jahve« überstempelt und dadurch die innere Verschiedenheit für sich aufgehoben hat. Wie entwickelt aber sein Begriff von »Jahve« war, erkennt man daran, daß es die kanaanäisch-babylonischen Götter der Urgeschichten in ihm zusammenzufassen vermocht hat: Jahve ist es - so hat schon das älteste Israel behaupten können -, der die Sintflut über die ganze Erde gebracht und alle Völker in Babel zerstreut hat. Universalistische Gedanken müssen also bereits der ältesten Religion Israels zu eigen gewesen sein. Daneben aber waren auch die niederen Gedanken früherer Religionsstufen noch nicht ganz vergessen; sonst würde man die alten Sagen nicht fortüberliefert, sondern vernichtet haben. Die Genesis aber zeigt uns, wie die höheren Ideen mit den niederen Stoffen gekämpft und sie schrittweise umgebildet haben. - So beobachten wir in sehr vielen der Sagen eine monotheistische Tendenz, eine Scheu vor der Mythologie, wovon schon oben die Rede war vgl. S. XIV LXIIf. Diese Stimmung hat in Israel fort und fort gewirkt. So ist es geschehen, daß eine Reihe von Erzählungen stark abgeblaßt worden sind. Bei dem Schöpfungsmythus, für dessen einen Zug wir poetische Varianten von älterer Haltung besitzen, ist die Geschichte dieser Entfernung des Mythologischen noch festzustellen (vgl. S. 121f.); auch die Sintfluterzählung ist schon im ältesten hebräischen Berichte (bei J) ziemlich blaß, jedenfalls aus demselben Grunde. Die Sage von den Engelehen (61ff.), die in älterer israelitischer Tradition noch reicher gewesen sein muß, ist gegenwärtig ganz verstümmelt (S. 59). Von den »Nephilim«, den hebräischen »Titanen«, die einst, wie es heißt, hochberühmt gewesen sind (64), haben wir nichts als den Namen. - Ferner können wir beobachten, wie die älteren Sagen sehr naiv vom Erscheinen der Gottheit auf Erden reden, wie aber die spätere Zeit hieran Anstoß genommen und die göttliche Offenbarung immer mehr verfeinert hat. Ganz selten hören wir in den Sagen, daß die Gottheit selbst unbefangen unter den Menschen gewandelt hat - so noch gegenwärtig in der Paradieses- und Sintflutsage -; eigentlich israelitisch ist es vielmehr, die Theophanie in den Schleier des Geheimnisses zu kleiden: die Gottheit ist, von Menschen unerkannt, aufgetreten (18), oder man nahm den alten Glauben auf und erzählte, daß sie nur im Dunkel der Nacht erschienen sei (19): so hat sie sich offenbart und doch ihr Wesen nicht ganz enthüllt. Noch spätere Rezensionen setzen für sie selber ein untergeordnetes göttliches Wesen ein, das J

<sup>1.</sup> ZAW XXX 24 f.

»Jahves Bote«, E »Gottes Bote« nennt; diese Umarbeitung ist aber nicht überall geschehen: es sind Stellen genug stehen geblieben, welche die Erscheinung Jahves selbst voraussetzen, so daß die ältere Rezension unter der jüngeren noch hervorleuchtet (vgl. S. 187). Dieselbe Stimmung hat dazu geführt, die Erscheinung Gottes auf Erden in eine Traumoffenbarung (z. B. 203) zu verwandeln, oder zu behaupten, daß der Bote im Himmel geblieben sei und von dort her zum Stammvater gesprochen habe (z. B. 2117): das Geheimnis des Traumlebens hat die sich offenbarende Gottheit umschleiert, oder man hat sie überhaupt nicht mehr gesehen, sondern nur noch gehört. Das letzte Glied in dieser Entwickelung sind diejenigen Sagen, in denen die Gottheit nicht mehr an einer bestimmten Stelle der Geschichte erscheint, sondern in denen sie als letzter verborgener Hintergrund des Ganzen waltet, so in der Rebekka- und Josephgeschichte. So geht es in der Genesis in vielen Zwischenstufen von krasser Mythologie bis zu einem, uns ganz modern anmutenden Vorsehungsglauben. Ein wahres Wunder ist es, daß die Penu'elsage (3225ff.) in so uralter Gestalt überliefert ist; hier hat man sich geholfen, indem man im unklaren ließ, wer eigentlich der Gott, der Jagob überfällt, gewesen sei. - Wir beobachten bei dieser allmählichen Verfeinerung der Offenbarung zugleich, wie sich die Verbindung der Kultusstätten und der Gottheit löst: der in den Kultussagen ursprünglich vorausgesetzte Glaube, daß der Gott gerade an diese Stelle gehöre und nur hier wirken könne, tritt in keiner einzigen Sage der Genesis deutlich hervor. Vielmehr ist die Meinung der Sagen in ihrer israelitischen Fassung, die Stätten seien der Gottheit heilig, weil sie hier einmal in der Urzeit dem Ahnherrn erschienen sei. Auch die uralte Hebronsage, welche die erscheinende Gottheit noch essen läßt (188), erzählt nicht mehr, daß sie aus dem Baume hervorgekommen sei. In der Geschichte von Hagars Flucht trifft die Ahnfrau den Gott am Brunnen (167); aber welches Verhältnis der Gott eigentlich zum Brunnen habe, wird im dunkeln gelassen. Wie alt diese ganze Entwickelung ist, sieht man auch an der Bethelgeschichte: älteste Religion hatte den Gott der Stätte, wie der Name des heiligen Steines beth-el = »Gottes-Haus« zeigt, eben in dem Steine gesucht; aber die eine israelitische Rezension der Sage behauptet, daß die Gottheit hoch über Bethel im Himmel wohne, und nur eine Leiter vermittelt noch zwischen Gottes eigentlicher Wohnung und seinem Symbol; dieser Glaube an das himmlische Haus der Gottheit aber stammt, wie die ursprünglich mythologische Anschauung von der Himmelsleiter beweist, schon aus sehr alter Zeit (vgl. S. 322). - Viele Kultussagen sind uns in sehr abgeblaßter Gestalt überliefert: aus der Ismaelgeschichte (in beiden Rezensionen 16. 21), ebenso aus den Sagen von Hebron (18), Mahanaim (321ff.), Penu'el (3225ff.) u. a., hören wir überhaupt nicht mehr, daß die Stätten, an denen sie spielen, Orte des Gottesdienstes sind. Die Sage von der Opferung Isaaqs (22), einst eine Kultussage, hat in der überkommenen Rezension keine ätiologische Absicht mehr, sondern ist nur ein Charaktergemälde. Die Salbung des Steines zu Bethel (2818), ehedem eine Opferhandlung, scheint gegenwärtig nur noch eine Art Weiheritus zu sein. Die Masseben, einst heilige Steine, Symbole der Gottheit, sind jetzt nur noch einfache Denk- oder Leichensteine (vgl. S. 320, 352, 381). Die Machpelahöhle, vormals wohl der Sitz einer Göttin<sup>1</sup>, ist in unserer Erzählung nur noch die Grabstätte der Ahnfrau (vgl. S. 274). U. s. w. An dieser blassen Haltung der Heiligtumssagen erkennt man, daß die Heiligtümer damals im Begriff waren, in gewissen Kreisen des Volkes aus dem Vordergrunde des religiösen Interesses zu treten. Das Band zwischen Heiligtümern und Religion war schon für manche gelockert, als die leidenschaftliche Polemik der Propheten es zerschnitt. Wie hätte sich auch sonst das Volk von Juda die »deuteronomische Reformation«, die diese Stätten mit Ausnahme des Königstempels von Jerusalem zerstörte (II Reg 23), gefallen lassen! - Mannigfaltigste Aussagen gibt die Genesis auch über das Verhältnis der Gottheit zu den Menschen. Bei einzelnen, in besonders alter Form erhaltenen Sagen kommt bei solchem Handeln Gottes der Gedanke an sittliches oder religiöses Verhalten der Menschen gar nicht in Betracht: Gott offenbart sich dem Jagob zu Bethel, weil Jagob gerade nach Bethel kommt; ebenso, wie die Gottheit ohne erkennbaren Grund zu Penu'el auch Jagob überfällt; Gott hat an Abels Opfer sein Wohlgefallen, weil er Abel als Hirten liebt; an Hagars unbeugsamen Trotz hat er seine Freude (16); er behütet Abraham in Ägypten und macht, daß die Lüge des Erzvaters einen guten Ausgang nimmt; Jagob erhält Isaags Segen durch Lug und Trug; bei einem Konflikt des Erzvaters mit anderen aber nimmt Gott die Partei seines Lieblings, auch dann, wenn er offenbar Unrecht hat, wie Abraham vor Abimelech (207), oder wenn er mit recht zweifelhaften Künsten umgegangen ist, wie Jaqob bei Laban (3025ff.) u. a. — Daneben gibt es aber auch Sagen, die auf höherem Niveau liegen, wonach Gott seine Gnade von der Gerechtigkeit der Menschen abhängig macht: das frevelhafte Sodom hat er zerstört, Lot aber wegen seiner Gastfreundschaft verschont; Onan hat er wegen seiner Lieblosigkeit getötet (38 9f.)), Qain des Brudermords wegen von sich gewiesen; Joseph, dem er half, war durch seine Keuschheit und durch seinen Edelmut seiner Hülfe würdig; Abraham hat er wegen seiner Freundlichkeit gegen Fremde einen Sohn geschenkt (18). Diese Sagen gehören, im ganzen genommen, einer späteren, sittlicher empfindenden Zeit an; in Israel aber sind sie uralt; der Glaube, daß Gott mit Wohlgefallen auf den Gerechten sieht, aber dem Frevler nach seinem Frevel vergilt, ist sicherlich von jeher der Religion Israels vertraut gewesen (vgl. z. B. I Sam 2420 II 339). In weiterem Sinne mag man hierzu noch eine andere Gruppe rechnen, die davon erzählt, daß Gott sich der Elenden und Verzweifelnden erbarme; er nimmt sich der verschmähten Ehefrau an 2931, er belohnt den Friedfertigen 1314ff. und führt den unschuldigen Joseph aus dem Kerker; solcher Gottesgedanke spricht sich besonders ergreifend in der Sage von Hagars Verstoßung aus (21). Eine dritte Art von Sagen betont nachdrücklich, was es ist, das Gottes Wohlgefallen erwirbt: der Glaube ist es, der Gehorsam, das unerschütterliche Vertrauen, was Gott als Gerechtigkeit anrechnet. Noah baute auf Gottes Befehl ein Schiff auf trockenem Land (vgl. S. 61); Abraham verließ die sichere Heimat und zog in die Fremde, Gottes Worten folgend; er vertraute seiner Verheißung, er werde ein Volk werden, obwohl er noch nicht einmal einen Sohn hatte (15)! Auch die Sage von Rebekkas Brautwerbung (24) zeigt, wie ein solches

<sup>1.</sup> Greßmann, ZAW XXX 6.

unverwandtes Vertrauen auf Gott seinen Lohn findet. In der Sage von Isaaqs Opferung (22) ist ein wundervolles Charaktergemälde entworfen worden, wie der wahre Fromme sich auch dem Schwersten und Furchtbarsten unterzieht, wenn Gott es befiehlt. Das berühmte Gebet Jagobs (3210-13) stellt die demütige Dankbarkeit des Frommen dar, der sich selbst der göttlichen Gnade unwürdig findet. Die Erzählungen und Stücke, die so vom Glauben reden, bilden den Höhepunkt in der Religion der Genesis; sie sind es in erster Linie, die diesem Buche den Wert verleihen, auch für die Frömmigkeit der Gegenwart. Kein Zweifel aber, daß dies alles spätere Gestaltungen sind. Daß dies Urteil richtig ist, ist bei den meisten von ihnen auch aus anderen Gründen zu beweisen: von der Glaubensprobe des Heros weiß die babylonische Sintflutrezension nichts; Jagobs Gebet ist im Zusammenhang sekundär (vgl. S. 356f.), und wie merkwürdig hebt sich dies tief empfundene Gebet von dem sonstigen Verhalten des aalglatten Jaqob ab, wie stark unterscheidet es sich von der Sage, die unmittelbar daneben steht, von Jagobs Faustkampf gegen die Gottheit! Auch die Geschichte von Abrahams Auszug ist eine späte Ausführung älterer »Notizen« (§ 4, 4), und die von Gottes Bundesschließung (Kap. 15) ist gar eine Neubildung ohne alte Tradition! So können wir hier eine Linie sehen von roheren bis zu den höchsten Gedanken über Gott: den Kampf, den die höhere Religion um Israels Seele gekämpft hat, spiegelt die Genesis wieder. Jedenfalls aber »steht auch die urwüchsigste Form des Jahvismus der Vätersagen in sittlicher Beziehung hoch über der Haltung anderer Religionen, die die Götter in grober Weise allem dem widerstreben lassen, was die Ethik ihrer Zeit vom Menschen verlangt«1. - Ferner lehren die Vätersagen, daß es ein Irrtum ist, wenn man glauben wollte, das alte Israel habe nur von dem Verhältnis Gottes zu Israel gewußt; vielmehr ist hier überall von Gottes Verhalten 'zu einzelnen Menschen die Rede; zwar sind diese Personen z. T. Völkertypen, aber die Sage faßt sie als Personen auf und schildert Gottes Verhalten zu ihnen vielfach in der Art, wie man damals glaubte, daß Gott sich zu Personen verhalte. Man würde manchen dieser Erzählungen den ganzen Reiz nehmen, wenn man das verkennen würde: die Hebronsage (18) wird deshalb von den alten Zuhörern so gern vernommen, weil sie erzählt, wie Gott die Gastfreundschaft (auch deine und meine!) belohnt; und die Erzählung, wie Gott die Stimme des weinenden Knaben Ismael hörte (21sff.), ist deshalb so rührend, weil sich Gott darin eines Kindes erbarmt: dieser Gott wird auch unserer Kinder Weinen vernehmen! - Eine andere Entwickelungslinie erkennen wir daran, daß ältere Geschichten profane und religiöse Motive unbefangen mischen, offenbar, ohne daran irgend einen Anstoß zu nehmen: so verherrlicht die Sage von Abraham in Ägypten (1210ff.) die Klugheit des Erzvaters, die Schönheit der Mutter und die Treue Gottes. Die Sintflutsage preist nicht nur Noahs Frömmigkeit, sondern auch (in dem Zwischenstück vom Aussenden der Vögel vgl. S. 64) seine Klugheit; die Sage von Hagars Flucht (16) erzählt ganz realistisch von den Zuständen in Abrahams Hause und dann von Gottes Hülfe. Diese Sagen entstammen also einer Zeit, wo Weltliches und Geistliches noch ineinander lag, wo die Männer Israels für den Gott und den

<sup>1.</sup> Haller a. a. O. 42.

Volkshelden zugleich kämpften (»Schwert für Jahve und Gideon« Jdc 720), wo sich noch kräftiger Humor mit der Frömmigkeit vertrug: man denke an den lustigen Schlagetot Simson, der zugleich Gottes Nazir ist, und an den Humor der Sage von Abraham in Ägypten (vgl. S. 172f.). Nun sieht man an den Varianten, besonders der letzteren Sage (in 20 und 26, vgl. S. 225f.), daß eine spätere Epoche diese Mischung der profanen und religiösen Motive nicht mehr ertrug; zum mindesten war es ihr anstößig, daß man Gott und zugleich profane Eigenschaften von Menschen verherrliche. So hat denn diese Zeit Geschichten gebildet, die im eigentlichen Sinne »geistlich« sind, d. h. die nur von Gott und von Frömmigkeit handeln, und in denen die profanen Motive zurücktreten; solche Sagen sind die von Abrahams Auszug (12), von der Bundesschließung (15), von Isaags Opferung (22) u. a. Hier ist die vormals volkstümliche Sage im Begriff, »Legende« d. h. »geistliche« Erzählung zu werden. -Die ältere Zeit hat auch Vätersagen gekannt, die rein profaner Natur waren, wie die Sage von Abrahams und Lots Trennung (13) oder von Jaqob und Laban. Aber diese weltlichen Sagen treten im ganzen stark zurück; und auch in diese ist in späterer Überlieferung manches Religiöse eingedrungen. Man hat z. B. daran Anstoß genommen, daß Kanaan deshalb Abraham gehöre, weil Lot es nicht haben wollte, und daher eingefügt, Gott selber habe Abraham nach Lots Weggang noch einmal das Land zugesagt (1314-17). Man hat Bedenken gehabt, zu erzählen, daß Jagob dem Laban entflohen sei, und daher eingeschaltet, daß Gott ihm diesen Plan eingegeben habe (313). Vergleichen wir den Gesamteindruck der Genesis mit andern großen Volkssagen, wie etwa den homerischen Gedichten oder dem Nibelungenliede, so erkennen wir klar die eigentümliche Vorherrschaft des religiösen Gedankens in der Genesis1. Nun darf man wohl zweifeln, ob das alte Israel selbst von jeher so »geistlich« gewesen sei; es werden vielmehr bestimmte »geistliche« Kreise sein, aus deren Händen wir die Volkssage erhalten haben (vgl. § 5, 3)2.

7. Ferner ist aus den Sagen eine ganze Geschichte der Sittlichkeit zu lesen. Sehr viele der Vätersagen sind von der Freude an den Gestalten der Väter geträgen. Vielerlei also, was wir an scheinbar Anstößigem in diesen Gestalten finden, ist der Zeit, die sich diese Geschichten zuerst erzählt hat, nicht bedenklich, sondern vielmehr ein Anlaß des Vergnügens oder der Begeisterung gewesen, vgl. noch JSir 4419: »Abraham brachte auf seine Ehre keinen Flecken«. Das alte Volk hat seine Freude an Benjamins Leben vom Raub (4927), an Hagars trotzigem Mut (vgl. S. 192), auch an der Tapferkeit Tamars (vgl. S. 415 ff.) und der Töchter Lots (vgl. S. 218), die sich Mannessamen nahmen, wo sie ihn fanden, ferner an Abrahams kluger Lüge in Ägypten (vgl. S. 170), an Josephs Schlauheit, der seinem Könige seine Brüder als Schafzüchter vorstellte (471ff., vgl. S. 464 f.), an Raḥels List, womit sie ihren Vater so meisterlich betrog (3134, vgl. S. 348), und besonders an den Ränken und Schlichen des Erzschelms Jaqob

<sup>1.</sup> Haller a. a. O. 19. 158.

<sup>2.</sup> Die »Vergeistlichung« altindischer Erzählungen unter buddhistischem Einfluß, wodurch schließlich die ganze Geschichte »purifiziert und moralisiert« wird, schildert an einem Beispiel Arthur Bonus, Zur Biologie des Märchens, Preuß. Jahrb. CXIX (1905), 260 f.

(vgl. S. 298 f. 307 f. 310. 337. 366). Man kann hier unmöglich übersehen, welche Rolle List und Betrug in den Vätersagen spielen, und wie sich die ältere Zeit darüber belustigt hat und sich für uns so selber charakterisiert. Nun sehen wir an vielen Beispielen, wie eine spätere Überlieferung an diesen Geschichten Anstoß nahm, sie umdeutete oder umbildete und das Bedenkliche hinwegzuschaffen versuchte, so gut es eben ging. Am deutlichsten ist das in den Varianten der Sage von der Gefahr der Ahnfrau: hier haben Spätere die ganze Geschichte, die ihnen offenbar höchst bedenklich vorkam, umgestaltet und z.B. Abrahams Lüge in eine Mentalreservation verwandelt (2012), die schimpflichen Geschenke, die der Erzvater für Sara empfängt, in eine Ehrenerklärung umgedeutet (2016), ja schließlich seinen Reichtum von Jahves Segen abgeleitet (2612ff.); so ist auch die Fortführung Abrahams (1220) in ihr Gegenteil verwandelt worden (2015, vgl. S. 225) u. a. Die trotzige Hagar von Kap. 16 ist, damit Gottes Erbarmen mit ihr nicht Anstoß errege, in 21sff. zu einem unglücklichen, duldenden Weibe geworden (vgl. S. 232). Abrahams Verfahren mit Hagar hat man zu erklären versucht, indem man hinzufügte, Gott habe ihm befohlen, sie zu verstoßen (2111ff.). Besonders hat man sich bemüht, Jagobs Verhalten Laban gegenüber vom Vorwurfe der Unehrlichkeit zu reinigen: in mehreren langen Reden tritt der Erzähler den Beweis an, daß kein Schatten auf Jagob liege; Jagobs Frauen und schließlich selbst Laban müssen sein gutes Recht anerkennen 314ff. 36ff. Auch hier hilft man sich, indem man das für Menschen Bedenkliche Gottes Walten zuschreibt: Gott hat die Herden stets zu Gunsten Jagobs werfen lassen 317 (vgl. S. 342). Weniger kräftig haben die Erzähler'in der Tamargeschichte eingegriffen; aber auch hier haben sie nach Kräften versucht, Juda weiß zu machen: Juda ist, so betonen sie u. a., zur Gottesdirne erst gegangen, als seine Ehefrau gestorben war (vgl. S. 414 ff.); wie man sich auch bemüht hat, die den Späteren sehr anstößige Geschichte von Lots Töchtern wenigstens für Lot glimpflich zu gestalten: Lot ist von seinen Töchtern überlistet worden (vgl. S. 219). - Die alte Zeit hat sich sicherlich an den Vätern gefreut, aber sie hat sie nicht für Heilige gehalten und ganz harmlos von ihnen allerlei erzählt, was freilich nicht eben vorbildlich war. Einige der alten Erzählungen sind darin überaus »urwüchsig«: sie schildern die Väter als Typen des alten Volkstums, so wie die Menschen eben sind. Selbst von Abraham, dessen Figur durch Glauben, Friedfertigkeit und Gerechtigkeit sonst am meisten das Ideal verkörpert, hören wir einiges, was zwar nicht ideal, aber eben echt menschlich ist. So zeichnet die Geschichte von Hagars Flucht (16) die Menschen in Abrahams Haus: Sara als die eifersüchtige Ehefrau, Hagar als trotzige Sklavin und Abraham als verträglichen Ehemann. Dergleichen hat die spätere, »geistlich« empfindende Zeit nicht mehr ertragen; diese Zeit hat vielmehr in den Vätern stets Muster der Frömmigkeit gesehen und zwar der hochgesteigerten, zarten Frömmigkeit, die dies Geschlecht besaß. Dadurch ist in das Bild der Väter freilich ein eigentümlicher Mißklang gekommen: derselbe Abraham, der seinen Sohn Ismael ins Elend gestoßen hat (2114), der kein Bedenken hat, Sara dem fremden Könige preiszugeben und gar Geschenke für sie annimmt (1210ff.), das soll derselbe sein, der das hohe Beispiel des Glaubens für alle Zeiten ist! Und der schlaue Jagob spricht das wundervolle Dankgebet (3210ff.)! Wir lösen diesen

Mißklang auf, und wir befreien diese Sagen von dem häßlichen Verdacht der Unwahrhaftigkeit, wenn wir erkennen, daß die verschiedenen Töne verschiedenen Zeiten entstammen. - Die alte Zeit hat auch kein Bedenken getragen, hie und da das Recht der Fremden den Vätern gegenüber unbefangen zuzugeben: so Pharaos Recht gegenüber Abraham (121sf.) und Esaus gegen Jaqob (2736); ja einige der Väter hat man einfach preisgegeben: Simeon, Levi und Ruben sind vom Ahnherrn verflucht worden (493-7)! Israelitischer Patriotismus war damals noch so gesund, daß er an dergleichen keinen Anstoß nahm. Aber die spätere Zeit mit ihrer überstiegenen, einseitigen Verehrung des »Volkes Gottes« ertrug es nicht, daß die Väter einmal Unrecht gehabt haben könnten. So sieht man, wie einer der Erzähler sich Mühe gibt, zu zeigen, daß Abraham doch Abimelech gegenüber nicht ganz im Unrecht sei (in der Rede 2011-13 E, vgl. S. 223). Aus demselben Grunde, um nichts Schimpfliches über die Väter berichten zu müssen, hat man aus der Geschichte von Rubens Verfluchung nur ein Bruchstück überliefert (3521f.) und die Sage von Simeon und Levi (34) in mehrmaligen Versuchen umgestaltet: zuerst hat man Entschvldigungsgründe für die Brüder gesucht: sie haben doch die Ehre ihrer Schwester verteidigt (J), schließlich hat man sie gar gerechtfertigt und ihren Verrat an Sichem als ganz natürlich hingestellt; auch hier muß Gott schließlich für sie Partei nehmen (E, vgl. S. 373). Solche Umgestaltungen muten uns nicht immer an; und manchmal mag es uns scheinen, als ob sie die Sache eher schlimmer als besser machten; so ist uns die Lüge Abrahams, der sein Weib als seine Schwester ausgibt (1212f.), eine Lüge, an deren Schlauheit das alte Volk sich freut, immer noch erträglicher als die Mentalreservation (2012), die dafür eingesetzt worden ist, und die uns jesuitisch erscheint; doch darf man sich darüber die Freude über die allmähliche Verfeinerung des sittlichen Urteils nicht nehmen lassen, die wir so in der Genesis gewahren.

8. Über die Geschichte des ästhetischen Geschmacks, die aus diesen Sagen zu erkennen ist, ist im vorhergehenden schon gehandelt worden (§ 3); hier nur einige Hinzufügungen. Einen tiefen Blick in das Herz des alten Volkes tut man, wenn man die Hauptmotive zusammenstellt, an denen sich das Auge der Erzähler erfreut. Das soll an dieser Stelle nicht geschehen 1; nur kurz mag noch einmal daran erinnert werden, wie wenig hier von Mord und Krieg die Rede ist, vgl. oben S. LX: darin unterscheiden sich die Sagen der Genesis aufs stärkste von den altgermanischen, in denen Kampf und Krieg das ist, was das Leben des Mannes ausfüllt, und was man vom Manne erzählt. Um so mehr redet die Genesis dagegen von friedlichen Beschäftigungen und häuslichen Dingen, besonders vom Kinderzeugen; auch Essen und Trinken spielt eine große Rolle. Im Leben der Hirten und Bauern wissen diese Erzähler vortrefflich Bescheid und sind daher eine Hauptquelle für unsere »Archäologie«; in politischen Dingen sind sie nicht erfahren, darin sind sie vielmehr volkstümlich-naiv. - Bezeichnend ist auch der frohe Optimismus, der sich durch die Vätersage zieht; »bedenkliche Situationen sind nach Möglichkeit vermieden, alle kritischen Situationen lösen sich leicht und bald«2 (1217ff. 167ff. 2117ff. 2211ff. 3825ff. 411ff.); auch Jahve

<sup>1.</sup> Einiges darüber bei Holzinger, Hexateuch 123 ff., aber bei Gelegenheit der Schilderung des Jahvisten. 2. Haller a. a. O. 39 f.

selbst ist vorwiegend der gnädige Schützer und Helfer. So hat die Sage eine idyllische Färbung, eben diejenige, die man »patriarchalisch« zu nennen pflegt. Die ernstere Seite des Gottesbegriffs klingt besonders in der Urgeschichte wieder; aber auch hier ist die heidnisch-düstere Stimmung aufgehoben oder gemildert durch den Gedanken an die Gerechtigkeit der Gottesgerichte und an die Gnade Gottes, die noch über den Gerechten waltet und sich noch des Sünders erbarmt. — Die älteren Sagen sind oft recht derb: man denke nur an die Sage von der trotzigen Hagar (16) oder daran, wie Jaqob zum Vergnügen der Zuhörer seinen blinden Vater betrügt (27), oder gar an die außerordentlich derbe Art, wie Labans witziges Töchterlein ihren Vater hintergeht (3133ff.): es muß ein kräftiges Geschlecht gewesen sein, daß an solchen Geschichten sein Gefallen hatte. Ganz anders spätere Erzählungen, die von Tränen überfließen, wie die Sage von Hagars Verstoßung (21), von Isaaqs Opferung (22) und besonders die Josephsagen: hier spricht sich ein neues Geschlecht aus, das Rührung und Tränen liebt. — Auch dies unterscheidet ältere und jüngere Zeit, daß jene an den wohlbekannten Dingen der nächsten Umgebung Gefallen hat, während diese ihren Erzählungen einen fremdartigen Reiz zu geben sucht, indem sie die Sage in der Ferne spielen läßt und die Beschreibung fremder Sitten einflicht (Josephsage). Damit mag man vergleichen, daß die alten Sagen ihre Personen so handeln lassen, wie Menschen eben handeln: jede Ehefrau würde sich über die Frechheit des Kebsweibes entrüsten (165), und jeder gute Bruder würde die Schande seiner Schwester rächen (347), während eine spätere Kunst gerade die Abweichung von dem Gewöhnlichen bemerkenswert findet: z. B. die Art, wie Rebekka wider alle Sitte von ihrem Bräutigam heimgeholt wird (2461ff.), oder wie der sterbende Jaqob die Anbetung nicht auf dem Fußboden, sondern auf dem Bette vollzieht (4731).

9. Wir haben demnach eine Fülle von Maßstäben, nach denen wir Alter und Jugend der Erzählungen bemessen können; manchmal sind wir im stande, eine ganze Vorgeschichte der betreffenden Sage zu zeichnen, so in der Hagarsage von Kap. 16, wo zuerst ein El, dann Jahve selber, dann sein Bote der erscheinende Gott gewesen ist (vgl. S. 187f.). Manchmal führen eine Reihe verschiedener Gründe zu demselben Ergebnis, daß eine Sage jung oder alt ist; so ist die Sage von Abraham in Ägypten (12) aus vielen Gründen für sehr alt zu halten: sie ist sehr kurz, trägt uralte Lokalfarbe und idealisiert die Gestalten nicht, u. a.; die Josephsage dagegen ist nach vielen Instanzen für sehr jung zu halten: sie hat den spätesten, breit ausgeführten Stil, wenig ätiologische Züge, enthält den Vorsehungsglauben, u. a. Sehr oft aber durchkreuzen sich die verschiedenen Erwägungen: die Sage hat dann Altes und Junges bunt durcheinander; so ist die Erzählung von Kap. 15, da sie keine Verwickelung enthält, verhältnismäßig jung; aber die Gotteserscheinung in Feuer und Rauch ist sicherlich eine uralte Vorstellung. Die einzelnen Entwickelungen haben nicht reinlich abgeschlossen, Altes hat sich oft noch lange behauptet; möge man sich also diese Geschichte der Sagen nicht einfach und gradlinig, sondern recht bunt und wechselvoll vorstellen.

Überblicken wir noch einmal diese ganze Geschichte der Umgestaltungen, so werden wir uns sagen müssen, daß wir sicherlich nur einen geringen Teil des ganzen Hergangs übersehen. Diese Umbildungen werden schon seit lange im Werke gewesen sein, auch schon zu einer Zeit, in die uns unsere Quellen keinen Einblick gewähren. Das mag uns warnen, den Ursinn der Sagen allzurasch feststellen zu wollen.

10. Und wenn es uns kaum möglich ist, aus unseren Quellen den Ursinn aller einzelnen Sagen anzugeben, so dürfen wir auch an die Frage, wer die Gestalten der Vätersage ursprünglich gewesen sind, nur mit großer Vorsicht herantreten. Einige davon sind eigentlich Namen von Völkern, Stämmen und Städten, so Qain, Sem, Ham, Japheth, Kanaan, Ismael, Ammon, Moab, Sichem, Hamor und die Stämme Israels. Natürlich sind auch Israel und Edom Volksnamen, aber beachtenswert ist, daß die alte Sage nicht diese Namen gebraucht, sondern dafür Jaqob und Esau sagt; »Israel« und »Edom« also sind keine ursprünglichen Sagenfiguren. In einer Inschrift Thutmosis' III (um 1500) wird ein mittelpalästinensischer Stadt- oder Gauname J'qb'ar erwähnt, was einem hebräischen Ja'qob'el entsprechen würde (hebr. l = äg. r); der Name Jagob-'el würde sich zu Jagob verhalten wie Jiphtah-'el und Jahne-'el zu Jiphtah und Jahne; man vergleiche dazu die Stammoder Ortsnamen Israel, Ismael, Jerahme'el, Jizre'el 1. Doch würde der Schluß, daß die biblische Gestalt des Jagob eben auf dies kanaanäische »Jagob-'el« zurückgehe, vorschnell sein, da sich ähnliche Bildungen auf 'el unter den südarabischen und unter den westsemitischen Namen der Hammurabi-Zeit sehr häufig finden, da speziell Jahqub-êl, Jaqubum) als Personenname bezeugt ist2, und da ferner die Jaqobsagen der Genesis ihrem Grundstock nach nicht im eigentlichen Kanaan zu Hause sind. Aser ist dem syrischen Landschaftsnamen 'J-s-rw, der in Inschriften Setis' I und Ramses' II (um 1400) vorkommt, von einigen Forschern gleichgesetzt worden 3; ebenso wie Joseph dem von Thutmosis III genannten kanaanäischen Stadtnamen Jsp'r 4. Doch ist zu beachten, daß viele andere Namen, wie besonders die Abrahams, Isaaqs und die aller Ahnfrauen nicht Stammesnamen sind; und ferner, daß mit der Behauptung, daß einige der Gestalten die Namen von Völkern tragen, keineswegs gesagt ist, daß sich auch das meiste, was von ihnen erzählt wird, oder auch nur das Gesamtbild ihrer Personen aus Völkerschicksalen erklärt: sehr vieles, was von einem solchen Volksheros berichtet wird, kann nachträglich auf ihn übertragen worden sein; was 2. B. für Joseph mit Händen zu greifen ist (vgl. oben S. XVIIf, XXVI). Ein Generalschlüssel zu den Gestalten der Genesis ist also ihre Auffassung als Völker keineswegs5. - Ebensowenig aber ihre Deutung als vormaliger Götter. Zwar gibt es einige Figuren unter ihnen, die ursprünglich Götter sein könnten. So ist Gad, wie bekannt, der Name des Glücksgottes, wobei freilich zu bemerken ist, daß der Name auch als Personenname vorkommt 6. Auch der Name 'Obed-'edom »Diener des Edom« scheint auf einen, auch sonst vielleicht vorkommenden (Ed. Meyer, Israeliten 298 A. 1) Gott Edom zu führen, Wellhausen, Composition 3 45 A. 1. Je'us, Geschlechtsname in Edom 365, ist der

<sup>1.</sup> Ed. Meyer, Israeliten 281 f. 2. Ranke bei Greßmann, ZAW XXX 6.

<sup>3.</sup> W. Max Müller, Asien und Europa 236 ff., Ed. Meyer, Israeliten 540; dagegen Sethe, GGA 1904, S. 935 f., Eerdmans, Alttest. Studien II 65 ff.

<sup>4.</sup> Doch ist diese Gleichsetzung bedenklich, Ed. Meyer, Israeliten 292.

<sup>5.</sup> Ed. Meyer, Israeliten 250.

<sup>6.</sup> Ed. Meyer, ebenda 533.

arabische Gottesname Jaghûth; auch ein sabäischer Gott Qainan ist bezeugt. Ed. Meyer, Israeliten 397. Für ein solches Zusammentreffen des Namens des Gottes mit dem des politischen Verbandes würde »Assur«, zugleich Volks- und Gottesname, das typische Beispiel sein, vgl. Ed. Meyer, Israeliten 296 ff. Götternamen hat man ferner vermutet in Šelah (vgl. den Namen Methušelah = Mann des Šelah S. 156), Re'u (vgl. den Namen Re'u'el S. 1561), Nahor (der Name ist als Name eines aramäischen Gottes Nahar wiedergefunden, vgl. S. 156), Terah (vielleicht = dem nordsyrischen Gott Tarhu S. 156), Haran (vgl. den Namen Bethharan = Tempel des Haran S. 158). »Sara« und »Milka« sind, wie wir wissen, Namen der Göttinnen von Harran gewesen, womit die biblischen Gestalten der Sara und Milka zusammenhängen können; auch Laban erinnert vielleicht durch seinen Namen an einen Gott: lebana = Mond, vgl. S. 163. Auch für Joseph ist die Frage aufgeworfen, ob er nicht ein altkanaanäischer Gott sei?. In älterer und neuerer Zeit hat man immer wieder versucht, auch die Gestalten von Abraham, Isaaq und Jagob als ursprüngliche Götter zu erklären<sup>3</sup>. Nun scheint Jes 51<sub>1</sub>f. 6316 654 Jer 3115 allerdings auf einen Ahnenkult an den Gräbern der Patriarchen Abraham, Israel, Sara und Rahel hinzudeuten, wie er in Hebron noch gegenwärtig besteht; aber es kann dabei sehr wohl die israelitische Figur an Stelle einer vormaligen Gottheit getreten sein (S. 274)4; auch weist Eerdmans, Alttest. Studien II 7 mit Recht darauf hin, daß noch gegenwärtig im moslimischen Orient historische Personen an ihren Gräbern als Heilige verehrt werden. Der Kultname »Pahad-jishag« 3142 = Schrecken Isaags aber beweist nichts für einen Gott Isaag; der Gottesname ist, wie die Parallele »Gott meines Vaters« deutlich beweist, nicht »Isaaq«, sondern »Schrecken Isaags«, d. h. der Gott, vor dem Isaag erschrickt, wie »Heiliger Israels« der Gott, den Israel heilig hält (S. 349f.)5. Um einen Gott Jagob zu beweisen, hat man sich auf einen Hyksoskönig J'pq-hr, J'qp-hr = (der Gott) »Jaqob ist zufrieden« berufen; aber die Lesung ist unsicher 6. Ed. Meyer, Israeliten 267ff., hat nach Lagardes Vorgang Abraham dem nabatäischen Gott Dusares gleichgesetzt und diesen als Dû-šarâ d. h. den Gemahl einer Göttin Šarâ gedeutet; aber ob der zweite Bestandteil des Namens Dusares wirlich eine Göttin und nicht vielmehr einfach eine Landschaft ist, bleibt fraglich 7. Sollten also auch einige der Vätergestalten verschollene Götter sein, so ist doch diese Erklärung gerade bei den bedeutsamsten, bei Abraham, Isaaq und Jaqob, nicht durchzuführen; dazu kommt, daß die Namen Jagob und Abraham 8 durch das Babylonische als ge-

<sup>1.</sup> Nach Ed. Meyer, Israeliten ist Re'u'el = »Freund Gottes«.

<sup>2.</sup> Doch scheint diese Vermutung sehr fraglich zu sein.

<sup>3.</sup> So zuletzt Ed. Meyer, Israeliten. 4. Greßmann, ZAW XXX 6.

<sup>5.</sup> Mit Eerdmans, Alttest. Studien II 10f. und Greßmann, ZAW XXX 7f. gegen Holzinger, Genesiskommentar 206, und Staerk, Studien I 59ff. u. a.

<sup>6.</sup> Vgl. H. Ranke bei Greßmann, ZAW XXX 7.

<sup>7.</sup> Eerdmans II 12f., Greßmann, ZAW XXX 5.

<sup>8.</sup> Für Abraham vgl. Ed Meyer, Israeliten 265f., Greßmann, ZAW XXX 1ff.; Abiram ist auch im Hebräischen Personenname. Aus dem Ägyptischen (der Liste Šošenq's I) ist ein Ort »pa hqra 'brm« = Feld (קל) Abrahams zu entnehmen, d.i. vielleicht das Feld, wo der heilige Baum stand, Ed. Meyer, Israeliten 266. Für Jaqob vgl. Greßmann, ZAW XXX 6f. vgl. S. LXXVI.

bräuchliche Personennamen bezeugt sind; sie werden also wohl auch nie etwas anderes als menschliche Personen gewesen sein. Besonders aber ist von Bedeutung, daß die Sagen durchaus nicht von allerlei mythischen Nachklängen voll sind; vielmehr finden sich nur ganz wenige Züge, die so gedeutet werden können: so scheint Josephs Traum, daß sich Sonne, Mond und elf Sterne vor ihm neigen müssen (379), ursprünglich ein Orakel auf den Herrn des Himmels zu sein, vor dem sich die höchsten Gewalten des Himmels beugen; doch ist dieser Traum, wie es scheint, erst nachträglich in die Josephgeschichte eingedrungen (vgl. S. 405), und nichts verrät im übrigen, daß Joseph der höchste Himmelsherrscher gewesen ist. Jagobs Kampf mit der Gottheit ist vielfach so gedeutet worden, daß Jagob dabei als halbgöttlicher Gigant gedacht werde (so auch im Kommentar 361); aber Greßmann 1 zeigt, daß der Kampf mit einem Dämon auch von einem Menschen erzählt werden kann. Und selbst die früher auch vom Verf. wiederholte Vermutung Wincklers<sup>2</sup>, daß die 318 Knechte Abrahams eigentlich die 318 Tage seien, an denen der Mond im Jahre sichtbar sei, ist ganz unsicher, da die Zahl 318 dafür im Orient nicht bezeugt ist (vgl. im Kommentar S. 283f.). Die ganze Annahme, daß die Patriarchen vermenschlichte Götter seien, mußte so lange wahrscheinlich klingen, als man von der allgemeinen Voraussetzung ausging, daß die Sage aus dem Mythus entstanden sei; jetzt aber, da diese Theorie erschüttert ist, und da die Forscher beginnen, im »Märchen«, das auch von Menschen erzählt, die Grundform der Erzählung zu sehen 3, wird man auch geneigt sein, in den Patriarchen nichts anderes als Menschen zu erkennen. Jedenfalls werden wir von lünftigen mythologischen Deutern der Genesissagen eine viel größere Exaktheit, als wir sie bei den gegenwärtigen finden, fordern müssen. Es wird fürderhin icht enügen, daß uns nur einzelne Momente einer Geschichte als mythisch erklärt werden, sondern wir verlangen, daß uns gezeigt werde, daß ganze Sagen frappante Ähnlichkeit mit erhaltenen Mythen tragen, oder daß die Sagen in ganz deutlicher Weise sich als ursprüngliche Mythen verstehen lassen. Dieser Nachweis ist den bisherigen Forschern noch nicht gelungen4. Und ferner müssen wir verlangen, daß

<sup>1.</sup> ZAW XXX 20, vgl. auch Eerdmans II 8. 2. Gesch. Isr. II 27.

<sup>3.</sup> So neuerdings Wundt, Völkerpsychologie Bd. II. Teil 3.

<sup>4.</sup> Die ältere Theorie Goldzihers (Mythos bei den Hebräern 1876), der wesentlich aus Namensetymologien schloß, ist jetzt bereits verschollen. - Stucken (Astralmythen I Abraham, II Lot, III Jacob, IV Esau) gründet seine Behauptungen auf einzelne Momente in den Sagen, für die er in der ganzen Welt Parallelen in verwirrender Fülle zusammensucht; aber diese Parallelen sind oft nur sehr ungefähre. Wie Etana, nach dem babylonischen Mythus vom Adler zum Himmel emporgetragen, auf die Erde herabschaute, so schauen nach Stucken auch Abraham und Lot von Bethel ins Land, so blickt Abraham zum Himmel und auf Sodom. Aber solche Analogien sind zum Stich zu schwach. - Winckler, Geschichte Israels II 1900, der auf diesem unsicheren Fundament weiter baut, stützt sich namentlich auf die charakteristischen Zahlen: die vier Weiber Jagobs seien die vier Mondphasen, die zwölf Söhne die Monate; die sieben Kinder Leas die Gottheiten der Wochentage, die 300 Silberlinge, die der jüngste, Benjamin, erhält, seien die 30 Tage des letzten Monats, die 5 Ehrenkleider die 5 Schalttage, das Kleid Josephs erinnere an das Kleid der Tamar und Istar (und jedes andere Kleid!); daß er in die Zisterne geworfen worden sei, sei das Hinabsteigen des Tammuz in die Unterwelt: daß sein Kleid in Blut getaucht werde, und daß sein Vater glaube, er sei von einem Tier gefressen, sei eine Erinnerung

diejenigen Forscher, welche die etwaigen mythischen Grundlagen dieser Sagen erkennen wollen, zuvor die, uns aus unseren Quellen deutliche Geschichte dieser Sagen aufs genaueste erforschen 1; ohne vorhergegangene ästhetische Sagenanalyse schwebt diese ganze Forschung in der Luft. - Wenn wir aber Gestalten wie Abraham, Isaaq und Jagob für eigentliche Personen ohne ursprüngliche mythische Grundlage halten<sup>2</sup>, so bedeutet das doch keineswegs, daß sie historische Figuren sind; ebensowenig wie Brunhild und Siegfried, obwohl ihre Namen Personennamen sind, schon deshalb geschichtliche Größen sein müssen. Und schwer einzusehen ist auch, welche Bedeutung die gegenteilige Behauptung der »Apologeten« für die Religion und deren Geschichte haben sollte<sup>3</sup>. Denn selbst, wenn es, wie man wohl annimmt, einmal einen Mann gegeben hätte, der »Abraham« hieß, so ist doch jedem, der Sagengeschichte kennt, dies sicher, daß die Sage nicht im stande ist, über so viele Jahrhunderte heraus ein Bild von der persönlichen Frömmigkeit Abrahams zu bewahren, Die »Religion Abrahams« ist in Wirklichkeit die Religion der Sagenerzähler, die sie Abraham zuschreiben. Wie man sich aber die Entstehung von Gestalten wie Abraham und Jagob zu denken hat, hat Greßmann, ZAW XXX 9ff. vortrefflich geschildert. Es gab - so ist etwa anzunehmen - eine Urerzählung, vielleicht die vom Besuch der drei Götter bei einem Alten, die nach Art solcher Erzählungen nicht anders wie die modernen »Märchen« einen bestimmten, damals beliebten Namen nannte. Auf diese Gestalt »Abrahams« sind andere, dazu geeignete Stoffe mit

an den vom Eber getöteten Adonis u. s. w. Neuerdings haben Winckler (Altorient. Forschungen III 385 ff.) und seine Schüler Erbt und A. Jeremias durch die Annahme von »Stichworten«, die an Mythisches anspielen sollen, das Gebäude vollends in schwindelnde Höhe aufgetürmt. — Gegen das ganze System ist außer dem Obigen geltend zu machen: 1) daß die Sagen der Genesis, besonders in ihrer Urgestalt, nicht den haarspaltenden Scharfsinn und den Geist der Gelehrsamkeit zeigen, den man ihnen zumutet, sondern daß sie die frischen und natürlichen Erzeugnisse eines kräftig empfindenden Volkes sind; 2) daß sie ursprünglich wie alle Volkserzählungen als einzelne Geschichten bestanden haben, daß man in ihnen also kein umfassendes System suchen darf; 3) daß es ebenso unbeweisbar wie unwahrscheinlich ist, daß die hebräischen Erzähler in astronomischen Gedanken babylonischer Herkunft gelebt haben; 4) daß es eine schwer begreifliche, ja groteske Einseitigkeit ist, die Erklärung aller Mythen in dem Kalender zu suchen; u. s. w. Man darf von dem gesunden Sinne der Zeitgenossen erwarten, daß das ganze »System« demnächst verdientermaßen zusammenbricht. Vgl. gegen Winckler zuletzt Ed. Meyer, Israeliten 252f., Luther, ebenda 146ff., Eerdmans II 14ff. u. a. Vgl. auch Ed. Meyer's Urteil über die »orientalische Weltanschauung« Gesch. des Altertums I 2º 328f. 529f. und Wundt's Urteil über die Himmelsmythologie (Völkerpsychologie II 3 S. 49ff.) und über Stucken (II 3 S. 516 A. 1).

<sup>1.</sup> Dies hat Stucken in auffallender Weise verabsäumt; hier sind nicht einmal immer die Ergebnisse der Quellenkritik benutzt.

<sup>2.</sup> Zum selben Ergebnis kommen neuerdings Eerdmans II 5ff., Greßmann, ZAW XXX 9.

<sup>3.</sup> Immer wieder ist von »positiver« Seite, auch in neuerer und neuester Zeit der Versuch gemacht worden, die Geschichtlichkeit, wenigstens Abrahams zu retten, wozu neuerdings Assyriologie und Ägyptologie haben beitragen müssen. Die beste Widerlegung ist die Analyse der Sagen. Literatur in RGG Art. Abraham; im Kommentar vgl. S. 167f. 288. Über die angebliche Geschichtlichkeit der Josephfigur vgl. im Kommentar S. 398f. 439.

übertragen worden. Der entscheidende Schritt aber zu unserm »Abraham« ist dadurch geschehen, daß Israel die so erwachsene Figur sich zum Ahnherrn aneignete. Der ursprügliche Jaqob mag der schlaue Hirt Jaqob sein, der den Jäger Esau betrügt; eine andere Sage vom Betruge des Schwiegervaters durch den Schwiegersohn kam um so leichter hinzu, als beide Hirten sind; ein dritter Sagenkranz von einem den jüngsten Sohn liebenden Greise ist auf diese Figur übertragen, und dieser Jüngste ist zu einer Zeit, da man Jaqob mit Israels angenommenem Ahnherrn »Israel« gleichsetzte, Joseph genannt worden; u. s. w. So ist also unser Ergebnis, daß die hauptsächlichsten Väter Gestalten der Dichtung sind. Der geschichtliche Wert dieser Figuren besteht in der Geschichtlichkeit der in ihren Sagen geschilderten Zustände, ihr religiös-sittlicher in den Gedanken, die diese Erzählungen aussprechen.

### § 5. Jahvist, Elohist, Jehovist, die älteren Sammlungen.

1. Die Sammlung der Sagen hat bereits in mündlicher Überlieferung begonnen; im vorhergehenden (S. LIIf.) ist schon beschrieben worden, wie sich zuerst einzelne Geschichten angezogen haben, und schließlich größere Sagengruppen gebildet worden sind. Auch Verbindungsstücke waren von solchen Sammlern geschaffen, so besonders die Geburtsgeschichte der Söhne Jaqobs (2931ff.), die keine Volkssage ist, aber von alten Erzählern erdichtet worden ist und schon vor J und E bestanden haben muß (vgl. S. 330). Bei der Aufzeichnung der Sagen hat man diesen Prozeß der Sammlung fortgesetzt und die ganze Überlieferung der alten Erzählungen zusammengestellt. Wie weit die Hauptgruppen, die unsere Genesis jetzt zeigt, schon in der mündlichen Überlieferung bestanden haben, wird sich schwerlich ausmachen lassen; sicher aber scheint, daß die Zusammenfügung dieser Gruppen d. h. der Urgeschichten, der Vätersage, der Josephgeschichte und der darauf folgenden Erzählung vom Auszug Israels, erst das Werk der schriftlichen Sammlungen gewesen ist. Diese Niederschrift der volkstümlichen Überlieferungen wird in einer Zeit erfolgt sein, die überhaupt zum Schriftstellern neigte, und wo man befürchten mochte, daß die mündliche Tradition aussterben könnte, wenn man sie nicht durch die Schrift feststellte. Man darf sich etwa vorstellen, daß in jener Zeit die Zunft der Sagenerzähler aus Gründen, die wir nicht kennen, aufgehört hatte. Die schriftliche Fixierung wird dann ihrerseits mit dazu beigetragen haben, die noch vorhandenen Reste mündlicher Überlieferung zu töten; so, wie das schriftliche Gesetz die Institution der Priestertora, und wie der neutestamentliche Kanon die urchristlichen Geistesträger getötet hat.

Die schriftliche Sammlung der Sagen ist nicht von einer Hand und in derselben Zeit geschehen, sondern von mehreren oder gar vielen in einem ganzen langen Prozeß. Wir unterscheiden in diesem Prozeß zwei Zeitalter: das ältere, dem wir die Sammlungen des Jahvisten (J) und Elohisten (E) verdanken, dann eine spätere, durchgreifende Umarbeitung durch den sogenannten Priesterkodex (P). Im vorhergehenden sind daher im wesentlichen nur die Sagen, die wir aus J und E kennen, benutzt worden. Alle diese Sagenbücher enthalten nicht nur diese Sagen von den Ursprüngen, sondern erzählen zugleich die weiteren Geschichten; man kann (mit Wildeboer) »die Erwählung Israels zum Volke Jahves« als ihr

Thema bezeichnen; in den folgenden Erörterungen aber sollen sie im allgemeinen nur insoweit behandelt werden, wie sie für die Genesis in Betracht kommen.

Die Unterscheidung dieser drei »Quellenschriften« der Genesis ist ein gemeinsames Ergebnis der alttestamentlichen Wissenschaft, an dem anderthalb Jahrhunderte gearbeitet haben. Seit dem Erwachen der modernen protestantischen Wissenschaft von der Bibel hat man die kritischen Fragen an der Genesis mit besonderer Vorliebe behandelt. Ein bewunderungswürdiger Aufwand von Fleiß, von Scharfsinn, von genialer Auffassungskraft ist an diese Arbeit verwandt worden; und ein Werk ist als Ergebnis zu stande gekommen, auf das die Nachkommen stolz sein dürfen. Man vermag gegenwärtig die Quellenschriften in vielen Fällen bis auf den Vers, in einigen bis auf das Wort zu bestimmen, wenn auch natürlich manches immer im unklaren bleiben wird. Die letzte entscheidende Wendung in der Geschichte der Kritik der Genesis ist durch Wellhausen geschehen, der uns in seinem Meisterwerk »Prolegomena zur Geschichte Israels« gelehrt hat, die Quellen der Genesis chronologisch zu bestimmen und in den Gesamtverlauf der Religionsgeschichte Israels einzusetzen. In einem jüngsten Abschnitt der Kritik hat man erkannt, daß die Quellenschriften J, E und P selber wieder auf Unterquellen zurückgehen; dies ist für J besonders in Budde's »Urgeschichte« gezeigt worden 1.

<sup>1.</sup> Zwar hat neuerdings Eerdmans, Alttest. Studien I (1908) die sogenannte neuere Urkundenhypothese überhaupt zu widerlegen gesucht. Er bestreitet, daß der Wechsel von מלהים und meint, daß viele Erzählungen der Genesis Polytheismus voraussetzen, wobei אלהים eine Mehrzahl von Göttern, »Jahve« aber einen von diesen bedeute. Im einzelnen versucht er den Nachweis, daß viele durch die Kritiker auf Grund des Wechsels der Gottesnamen zerteilte Erzählungen in Wirklichkeit völlig einheitlich seien, und daß eine Quellenschrift wie P niemals bestanden habe. -- Aber die Werkzeuge, mit denen Eerdmans arbeitet, sind nicht fein genug, um den zarten Kunstwerken dieser Erzählungen gerecht werden zu können. Vielfach begnügt er sich, um die Einheitlichkeit der Erzählungen zu verteidigen, mit abgelegten »apologetischen« Kunststücken und beweist nur, daß die Redaktoren, welche die verschiedenen Quellen zusammenstellten, nicht ganz ungeschickt verfahren haben, wenn freilich auch eindringendere Forschung überall die Brüche merkt und z. B. erkennt, daß die Verse 163. 15f. in ganz anderem Still geschrieben sind als das Umstehende und sich durch ihre trocken gelehrte Art von der frischen Volkssage aufs stärkste unterscheiden. Auch über die auffallenden Unterschiede im Sprachgebrauch der Quellen setzt sich Eerdmans mit wenigen Bemerkungen hinweg. Seine eigenen Quellenscheidungen aber sind durchweg als ungenügend zurückzuweisen (vgl. z. B. im Kommentar 140. 401 u. a.). Bringt er es doch fertig, so schematische Stücke wie die Stammbäume 5. 1110ff. 361-14 zur selben Quelle zu rechnen wie die lebensfrischen Erzählungen von Abraham in Ägypten, von Abrahams und Lots Trennung, von Jaqob und Esau und Stücke der Josephgeschichte (S. 87)! Auch seine religionsgeschichtlichen Voraussetzungen, wonach die Erzählungen der Genesis bis zum Exil polytheistischen Charakter tragen und selbst Amos 411 (vgl. S. 36. 71. 89) noch den Polytheismus voraussetzt, während der Monotheismus erst durch das Deuteronomium vertreten und in den Sagen erst danach und besonders seit dem Exil zur Herrschaft gekommen sein soll, sind sehr sonderbar. Auf diesen vermeintlichen Wechsel von Polytheismus und Monotheismus in den Sagen hat Eerdmans seine Grundauffassung von der Entstehung der Genesis gebaut und dabei die Fülle von anderen Erwägungen, die bei der Aufteilung in Quellenschriften mitsprechen müssen, zum großen

2. Wie ist nun die literarische Art der »Quellen« J und E und ihrer Unterquellen zu beurteilen? Zunächst ist allgemein zugegeben, daß diese Schriften auf mündlicher Überlieferung beruhen, daß sie Sammlungen sind. Aber solcher »Sammlungen« sind mehrere Arten denkbar: es gibt Sammlungen, von Schriftstellerpersönlichkeiten veranstaltet, die mit allem Bewußtsein danach gestrebt haben, den mannigfaltigen übernommenen Stoff einheitlich umzuarbeiten, und die es verstanden haben, ihm so den Stempel ihres Geistes aufzudrücken; und es gibt auch Sammlungen, die ohne solche bewußt arbeitende Persönlichkeiten wie von selber zusammengekommen sind, und in denen die übernommenen Stücke lose nebeneinander stehen, ohne eine strenge Einheitlichkeit zu zeigen. leuchtet ein, daß beide Arten von Sammlungen bei der Erklärung sehr verschieden behandelt werden müssen; bei der ersten ist es vor allem der Schriftsteller, der erklärt werden muß; bei der zweiten ist es der übernommene Stoff. Wie sind die Quellen J und E und ihre Unterquellen danach zu beurteilen? Die gegenwärtige Forschung ist im allgemeinen mehr geneigt, in diesen Quellen und Unterquellen die Schriftstellerpersönlichkeit zu betonen1; man hat versucht, aus den verschiedenen Angaben dieser Schriften ein einheitliches Bild der Verfasser zu gewinnen 2 und hat vielfach bei der Einzeluntersuchung den überwiegenden Nachdruck auf die Schriftsteller gelegt und den Charakter ihrer Schriften als Sammlungen hintenangestellt. Dem gegenüber ist aber darauf hinzuweisen, a) daß diese Schriften keinen streng einheitlichen Charakter zeigen, sondern vielmehr höchst verschiedenartigen Stoff enthalten: J umfaßt Einzelsagen (Beispiel 16) und Sagenkränze (so von Abraham-Lot, von Jaqob-Esau-Laban, von Joseph), knappe (Penu'elsage) und ausgeführte (Kap. 24) Geschichten, Derbes (16) und Zartes (z. B. 3735), religiös und sittlich Uraltes (Jaqob-Esau-Sage, Hebronsage) und Junges (121ff. 15), Geschichten von lebhaften, altertümlichen Farben und ganz abgeblaßte; nicht viel anders E, der z. B. die rührende Geschichte von Isaags Opferung (22) und auch eine Variante der ganz antiken Sage von Jaqobs Ringkampf (vgl. S. 359f.) enthält. Diese Mannigfaltigkeit zeigt, daß die Sagen des E und noch mehr des J nicht den Charakter einer bestimmten einzelnen Zeit, geschweige

Teile übersehen. Im ganzen muß daher Eerdmans' Versuch als ein Fehlschlag betrachtet werden, während der 2. Teil seiner Studien manches Vortreffliche bietet. Über das Einzelne vgl. die Quellenscheidungen am Kopf der Erklärungen. Daß Eerdmans deutsch schreibt, begrüßen wir dankbar, wenn auch sein Deutsch freilich noch ein wenig der Feile bedarf.

<sup>1.</sup> Dillmann, Kommentar zu Numeri 629; neuerdings besonders Ed. Meyer, Israeliten vgl. »Jahwist« im Register.

<sup>2.</sup> Vgl. z. B. Holzinger, Hexateuch 110 ff. 191 ff. Neuerdings hat besonders Luther, bei Id. Meyer, Israeliten 108 ff. versucht, die Person des »J¹« darzustellen: er sei ein Anhänger des »nomadischen Ideals«, dagegen ein Gegner allen Kultus und dem Amos (!) verwandt gewesen; aber welche Stücke dürfen wir mit Grund von »J¹« ableiten? und darf man wirklich solche Charakterzüge des J aus seinem Werke herauslesen? — Auch Procksch, Nordhebräisches Sagenbuch 207 ff. 289 ff. hat, aber bei weitem vorsichtiger, eine Charakteristik der Schriftsteller J und E gegeben; die Benutzbarkeit des Buches leidet am Fehlen eines Registers. Vgl. gegen solche Versuche A. l'Houet, Psychologie des Bauerntums 259. 292, der das »Unpersönliche« der »mittelalterlichen« Kunstübung darstellt.

denn einer Einzelpersönlichkeit tragen, sondern daß sie von den Sammlern im wesentlichen so übernommen sind, wie sie sie vorgefunden haben1. b) Dasselbe lehrt eine Betrachtung der Varianten von J und E. Einerseits stimmen beide vielfach in auffallender Weise überein: beide befolgen z. B. in der Penu'elgeschichte den knappsten, in der Josephgeschichte den ausgeführtesten Stil; ebendeshalb, weil sie so ähnlich sind, haben sie auch von späterer Hand so vereinigt werden können, daß sie für uns vielfach unerkennbar ineinander fließen. Anderseits weichen sie voneinander häufig ab, wobei J sehr oft das Ältere hat, manchmal aber auch E. So ist die urwüchsige Hagargeschichte des J (16) älterals die tränenreiche des E (21); in der Erzählung von der Geburt der Kinder Jaqobs redet J ganz unbefangen von der Zauberwirkung der Liebesäpfel (3014ff.), wofür bei E die Wirksamkeit der göttlichen Gnade eingesetzt ist (3017); in der Dinasage urteilt J, der Jagobs Entsetzen über die Tat seiner Söhne schildert, gerechter und urwüchsiger als E, wo Gott selber Jagobs Söhne beschützen muß (vgl. S. 373); in der Josephgeschichte sind die in späterer Zeit verschollenen Ismaeliter des J (3725) älter als die Midianiter des E (28) vgl. S. 409; bei Jagobs Testament erzählt E, wonach Jagob bei der Geliebten begraben zu werden wünscht (487), weicher und zärtlicher als J, wonach Jaqob im eigenen Grabe ruhen will (4729ff., vgl. S. 471); u. a. Anderseits kennt E die Philister in Gerar noch nicht, von denen J spricht (2132. 34 26, vgl. S. 304); der Betrug Jaqobs (27) durch die vorgebundenen Felle bei E ist naiver als der durch den Geruch der Kleider bei J; die ursprüngliche Anschauung von dem Steine zu Bethel als dem Gotteshause klingt noch bei E, aber nicht mehr bei J nach (S. 322); nur bei J, noch nicht bei E, tritt in der Sage vom Vertrage zu Gilead plötzlich eine nachträgliche Israelitisierung ein (3152, vgl. S. 352); in der Josephsage hat der in historischer Zeit verschollene Ruben dieselbe Stelle, die bei J der später viel bekanntere Juda einnimmt; der Sprachgebrauch des E, wonach er in der Genesis den Namen Jahve meidet, ruht, wie oben (S. LVIII) gezeigt worden ist, auf alter Erinnerung, die bei J fehlt; doch kann man anderseits nicht verkennen, daß dies durchgehende Meiden des Jahvenamens vor Mose zugleich eine theologische Reflexion zeigt, die J's Art noch fremd ist 2. Diese Beobachtungen, die sich leicht noch vermehren ließen, zeigen auch, daß zwischen J und E keine unmittelbare literarische Beziehung besteht: weder hat J von E, noch E von J abgeschrieben. Wenn beide Quellen manchmal auch im Wortlaut übereinstimmen, so ist das aus wurzelverwandter Überlieferung zu erklären3. Die Hauptsache ist aber, daß man an der

<sup>1.</sup> Umgekehrt hält Luther bei Ed. Meyer, Israeliten 105 ff. J für einen mit der Überlieferung freischaltenden Schriftsteller; aber wie viel ausgeglichener müßten die Erzählungen sein, wenn J sie wirklich nach Belieben verändert hätte!

<sup>2.</sup> Auch ist zu bemerken, daß E auch nach der Moseoffenbarung häufig אלהים sagt, vgl. Proksch. Nordhebräisches Sagenbuch 197f., der darin — wohl mit Recht — den Ausdruck des Monotheismus sehen will.

<sup>3.</sup> Ebenso urteilen Proksch, Nordhebräisches Sagenbuch 305 ff. und Carpenter, Composition of the Hexateuch 220 A. a. Das umgekehrte Urteil Ed. Meyer, Israeliten 7. 8. 9. 14. 21 u. a., wonach E von J abhängig sei, finde ich in der Genesis nirgends bestätigt.

Art, wie die Sagen in diesen Büchern zusammengekommen sind, erkennt, daß es sich hier nicht um einheitliche Werke oder auch nur um Zusammenstellungen von einheitlichen Werken handelt, sondern um Sammlungen, die nicht aus einem Gusse sind und nicht mit einem Male fertig gewesen sein können, sondern die im Laufe einer Geschichte entstanden sind. Diese Erkenntnis wird vor allem durch eine genaue Untersuchung der Art des J zu gewinnen sein, da wir von J das meiste Material in der Genesis haben. Wir unterscheiden in der Urgeschichte des J drei Quellen, von denen zwei ursprünglich selbständige, z. T. parallel laufende Fäden bieten; besonders deutlich scheint, daß J zwei parallele Urväterstammbäume enthalten hat, neben dem uns überlieferten Qainitenstammbaum noch einen Sethitenstammbaum, von dem 529 ein Rest ist, bei der Vereinigung ist eine dritte Quelle mitbenutzt worden: aus dieser dritten Quelle stammt die Sage von Qain und Abel, die ursprünglich gar nicht in der Urzeit gespielt haben kann (vgl. S. 2f.). In den Abrahamgeschichten können wir gleichfalls drei Hände erkennen: in einen Sagenkranz, der Abrahams und Lots Sckicksale behandelte, sind, wohl aus einem anderen Sagenbuche, andere Stücke, wie die Sage von Abraham in Ägypten und von Hagars Flucht (16), eingesetzt worden; eine dritte Hand hat einzelnes, wie Abrahams Fürbitte für Sodom, hinzugefügt (vgl. S. 159ff.). Noch verwickelter ist die Komposition der Jagobgeschichten (vgl. S. 291 ff.): in den Sagenkranz von Jagob, Esau und Laban sind einige Kultussagen eingestellt worden; schließlich sind Sagen von den einzelnen Söhnen Jagobs hinzugekommen; wir vermögen diesen Prozeß als ganzen wohl zu übersehen, sind aber nicht mehr im stande, hier einzelne Hände zu unterscheiden. Während die einzelnen Urgeschichten lose nebeneinander stehen, sind einige der Abrahamgeschichten und besonders die Jagob-Esau-Laban-Sagen stärker zu einer Einheit verwoben. Noch fester ist dieser Zusammenschluß in der Josephsage (vgl. S. 395 ff.). Hier bilden die Sagen von Josephs Erlebnissen in Ägypten und mit seinen Brüdern ein wohlgegliedertes Ganzes; daß aber auch hier mehrere Hände gearbeitet haben, zeigt der Abschnitt von Josephs Agrarpolitik (4713ff.), der den Zusammenhang unterbricht; ganz deutlich ist ferner, daß die Tamarsage (38), die nicht von Joseph handelt, und der »Segen Jagobs« (49), der keine Sage, sondern ein Gedicht ist, erst später eingestellt worden sind. - Aus dieser Übersicht ergibt sich, daß J weder selber ein einheitliches Werk ist, noch auf ältere, in sich völlig einheitliche Werke zurückgeht, sondern durch Zusammenarbeiten mehrerer, ja vieler Hände zusammengekommen ist. - Ähnliches sehen wir, wenn auch in der Genesis nur an leisen Spuren, auch an E, in dem die beiden zusammengehörigen Gerarsagen (20. 2122ff.) gegenwärtig durch die Ismaelgeschichte (21sff.) auseinandergerissen sind (vgl. S. 233), und in dem der eine Faden Be'eršeba' von Abraham (2122ff.), der andere von Isaaq abgeleitet hat (vgl. zu 461-3). - Die Geschichte der literarischen Sammlung bietet also ein sehr buntes Bild; und wir dürfen sicher sein, daß wir davon nur einen kleinen Teil überblicken können. Es mag in alter Zeit von solchen Sammlungen eine ganze Literatur gegeben haben, von der die uns erhaltenen nur Reste sind, ebenso wie die drei Synoptiker die Reste einer großen evangelischen Literatur darstellen. Einen Beweis für die Richtigkeit dieser Anschauung bietet die Quelle des P, die

vielfach J verwandt ist (so enthält P ebenso wie J eine Urgeschichte), gelegentlich aber auch mit E übereinstimmt (so in dem Namen »Paddan«, in der Bezeichnung Labans als »des Aramäers«) und in Einzelheiten auch ganz neue Überlieferungen hinzubringt (so die Notiz, daß Abraham aus Ur-Kasdim ausgezogen sei, die Erzählung vom Kaufe der Höhle Machpela u. a., vgl. S. 101. 261f. 385. 492). - Für das ganze Bild der Geschichte der Sammlung aber ist die wichtigste Beobachtung diejenige, die diesen Erörterungen vorangestellt ist: der ganze Prozeß hat schon in mündlicher Überlieferung begonnen. Die ersten Hände, welche Sagen aufgeschrieben haben, mögen solche schon zusammengehörige Geschichten aufgezeichnet haben; andere haben neue Sagen hinzugefügt; so ist der ganze Stoff nach und nach angeschwollen. Und so sind neben anderen auch unsere Sammlungen J und E entstanden. »J« und »E« sind also nicht Einzelschriftsteller, sondern Erzählerschulen 1. Was die einzelnen Hände zum Ganzen beigetragen haben, ist dabei verhältnismäßig gleichgültig, weil sie sehr wenig individuell verschieden sind, und wird sich auch niemals mit Sicherheit erkennen lassen.

3. Diese Sammler sind also nicht Herren, sondern Diener ihrer Stoffe. Wir dürfen sie uns denken, erfüllt von Ehrfurcht für die schönen alten Erzählungen und bestrebt, sie so gut wiederzugeben, wie sie nur vermochten. Treue ist ihre erste Eigenschaft gewesen; darum haben sie so vieles übernommen, was sie nur halb verstanden, und was ihrem eigenen Empfinden fern stand; und sie haben oft Besonderheiten einzelner Erzählungen bewahrt: so nennt die Erzählung von Rebekkas Brautwerbung die Stadt Harran nicht mit Namen, während andere Stellen bei J diesen Namen kennen 2743 2810 294 (vgl. S. 255). Anderseits sind solche Sammler weit davon entfernt, die überlieferten Stoffe ohne jede Änderung wiederzugeben. Sie haben die Sagen durch ihren Geist hindurchgehen lassen: der einheitliche Sprachgebrauch der Sammlungen ist ein deutliches Kennzeichen dafür, daß eine solche Umgießung der Sagenstoffe stattgefunden hat. Den Geist aber, von dem sie erfüllt waren, dürfen wir uns aus dem Eindruck des Ganzen, das sie geschaffen haben, und dem ein ihnen vorschwebender, wenn auch natürlich etwas unbestimmter Gedanke zu Grunde liegt (vgl. besonders die Urgeschichte, im Kommentar S. 1. 162), und im einzelnen aus den späteren Hinzufügungen und Umarbeitungen deutlich machen. Besonders die Vergeistlichung der Sagenstoffe, die wir im vorhergehenden (S. LXVIIIff.) beobachtet haben, dürfen wir als ihr Werk betrachten. Einen Eindruck von ihrer Art gewinnen wir auch, wenn wir die Genesis mit den Überlieferungen anderer antiker Völker vergleichen und ihre hohe religiöse und sittliche Überlegenheit erkennen (vgl. im Kommentar S. 9). So dürfen wir uns die Sammler denken, als ihr Volk weit überragend, mit der Absicht, es durch die Sammlung der Sagen in einem großen Werke zu den Idealen emporzuheben, die ihnen selber vorschwebten. Aber auch sonst haben sie mannigfach geändert: sie haben verschiedene Überlieferungen verbunden (vgl. S. 475. 488), die Widersprüche unter ihnen geglättet (vgl. S. 368), manches Alte weggelassen, anderes leise bearbeitet (vgl. 87, S. 64); manches, wie z. B. über-

<sup>1.</sup> Budde, Kommentar zum Richterbuche XIV; vgl. auch Stade, Bibl. Theol. I 26, Carpenter, Composition of the Hexateuch 192f. und Kautzsch, Hlg. Schrift des A. T. 3 I 3.

· lieferte »Notizen« hinzugefügt, besonders aber Motive, die ihnen besonders gefielen. deutlicher ausgeführt, durch Zusammenfügung verschiedener Überlieferungen oder sonstwie eine Art Geschichte neugebildet (vgl. S. 378f. 330) u. s. w. Der Prozeß der Umgestaltung und Ausgleichung der Sagen, der seit so langer Zeit im Werke war, ging also bei ihnen weiter. Im einzelnen ist es schwer, ja meist wohl unmöglich, zu unterscheiden, was von solchen Änderungen der mündlichen Tradition angehört, und was durch die Sammler oder noch später geschehen ist. Im vorhergehenden ist schon manche Umgestaltung besprochen worden, die sicher erst in schriftlicher Überlieferung vorgenommen worden ist. Im allgemeinen wird man geneigt sein, eine innere künstlerische Umformung auf Rechnung der mündlichen Überlieferung und eine mehr äußerliche, die nur wegläßt oder hinzusetzt, auf Rechnung der Sammler oder der Redaktoren zu schreiben. Übrigens ruht auf solcher Frage nicht das entscheidende Interesse; die Hauptsache bleibt es stets, die inneren Gründe einer Umformung zu begreifen. - Auch einige größere Stücke können damals weggefallen oder stark verstümmelt sein: so ist die Hebronsage, wie das Wort 1810 deutlich zeigt, auf eine Fortsetzung berechnet, die einen zweiten Besuch der drei Männer bei Abraham erzählt hat, die aber gegenwärtig fehlt und wohl durch einen Sammler fortgelassen ist (vgl. S. 199); oder andere größere Stücke sind erst in der Schrift hinzugekommen; z. B. diejenigen Stammbäume, die nicht Reste von Sagen, sondern nur Übersichten ethnographischer Verhältnisse sind (wie 2220ff. 251ff.); ferner ein Stück wie das Gespräch Abrahams mit Gott vor Sodom (1823ff.), das seiner Art nach spätester Herkunft ist (vgl. S. 203 f.), u. a. Auch ein großes, uraltes Gedicht ist den Sagen nachträglich hinzugefügt worden, Kap. 49. - Das Gesamtbild der durch diese Sammlungen geschehenen Veränderungen vermögen wir nicht zu überschauen; aber trotz der Treue der Sammler im einzelnen dürfen wir uns vorstellen, daß der ganze Eindruck der Sagen durch die Zusammenstellung in große Werke und die mehrfache Überarbeitung stark verändert worden ist. Besonders mögen die bunten Farben der einzelnen Sagen dadurch verwischt worden sein: ursprüngliche Pointen der Sagen treten durch die Verbindung mit anderen Erzählungen zurück (S. 176), die verschiedenen Stimmungen der einzelnen Sagen gleichen sich jetzt, da sie nebeneinander stehen, aus; Schwankhaftes etwa, das jetzt mit ernsten Geschichten verbunden ist (S. 173), wird nicht mehr als lustig gefühlt; der Geist der höheren Religion hat das Niedere zurückgedrängt. So machen die Sagen jetzt den Eindruck eines alten, ursprünglich farbenreichen, dann aber nachgedunkelten und von späterer Hand kräftig übermalten Bildes. Schließlich ist zu betonen, daß die Treue der Sammler besonders in der Genesis hervortritt; in den späteren Sagen, besonders in der von Mose, an der das religiöse Interesse noch unmittelbarer beteiligt war, mag die Überarbeitung gründlicher gewesen sein.

4. Die beiden Schulen des J und des E stehen einander sehr nahe; sie müssen ihrer ganzen Haltung nach im wesentlichen derselben Epoche angehören. Unter dem von ihnen mitgeteilten Material werden die Sammler hauptsächlich die jüngsten, also ihrer Zeit und ihrem Empfinden am nächsten stehenden Stoffe mit besonderem Wohlgefallen betrachtet haben. — Ihr Unterschied besteht zunächst

im Sprachgebrauch, wovon das bedeutendste Beispiel ist, daß J vor Moses Jahve, E Elohim sagt. Dazu kommt anderes, wie daß der Erzvater seit seiner Rückwanderung nach Kanaan bei J »Israel«, bei E »Jaqob« heißt, daß J die Magd חברה, E אמה nennt, J den Kornsack אין, E אמהם u.a.1 Solcher Sprachgebrauch ist aber hier, wie sonst sehr häufig, nicht als Zeichen einer einzelnen Feder zu betrachten, sondern Zeichen eines Kreises, einer Landschaft. In sehr vielen Fällen sind wir nicht im stande, aus dem Wortschatz beide Quellen zu bestimmen; dann ist das Unterscheidungsmerkmal, daß die Varianten beider Quellen einheitliche Erzählungen bieten, die inhaltlich individuell verschieden sind: so wird Isaaq von Jagob bei J durch den Geruch der Kleider Esaus, bei E durch die Felle betrogen, eine Verschiedenheit, die einen großen Teil beider Geschichten beherrscht (27); oder daß verschiedene Erzählungen gewisse durchgehende Züge oder Worte haben, wie daß Joseph bei J durch Ismaeliter an einen ägyptischen Ehemann (391b), bei E durch Midianiter an den Hämling Potiphar verkauft wird (3736), vgl. oben S. XLVII. Oft sind dergleichen Merkmale sehr wenig deutlich; in solchem Falle können wir also nur Vermutungen über die Quellenscheidung geben. Wo uns auch solche Unterschiede verlassen, hört die Unterscheidung beider Quellen auf. - In der Urgeschichte vermögen wir die Hand des E überhaupt nicht zu entdecken; es ist wahrscheinlich, daß er sie überhaupt nicht gebracht, sondern sein Buch mit Vater Abraham begonnen hat. Ed. Meyer (Israeliten 238) nimmt zur Erklärung hinzu, daß bei E auch die Völkertafel wie überhaupt die ethnographischen Listen fehlen, und vermutet, daß E »eine Einreihung der Israeliten in einen allgemeinen völkergeschichtlichen und weltgeschichtlichen Zusammenhang, wie sie bei J vorliegt, nicht beabsichtigt« habe. - Vielfach, aber nicht immer, hat die Überlieferung des J ältere Form als die des E. J hat die lebendigsten, anschaulichsten Erzählungen, E dagegen hat eine Reihe rührender, tränenreicher Geschichten, so die Opferung Isaaqs (22), Ismaels Verstoßung (21sff.), Jaqobs Zärtlichkeit gegen seine Enkel (4810b). Besonders auffallend ist ihre Verschiedenheit darin, wie sie sich Gottes Offenbarung denken: für J sind die altertümlichen Gotteserscheinungen bezeichnend (z. B. 16. 18. 19), für E dagegen die Träume (z. B. 213) und das Rufen des Engels vom Himmel (z. B. 2117), also die unsinnlichsten Arten der Offenbarung; der Gedanke der göttlichen Vorsehung, die Sünde zum Guten umbiegt, wird von E, nicht von J, in der Josephgeschichte ausdrücklich ausgesprochen (50%). Man hat daher ein Recht, J, wie es jetzt sehr vielfach geschieht, im ganzen für älter als E zu halten. - Da J in der Josephgeschichte Juda an die Stelle Rubens setzt, da er in der Tamarsage spezifisch-judäische Überlieferung enthält, und da er so viel von Abraham erzählt, der - wie es scheint - seinen ältesten Sitz im Negeb (südl. von Juda) und später in Hebron hat, so darf man diese Sammlung mit vielen Modernen in Juda suchen?. Man pflegt anzunehmen, daß E im Gegensatz dazu aus Nordisrael stamme<sup>3</sup>; wirklich wird in dieser Quelle

<sup>1.</sup> Übersichten über den Sprachgebrauch der Quellen findet man bei Holzinger, Hexateuch 1893; Carpenter, Composition of the Hexateuch (1902) S. 384 ff.

<sup>2.</sup> Luther bei Ed. Meyer, Israeliten 158 hält ihn dagegen nach dem Vorgang anderer für einen Nordisraeliten.

<sup>3.</sup> So zuletzt Procksch, Nordhebräisches Sagenbuch 175 ff., Ed. Meyer, Israeliten

ziemlich viel von den nordisraelitischen Stätten gesprochen, aber doch auch von Be'eršeba' (2132 461); ferner wird in der Josephsage von E gelegentlich einmal Josephs Königtum vorausgesetzt (378), indes auch das kann aus der Überlieferung stammen u. s. w. Von einer absichtlichen Parteinahme der beiden Sammlungen für das Nord- oder Südreich kann jedenfalls nicht die Rede sein; dazu sind sie zu treu 1. — Weitere Eigentümlichkeiten der Sammler lassen sich aus der Genesis kaum gewinnen. Natürlich würde es leicht sein, ein farbiges Bild von J und E zu malen, wenn man sich erlaubte, ihnen alles anzurechnen, was in ihren Büchern steht. Das ist aber durch die Art dieser Männer als Sammler verboten.

5. Außerordentlich schwierig ist die Frage nach dem Alter von J und E. Wir, nach deren Auffassung es sich hier um allmähliche Niederschrift alter Überlieferungen handelt, haben diese Frage in eine Reihe von Unterfragen aufzulösen: wann sind diese Sagen entstanden? wann sind sie in Israel bekannt geworden? wann haben sie im wesentlichen die gegenwärtige Form erhalten? wann sind sie niedergeschrieben worden? Wir haben hier also nicht die Aufgabe, eine bestimmte Jahreszahl zu nennen, sondern wir sollen einen langen Prozeß chronologisch ansetzen<sup>3</sup>. Das ist aber eine sehr schwierige Aufgabe, denn geistige Prozesse sind überhaupt sehr schwer chronologisch zu bestimmen; und dazu kommt, was uns bei solchen Fragen im Alten Testament auch sonst hinderlich ist, daß wir das alte Israel doch zu wenig kennen, um hier Sicheres zu bieten. Auch andere chronologische Ansetzungen alttestamentlicher Schriften, soweit sie nur aus Gründen der Religionsgeschichte erfolgt sind, sind nicht alle so sicher, wie man heute vielfach meint. Auch hierin wird unsere Kritik, wenn sie gesund bleiben soll, einen großen Schritt zurücktun müssen.

Der Ursprung vieler Sagen liegt in einer Zeit, die dem historischen Israel vorausgeht. Den Grundstock der Sagen von Abraham, Isaaq und Jaqob muß Israel schon vor seiner Einwanderung besessen haben 3. Auch der Stammbaum der zwölf Söhne Jaqobs, der mit den uns bekannten Sitzen der Stämme in Kanaan nicht übereinstimmt, wird ältere Verhältnisse wiedergeben. Auch der knappe Sagenstil ist uralt; im ausgeführteren Stil sind schon Erzählungen über die »Richter« abgefaßt. Andere Stoffe sind nach der Einwanderung in Kanaan eingeströmt: damals hat man die babylonischen Urgeschichten aus kanaanäischer Hand empfangen; Stoffe der Josepherzählungen sind, wohl meist aus Ägypten, hinzugekommen. Aus kanaanäischer Zeit stammen deutlich diejenigen Sagen, Überarbeitungen und »Notizen«, die den Besitz des Landes und die Kenntnis der Orte Kanaans voraussetzen. Die jüngsten der eigentlichen »Sagen« handeln über

<sup>271,</sup> Carpenter, Composition of the Hexateuch 217, Cornill, Einleitung 48, Kautzsch 13 (\*kein Zweifel«!).

<sup>1.</sup> Politische Tendenzen in J und E vermutet Erbt, Urgesch. der Bibel in den »Mitteilungen der Vorderas. Ges.« 1904 Nr. 4: die Bücher seien »Staatsschriften«, und speziell die Urgeschichte eine »diplomatische Darlegung« (38); so soll die Paradiesesgeschichte des »J¹« z. B. im Interesse des davidischen Reichs (40) gegen den Anspruch Babels auf Weltherrschaft streiten (7) u. s. w. Solche Phantasien rauben den Sagen das Beste, was sie haben, ihre Lauterkeit und Unschuld.

<sup>2. »</sup>Die für J und E hergebrachten Ansätze verkennen die Kompliziertheit des Problems«, Stade, Bibl. Theol. I 27.

3. Haller 11.

das Zurücktreten Rubens (493f.), über die Entstehung der Geschlechter Judas (38) und über den Handstreich auf Sichem (34), also über Ereignisse aus der älteren »Richterzeit«. Aus der späteren »Richterzeit« sind uns keine Sagen von Ahnherren, sondern von Führern der Stämme erhalten (vgl. S. XX): damals werden sich keine neuen Ahnherrensagen mehr gebildet haben. Das Zeitalter der Vätersagenbildung ist also damals (um 1200) abgeschlossen<sup>1</sup>. Daß diese Ansetzung richtig ist, beweisen andere Erwägungen: in einem Zusatz zur Paradiesesgeschichte wird vorausgesetzt, daß »Assur« westlich vom Tigris liegt (214): dieser Sprachgebrauch stammt aus einer Zeit, wo die großen assyrischen Hauptstädte im Osten noch nicht bestanden, also vor 1300. Selbst in den Nachrichten, die P vorgelegen haben, finden sich noch Erinnerungen an die vorisraelitische Herrschaft der Hittiter über Kanaan vgl. S. 273. Auch daß Kanaan einmal eine Provinz des ägyptischen Reiches gewesen ist, klingt in der Ableitung Kanaans von Ham noch nach. Anderseits kommt das Heiligtum von Jerusalem, in der Königszeit so hochberühmt, in der Vätersage nicht vor; vielmehr wird die Gründung dieses Heiligtums von der Kultussage in die Zeit Davids verlegt (II Sam 24). Die langjährigen Kämpfe mit den Philistern, das Königtum Sauls, der Streit Sauls mit David, das Einheitsreich unter David und Salomo, die Trennung und der Krieg beider Reiche, alles dies wirkt in den Sagen nicht nach; in jener Zeit können also keine neuen Vätersagen entstanden sein. Nur in der Auswahl tritt die Einwirkung der späteren Geschichte hervor: unter den Stammessagen werden besonders die der beiden führenden Stämme Joseph und Juda erzählt. -Auf die Zeit der Sagenbildung folgt diejenige der Umformung. Dieser Zeitraum ist im wesentlichen der der älteren Königszeit. Damals, als sich Israel aus der Zersplitterung in verschiedene Stämme und Landschaften zu einem einheitlichen Volke wieder zusammenschloß, werden die verschiedenen Überlieferungen zur gemeinsamen Volkssage zusammengewachsen sein. Der große Aufschwung, den Israel unter den ersten Königen genommen hat, wird ihm die innere Kraft gegeben haben, die älteren oder übernommenen Erzählungen mit Beschlag zu legen, auf sich zu beziehen und z. T. auch in Kanaan zu lokalisieren. Die Jaqob-Esau-Sage (27) ist damals auf Israel und Edom gedeutet worden: Israel hat sich inzwischen Edom unterworfen: das ist unter David geschehen, und Juda hat seinen Besitz bis etwa 840 festgehalten. Inzwischen hat Ephraim Manasse überholt (4813ff.), was im Anfang der Königszeit geschehen sein mag. In der Josephsage findet sich eine Anspielung auf Josephs Königtum (378) (E), die aber erst später in die Sage eingedrungen ist. Die schrecklichen Kriege mit den Aramäern, die um 900 beginnen, werden in der Jaqob-Laban-Sage noch nicht erwähnt, sondern nur gelegentliche Grenzüberfälle. Die Stadt Assur, bis 1300 Residenz, wird in der Völkertafel nicht genannt; aber wohl Ninive (1011), das seit etwa 1000 Residenz gewesen ist. So dürfen wir annehmen, daß die Sagen, was den Hergang der Erzählung betrifft, etwa um 900 im wesentlichen so gewesen sein werden, wie wir sie jetzt lesen. Von Andeutungen auf politische Ereignisse, die nach 900 lägen, haben wir nur eine Anspielung an Edoms Abfall

<sup>1.</sup> Nach Greßmann, ZAW XXX 34 fällt die Entstehungszeit der Hauptmasse der Einzelerzählungen um 1300-1100.

(etwa 840), die aber deutlich ein Zusatz zur Sage ist (2740b). Was man sonst angeführt hat, beweist nichts: aus der Erwähnung der assyrischen Städte (1011f.) folgt nicht, daß diese Notizen in »assyrische« Zeit gehören, Assyrien ist den Israeliten gewiß seit langem bekannt gewesen; ebensowenig dürfen wir etwas aus der Erwähnung von Kelah schließen: die Stadt ist 870 neugebaut, aber schon seit etwa 1300 Residenz; nach Lagarde, Mitteilungen III 226 ff., Spiegelberg, Aufenthalt Israels in Ägypten 26 u. a. sollen die ägyptischen Namen von Gen 41 in das siebente Jahrhundert führen; auch dies ist kein sicherer Anhalt; die Namen, in jener Zeit sehr gewöhnlich, sind doch auch schon in älterer Zeit bekannt gewesen; vgl. zu 4145. - Wenn aber auch seit etwa 900 keine neuen politischen Anspielungen in die Sagen eingedrungen sind, und sie seit dieser Zeit in wesentlichen Hauptzügen festgestanden haben, so werden sie doch noch manchen inneren Veränderungen unterlegen sein. Wir müssen noch einen längeren Zeitraum annehmen, in dem sich die religiösen und sittlichen Änderungen der Sagen vollzogen haben, von denen oben gehandelt worden ist. Dieser Zeitraum geht in die Epoche der Sagensammlung über und wird durch sie beschlossen. - Wann ist die Niederschrift der Sagen geschehen? Diese Frage ist besonders mißlich; denn wir haben für sie keine anderen als innere Entscheidungsgründe; diese selber aber können wir nicht anders festlegen, als nach Ansetzung der Quellen. Wir bewegen uns also hier leider, wie auch sonst bei sehr vielen unserer chronologischen Ansetzungen, in einem Zirkel und werden auch voraussichtlich nie herauskommen. Dies mögen die Forscher hier und anderswo bedenken, ehe sie allzu zuversichtliche Behauptungen aufstellen. Ferner beachte man, daß auch die Sammlungen nicht mit einem Male fertig gewesen, sondern in einem, wer weiß wie viele Jahrzehnte oder Jahrhunderte dauernden Prozesse entstanden sind. Die eigentliche Frage bei Ansetzung der Quellen ist diese, wie beide zur »schriftstellerischen Prophetie« stehen. Nun findet sich allerdings in der Genesis mancherlei, was sich mit dieser Prophetie berührt; aber die Annahme mancher Moderner, diese Berührung müsse auf einen Einfluß der schriftstellerischen Propheten zurückgehen, ist in vielen Fällen recht zweifelhaft; wir kennen die Religion Israels nicht genügend, um behaupten zu können, gewisse Gedanken und Stimmungen seien erst durch ebendiejenigen Propheten, deren Schriften wir haben, d. h. seit Amos in die Welt getreten: der Ernst, mit dem in der Sintflutgeschichte von der allgemeinen Sündhaftigkeit gesprochen wird, und die Verherrlichung des Glaubens Abrahams sind nicht spezifisch-»prophetisch«. Die Abneigung der Sammler gegen die Masseben, die J übergeht, die sich aber bei E noch finden (2822 u. a.), gegen das »goldene Kalb«, das von der Sage (Ex 32) bei E als Sünde betrachtet wird, sowie gegen den Teraphim, den die Jaqob-Laban-Sage witzig verspottet (3130ff.), alles dies braucht nicht auf Einwirkung der »Propheten« zu beruhen. Dergleichen Stimmungen können schon lange vor den »Propheten« in Israel bestanden haben; ja wir müssen sie annehmen, um das Auftreten der »Propheten« verstehen zu können. Zwar nennt E Abraham einen בכיא (207), lebt also zu einer Zeit, wo Prophet und Gottesmann dasselbe waren; aber schon lange vor Amos hat der Stand der בַּבְיכ geblüht, und auch bei Hosea (1214) wird Moses ein »Prophet« genaunt. Es steht also

nichts im Wege, J und E im wesentlichen für »vorprophetisch« zu halten. Hierfür sprechen eine Reihe von Erwägungen: die schriftstellerische Prophetie ist gekennzeichnet durch die Weissagung vom Untergange Israels, durch den Kampf gegen die fremden Götter und gegen die heiligen Stätten Israels und durch das Verwerfen der Opfer und gottesdienstlichen Gebräuche. Gerade dies Eigentümliche der »Propheten« findet sich in den Sagen von J und E nicht; J denkt in der Genesis überhaupt nicht an andere Götter außer Jahve, und Jagobs Abtun der fremden Götter zum Zweck einer heiligen Handlung, die Jahve gilt, (354 bei E) klingt nicht »prophetisch«. Von einem Kampfe gegen fremde Götter ist, wenigstens in der Genesis, nie die Rede. Und die Gründung der vielen Altäre und Heiligtümer durch die Väter klingt doch wahrlich ganz anders als der leidenschaftliche Kampf der Propheten gegen den Gottesdienst an ebendiesen Stätten! 1 Während diese Sammlungen also das eigentlich Prophetische nicht enthalten, haben sie dagegen sehr vielerlei, was den Propheten höchst anstößig sein mußte; sie nehmen besonders eine freundliche Haltung zu den heiligen Stätten ein, welche die Propheten so bitter bekämpfen; sie haben der alten Religion und Sittlichkeit gegenüber eine Unbefangenheit, die das gerade Gegenteil der furchtbaren Anklagen der Propheten ist. Wir wissen aus der prophetischen Bearbeitung der historischen Bücher, wie sich die legitimen Prophetenschüler zur antiken Überlieferung stellten; sie würden die Volkssage, die so vieles Heidnische enthielt, sicherlich nicht gepflegt, sondern eher ausgerottet haben! Demnach muß man doch entscheiden, daß die Sammlungen im wesentlichen vor die große schriftstellerische Prophetie fallen, und daß die Berührungen mit dem Geiste dieser Bewegung in J und E zeigen, wie die Gedanken der Propheten in manchem schon lange vor Amos umgingen. Dies folgt noch aus einer Reihe anderer Erwägungen: die Sage von Abrahams Auszug (12), die seinen Glauben verherrlicht, setzt doch anderseits Israels blühenden Wohlstand voraus, dessen Ende sie keineswegs erwartet, stammt also sicherlich aus der Zeit vor der großen Assyrernot. Und Stücke, die, sagengeschichtlich angesehen, so spät sind wie Kap. 15 oder die Geburtsgeschichte der Söhne Jagobs, haben doch sehr alte religiöse Motive (vgl. S. 183f. 330). Hiermit ist aber nicht ausgeschlossen, daß einige späteste Abschnitte in den Sammlungen auch »prophetisch« in eigentlichem Sinne sind. So ist Abrahams Gespräch mit Gott vor Sodom, dem Inhalt nach die Behandlung eines theologischen Problems, der Form nach eine Nachahmung prophetischen »Rechtens« mit Gott, und hier steht auch die prophetische Drohung vom Untergange Israels im Hintergrunde (vgl. S. 204f.); Josuas Abschiedsrede (Josua 24) mit ihrem unverhohlenen Mißtrauen gegen Israels Treue ist auch der Form nach Nachahmung prophetischer Predigt. In den folgenden Büchern mag, namentlich bei E, dergleichen sich noch mehr finden, in der Genesis ist es ganz vereinzelt. - Demnach dürfen wir beide Sammlungen als ganze noch vor das Auftreten der Prophetie, J etwa ins neunte, E etwa in die erste Hälfte des achten Jahrhunderts verlegen; doch ist zu betonen, daß solche Zahlen immer sehr unsicher bleiben 3.

<sup>1.</sup> Gegen Luther bei Ed. Meyer, Israeliten 138.

<sup>2.</sup> Andre neueste Ansetzungen: Carpenter, Composition of the Hexateuch:

Beide Sammlungen sind später von einem Red. (RJE) vereinigt worden, den wir nach Wellhausens Vorgange den »Jehovisten« nennen. Diese Vereinigung beider Quellen ist geschehen, ehe das spätere Sagenbuch P hinzukam. Wir dürfen diesen Sammler etwa in die letzte Zeit des Staates Juda setzen. RJE ist in der Genesis mit außerordentlich großer Schonung verfahren; er hat einen beträchtlichen Aufwand von Scharfsinn darangesetzt, möglichst beide Quellen zu erhalten und aus ihnen eine gute Einheit herzustellen, wenn er auch natürlich vieles, was mit dem aufgenommenen Bericht unverträglich war, notgedrungen weglassen mußte. Im allgemeinen wird er die weitläufigere Quelle zu Grunde gelegt haben, in der Abrahamgeschichte J. Er selber tritt mit eigenen Worten in der Genesis sehr wenig hervor. Mit Sicherheit erkennen wir seine Feder in einigen kurzen Zusätzen, die Varianten von J und E vereinigen sollen, deren aber verhältnismäßig wenige sind (169f. 2821b, ferner in 3149ff. 391 4150 4519 461 5011. mehreres in 34); das meiste hiervon sind nur Kleinigkeiten. - Ferner gibt es gewisse, meist nicht sehr umfangreiche Zusätze, die wir in diese Zeit ansetzen dürfen und etwa von diesem Redaktor oder von Zeitgenossen ableiten können. Einige davon ziehen zarte Linien des ursprünglichen Textes dicker nach (1817-19 2018 2215—18); einige sind geistliche Ergänzungen weltlicher Geschichten (1314—17 3210-13); die meisten sind Gottesreden (1314-17 169. 10 1817-19 2215-18 263b-5. 24. 25a 2814 463bβ) (3210-13 5024γ), was für diese Spätesten, die Gedanken, nicht Geschichten geben wollen, bezeichnend ist, besonders feierliche Verheißungen für Israel: es solle ein gewaltig großes Volk werden und »alle diese Länder« in Besitz nehmen; dabei werden dann alle die Völker, die Israel überwinden soll, aufgezählt (1519-21 1016-18): diese Zusätze stammen aus Zeiten, da die großen Weltumwälzungen Israels Dasein bedrohten, und da der Glaube sich an diese Verheißungen klammerte, also wohl aus der Chaldäerzeit. Hie und da tritt auch »deuteronomistischer« Sprachgebrauch auf (d. h. ein Sprachgebrauch, der in die Periode des »Deuteronomium«, Reichsgesetz unter Josia 623, gehört) (1817—19 263b—5).

#### § 6. Priesterkodex und die Endredaktionen.

1. Diese Quelle ist durch ihren Sprachgebrauch und Geist von den übrigen Quellen so eigentümlich verschieden, daß sie sich in den weitaus meisten Fällen beinahe bis auf den Wortlaut herausschälen läßt. Auch sie umfaßt ebenso

J 850—650 (199), E vor 750 (222); Meinhold, Urgeschichte: J um 800—700 (7), E um 750 (16), JE um 600 (16); Procksch, Nordhebräisches Sagenbuch: E erste Hälfte des 8. Jahrh.s, jüngere Stücke darin im 7. Jahrh. (178 ff. 238 f); J um 950 (286). Nach Stade, Bibl. Theol 27 ist \*in der Manier von J« bis ins 7. Jahrh. geschrieben worden; Cornill, Einleitung 6: J (ältere Schicht) um 850 (56), E um 750 (49); Kautzsch 3 I 3 f.: älteste Schicht von J \*kurz vor der Mitte des 9. Jahrh.«, E um 750.

<sup>1.</sup> Bestritten ist die Annahme einer Schrift »P« neuerdings von Eerdmans, Alttest. Studien I. Nach Eerdmans spricht u. a. gegen eine solche Annahme, daß die Schrift in der Genesis nicht vollständig erhalten sei (S. 6f.); aber es ist doch verständlich genug, daß der letzte Red., auch bei dem besten Willen, nicht alle Quellenschriften wiedergeben konnte, sondern zuweilen einiges auslassen mußte. Ferner findet Eerdmans es sonderbar, daß dieselbe Schrift, welche die Geschichte der Patriarchen so kurz behandelt, in Kap. 17

wie die älteren Sammlungen J und E nicht nur die Genesis; vielmehr sind die Urund Vätergeschichten hier nur eine kurze Vorbereitung für die Hauptsache, die
Gesetzgebung des Mose. Der Priesterkodex ist für uns von besonderer Bedeutung,
da sich die Gesamtbetrachtung des A.T. in einem früheren Zeitalter der A.T.lichen
Wissenschaft wesentlich auf seine Angaben gestützt hat. Es ist Wellhausens
(Prolegomena <sup>6</sup> S. 293 ff.) unsterbliches Verdienst, den eigentlichen Charakter dieser
Quelle, die man bis dahin meist für die älteste gehalten hatte, erkannt, dadurch
den Irrtum der früheren Gesamtbetrachtung des A.T. erwiesen und so für ein
lebendiges, wahrhaft geschichtliches Verständnis der Religionsgeschichte Israels
das Feld bereitet zu haben.

- 2. Höchst eigentümlich ist der Stil des P, merkwürdig weitläufig, auf eine juristische Klarheit und Vollständigkeit berechnet, immer mit denselben Ausdrücken und Formeln, mit genauen Definitionen und eintönigen Formeln, mit folgerichtig durchgeführten Schematen, die keine Füllung haben, mit Stammbäumen und mit Überschriften über jedem Kapitel. Es ist der Ton prosaischer Gelehrsamkeit, ja manchmal geradezu der Stil der rechtlichen Urkunde (z. B. 1111 2317. 18); hie und da aber nicht ohne eine gewisse feierliche Würde (besonders in Gen 1, aber auch sonst, vgl. z. B. die Szene 477—11). Man muß einmal die ganze Quelle hintereinander lesen, um die Nüchternheit und Eintönigkeit dieses merkwürdigen Buches zu empfinden. Der Verfasser ist offenbar peinlich genau und musterhaft ordnungsliebend, aber Sinn für Poesie ist ihm wie auch manchem anderen Gelehrten nicht gegeben.
- Sehr bezeichnend ist die Auswahl des Stoffes im Großen und Kleinen. Von größeren Geschichten bringt er nur die Erzählungen von der Schöpfung und von der Sintflut, von Gottes Offenbarung an Abraham (17) und vom Kauf der Höhle Machpela (23), sonst nur Notizen und Stammbäume. Von weitaus den meisten Erzählungen hat er nur einzelne Bemerkungen gebrauchen können; man vergleiche die alten bunten und poetischen Sagen und die dürftigen Angaben, die P daraus mitteilt, um zu sehen, worauf es ihm ankommt: er will nient, wie es die Alten getan haben, poetisch erzählen, sondern er will Tatsachen feststellen. Darum hat er die vielen individuellen Züge, welche die alten Sagen enthalten, nicht brauchen können, sondern ihnen nur ganz wenige Tatsachen entnommen. Die Stimmungen der Sagen hat er dahinten gelassen, das persönliche Leben der Väter hat er nicht gesehen, ihre einst so konkreten Gestalten sind ihm ganz blaß geworden. In alter Zeit hatten sehr viele dieser Sagen an bestimmten Orten gespielt und dadurch Leben und Farbe gehabt: P kennt nur noch zwei Stätten, die Höhle Machpela, wo die Väter gewohnt haben und begraben liegen (23), und Bethel, wo sich Gott dem Jagob offenbart hat (356a. 11ff.);

und 23 so umständlich wird (S. 7), wobei er übersieht, daß auch die Chronik mit Listen beginnt und mit ausführlichen Erzählungen fortfährt. Er bezweifelt den strengen Monotheismus einer Geschichte wie Kap. 23, da doch die Höhle Machpela der Sitz einer abergläubischen Ahnenverehrung« gewesen sei (S. 8): wobei er nicht beachtet, daß Kap. 24 solche Ahnenverehrung mit keiner Silbe voraussetzt, sondern eher bekämpft, u. s. w. Fast unbegreiflich aber ist, daß die Einheitlichkeit des Sprachgebrauchs in dieser Schrift so wenig Eindruck auf ihn gemacht hat. Vgl. auch S. LXXXI A. 1.

alle übrigen Orte hat er ausgelassen. Eine große Vorliebe dagegen besitzt er für Stammbäume, die, wie wir gesehen haben (§ 5, 3), am spätesten zur Überlieferung der Sage hinzugekommen, und die ihrer Art nach ganz inkonkret und unpoetisch sind. Ein ganz großer Teil des P in der Genesis ist nichts anderes als Genealogie (5. 10. 11 10ff. 25 12ff. 36). - Auch die Erzählungen, die bei ihm weitläufig ausgeführt sind, zeigen dieselbe Blässe. Alle diese Erzählungen sind keine eigentlichen »Geschichten«. Die Erzählung vom Kauf der Machpelahöhle könnte bei einem älteren Sagenerzähler nur eine Notiz gewesen sein; P hat sie weitläufig ausgesponnen, aber er hat nicht die poetische Kraft gehabt, die Erzählung zu einer »Geschichte« zu gestalten (vgl. S. 273 ff.). In den »Haupt- und Staatsaktionen«, die P an Stelle der alten Geschichten bringt, wird nicht mehr erzählt, sondern nur noch geredet und verhandelt (Wellhausen, Prolegomena 6 338). Auch die Erzählungen von der Schöpfung, der Sintflut und von der Bundesschließung mit Abraham (17) stehen weit ab von den lebendigen Farben der alten Sage; konkreter Erzählungsstoff fehlt ihnen sehr. Dafür gibt P in ihnen etwas anderes, was freilich dem Geist der alten Sage ganz fern liegt, nämlich gesetzliche Verordnungen in umständlicher Breite (12sff. 91ff. 17sff.), wie P denn im folgenden erst mit der Gesetzgebung des Mose ausführlicher wird. Weiter ist ihm charakteristisch sein ausgesprochener Sinn für Schemata; dieser ordnungsliebende Mann hat die bunten Sagen der alten Zeit in seine grauen Schemata eingefangen, wo sie dann freilich allen poetischen Duft verloren haben; man lese den Stammbaum Adams (5) und Šems (1110ff.); aber auch die Patriarchengeschichte ist bei ihm in ein Schema eingesperrt. - Ferner fügt P den Sagen eine ausführliche Chronologie hinzu, die bei ihm eine große Rolle spielt, die aber zur Einfalt der Sagen schlechterdings nicht paßt. Chronologie gehört ihrer Natur nach in die Geschichte, nicht in die Sage. Wo Geschichtserzählung und Sage als Gattungen lebendig vorhanden sind, unterscheidet man sie, wenn auch unbewußt. Diese Vermischung der Gattungen bei P zeigt, daß in seiner Zeit das natürliche Gefühl für Sage wie für Geschichte verloren gegangen war. Demnach ist es nicht verwunderlich, daß die Chronologie des P überall lächerliche Sonderbarkeiten ergibt, wenn man sie in die alten Sagen einsetzt: Sara ist danach noch mit 65 Jahren eine schöne Frau, der die Ägypter nachstellen (vgl. S. 169), und Ismael wird als ein 16jähriger Bursche von seiner Mutter auf der Schulter getragen (vgl. S. 229). - Weiter ist eine große welthistorische Periodeneinteilung hinzugekommen, die P dem ganzen Stoffe überwirft. Er unterscheidet vier Perioden, von der Schöpfung bis Noah, von Noah bis Abraham, von Abraham bis Mose, von Mose an weiter. Jede dieser Perioden beginnt mit einer Gottesoffenbarung; zweimal wird dabei ein neuer Gottesname genannt: Elohim heißt er bei der Schöpfung, El-šaddaj nennt er sich bei Abraham, Jahve bei Mose; bei der Schließung des »Bundes« werden bestimmte göttliche Verordnungen verkündet: zuerst, daß Menschen und Tiere nur Pflanzen essen sollen (120f.), dann nach der Sintflut, daß man Tiere essen darf, aber keine Menschen umbringen soll (93ff.), dann dem Abraham, daß er und seine Nachkommen sich beschneiden sollen (179ff.), schließlich das mosaische Gesetz. Dabei werden bestimmte göttliche Segnungen oder Verheißungen hinzugefügt und Bundeszeichen

gegeben. Es ist das Erzeugnis eines weltumspannenden Geistes, was wir hier gewahren, der Anfang einer Weltgeschichte in großem Stil, wie denn auch sonst 'n P eigentlicher wissenschaftlicher Sinn zu bemerken ist: man denke nur an die Exaktheit im Aufbau der Schöpfungen Gen 1 und an seine Definitionen ebendaselbst. Aber der Stoff der Sagen, den diese an sich großartige Weltgeschichte gebraucht, sticht von ihr höchst seltsam ab: die »Bundeszeichen« sind Regenbogen, Beschneidung, Sabbath: eine höchst merkwürdige Aufzählung! Und wie weit ist dieser Geist der Weltgeschichte, der sogar die Dauer der ganzen Weltzeit zu berechnen unternimmt, vom Geist der alten Sage entfernt, die ursprünglich nur als einzelne Geschichte besteht und sich zu solchen allgemeinen Betrachtungen niemals zu erheben vermag: bei J hören wir z. B. nichts über das Verhältnis der Religion Abrahams zu der seiner Väter und Stammesgenossen. Und auch das dürfen wir nicht verschweigen, daß diese Betrachtung des P, Jahve habe sich erst ganz allgemein als »Gott«, dann schon bestimmter als El-šaddaj und erst zum Schluß mit seinem eigentlichen Namen offenbart, noch sehr kindlich ist: die wirkliche Geschichte der Religion beginnt nicht mit dem Allgemeinen, um dann zum Konkreten zu kommen, sondern im Gegenteil, sie fängt mit Allerkonkretestem an, und erst langsam und allmählich lernen die Menschen, das Abstrakte zu fassen.

4. Für die Religion des Verfassers ist es bezeichnend, daß er fast nichts über die persönliche Frömmigkeit der Väter sagt; ihm ist nur das Objektive in der Religion von Bedeutung. Über Abrahams Glaubensgehorsam z. B. fällt bei P kein Wort; ja, er schämt sich nicht, zu berichten, daß Abraham bei Gottes Verheißung gelacht habe (1717). Die Religion, die er kennt, besteht in Verordnungen von Gebräuchen; ihm ist wichtig, daß man den Sabbath feiere, daß man die Beschneidung halte, daß man bestimmte Dinge esse und andere nicht. In diesen Dingen ist er sehr pünktlich. Er erzählt, offenbar mit Willen, nicht, daß die Väter an irgend einer Stelle geopfert hätten, sicherlich deshalb, weil diese Stätten seiner Zeit als heidnisch galten. Ebenso unterscheidet er in der Sintflutgeschichte die reinen und unreinen Tiere nicht. Seine Meinung ist: legitimen Gottesdienst und die Unterscheidung von Rein und Unrein gibt es erst seit Mose. Hierin aber hören wir den Priester von Jerusalem sprechen, dessen Theorie ist, daß der Gottesdienst seines Heiligtums der allein gültige und die Fortsetzung des mosaischen Gottesdienstes sei. Die israelitische Theokratie das ist, modern ausgedrückt, der Grundgedanke seines Werks - ist der Zweck der Welt. Gott hat die Welt geschaffen, damit am Tempel von Jerusalem Gottes Satzungen und Gebote vollzogen werden. - Eigentümlich inkonkret sind die Gotteserscheinungen des P; er erzählt nur, daß Gott erschienen sei, eine Rede gehalten habe und wieder aufgefahren sei (so z. B. 17); alles übrige läßt er aus: er folgt hier also dem Stil der spätesten Zusätze in JE, die gleichfalls solche Gottesreden ohne Einführungen enthalten. Deutlich ist, daß sich so eine religiöse Scheu des P ausspricht, den überirdischen Gott in die Dinge der Welt zu verflechten; es ist, als ob er den heidnischen Ursprung dieser Theophanien witterte, wie er denn auch die Engel, deren Herkunft aus polytheistischen Vorstellungen er dunkel empfand, überall ausgemerzt hat vgl. S. 111. Zugleich erkennt man hier sein positives Interesse: der Inhalt der göttlichen Offenbarung ist ihm wichtig, aber nicht ihr »Wie«. Das ist der Geist einer gegen die Geschichte gleichgültigen Orthodoxie. Auch daß er diese Gottesreden als Bundesschließungen sich denkt, ist kein Zufall: ihm liegt offenbar diese ursprüngliche juristische Form nahe. Diese uns zuerst vielleicht merkwürdige Verbindung des Priesterlichen, Gelehrten und insbesondere Juristischen ist doch in Wirklichkeit ganz natürlich: die Priesterschaft ist in vielen antiken Völkern Pflegerin der Gelehrsamkeit und besonders auch des Rechts. Und so ist es sicher auch in Israel gewesen, wo die Priester seit uralter Zeit schwierige Händel zu schlichten pflegten; am Kontraktschreiben - dies ist an vielen Stellen ganz deutlich hat P seinen Stil gebildet. - Besonders bezeichnend aber ist für P, daß er nichts mehr von den heiligen Symbolen sagt, die für die alte Religion einst, wie gerade die Vätersagen zeigen, so große Bedeutung gehabt hatten; von den Malsteinen, den Bäumen und Hainen, von den Brunnen, an denen die Gottheit nach den alten Sagen erschienen war, ist hier nichts mehr zu lesen. Diesen ganzen Stoff hat P aus der Sage geworfen, offenbar, weil er ihn für heidnisch hielt. Hier zeigt sich deutlich die Nachwirkung der furchtbaren Polemik der Propheten: es ist derselbe Geist, der in der »Reform« des Josia die uralte heilige Stätte von Bethel als heidnisch geschändet hatte und der hier aus den alten Sagen alles ausstößt, was diese Nachfahren an das Heidentum erinnert. Sicher ist also dies, daß die Vorstellungen von Gott bei P höher, entwickelter sind, als in den alten Sagen; und dennoch steht P tief unter diesen Alten, die zwar die »Kirchlichkeit« von Jerusalem noch nicht kannten, die aber wußten, was Frömmigkeit ist. Von der besten Seite zeigt sich P's Art in der berühmten und ihn besonders bezeichnenden Erzählung von der Schöpfung (vgl. S. 116 ff.): hier hat P's Stil trotz seiner nüchternen Definitionen und Klassifikationen eine feierlichgemessene Würde; und der supernaturalistische Gottesbegriff, der sich in dieser Erzählung des P klassisch ausspricht, und der sie von allen übrigen Schöpfungsmythen, besonders von dem babylonischen, so stark unterscheidet, macht dies Kapitel zu einem Markstein in der Geschichte der Offenbarung. - Ebenso wie die Religion, so ist auch die Sittlichkeit der Patriarchen bei P gereinigt. Auch hierin erscheint P als das letzte Wort einer Entwickelung, die wir schon in J und E verfolgt haben. Die alten Vätersagen, Ausdruck ältesten Volkslebens, enthielten gar vieles, was die Späteren, wenn sie ganz ehrlich sein wollten, eigentlich für Sünde und Schande halten mußten. Und doch sollten die Väter, so glaubte jene Zeit, Muster der Frömmigkeit und Tugend gewesen sein. Welche Mühe hatte man sich gegeben, hier wenigstens die gröbsten Anstöße notdürftig wegzuschaffen! P räumt nun hiermit endlich ganz auf: das Anstößige läßt er einfach weg (z. B. den Streit der Hirten Abrahams und Lots, Lots Eigennutz, Ismaels Verstoßung, Jaqobs Betrügereien); er wagt es dabei, gegebenen Falls geradezu das Gegenteil der Überlieferung zu behaupten: Ismael und Isaaq haben ihren Vater friedlich zusammen begraben (259), ebenso wie Jaqob und Esau (3529); Tatsachen, die er nicht wegbringen kann, weiß er anders zu begründen: so erklärt er den Segen Isaaqs über Jaqob aus Esaus sündigen Mischehen (2634f. 281ff.), und den Frevel an Joseph wälzt er auf die Söhne der Bilha und Zilpa ab (372).

- 5. Aus alledem ergibt sich, daß P mit der Tradition, die er vorfand, recht willkürlich umgesprungen ist. Alte Überlieferungen ließ er fallen oder veränderte sie nach Gutdünken; Notizen spann er zu ganzen Geschichten aus, und aus ganzen Geschichten nahm er nur Notizen; Motive verschiedener Sagen mischte er: er behauptete z. B., der Segen, den Jaqob von Isaaq empfing, sei der Abrahamsegen gewesen, woran die alten Erzähler gar nicht gedacht hatten (284, andere Beispiele S. 262. 271. 385); aus den lose nebeneinander stehenden Geschichten der alten Überlieferungen bildete er eine durchlaufende Erzählung von geschlossenem Zusammenhang, auch dies ein Zeichen spätester Zeit. An Stelle der Sagen setzte er seine Kapitel mit regelmäßigen Überschriften. Dieser Erzähler weiß also nichts von der Treue der Alten; er wird den Eindruck gehabt haben, man müsse hier kräftig durchgreifen, um einen Gottes würdigen Bau zu errichten. Die alten J und E waren nicht eigentlich »Schriftsteller«, sondern nur Sammler, P aber ist ein richtiger »Schriftsteller«; jene haben die überkommenen Bausteine nur lose zusammengehäuft, P aber hat einen einheitlichen Bau nach seinem Geschmack errichtet. Dennoch würde man sich irren, wenn man glauben würde, er habe seine Angaben in der Genesis geradezu erdichtet; dazu war die Überlieferung selbst für ihn zu stark; vielmehr hat er die Stoffe nur, wenn auch gewaltsam genug, um gearbeitet; wir können manchmal an Einzelheiten sehen, daß er, wo keines seiner Interessen in Frage kommt, im Gange der Begebenheiten seiner Quelle gefolgt ist (S. 151f.). Man darf also eine Angabe, die sich allein bei P findet, nicht schon deshalb verwerfen, sondern hat mit der Möglichkeit zu rechnen, daß er sie seiner Quelle entnommen habe. Diese Quelle aber war - wenigstens in der Genesis - weder J noch E selber, aber mit ihnen verwandt (vgl. S. 101. 261f. 385. 492).
- 6. Die Zeit des P ist nach dieser Schilderung deutlich. Er steht in jeder Beziehung am Schluß der ganzen Geschichte der Überlieferung, sicherlich auch durch eine große zeitliche Kluft von J und E geschieden: die lebendige Sage, aus der die alten Sammler J und E geschöpft hatten, muß damals ausgestorben gewesen sein, wenn sie P für seine Geschichtskonstruktion in dieser Weise vergewaltigen konnte. Und eine ungeheure Revolution der Geister muß inzwischen erfolgt sein; eine Revolution, die an Stelle des alten, in den Sagen niedergelegten Volkstums etwas ganz Neues geschaffen hatte; P ist die Urkunde einer Zeit, die sich von den alten Überlieferungen mit Bewußtsein lossagte, und die glaubte, die Grundlagen der Religion, anders als die Väter es getan, legen zu müssen. Und auch die Art dieses Neuen, das damals zur Herrschaft gekommen war, wird uns aus P ganz deutlich: es ist der Geist des gelehrten Priesters, der hier zu Worte kommt. Ferner ist uns auch dies aus der ganzen Art P's klar, daß es sich hier nicht etwa um das Werk einer besonders gerichteten Einzelperson handelt, sondern um einen großen Kreis, dessen Überzeugungen er ausspricht. P's Schrift ist geradezu eine offizielle Kundgebung. Es sind die Geschlechter der jerusalemischen Priester, von denen P ausgegangen ist. Daher der vortreffliche Name »Priesterkodex«. Wir kennen seit Wellhausen die Zeit, in die dieser Geist gehört. Es ist die Epoche nach der großen Katastrophe des Volkes und Staates von Juda, da das Volk, erschüttert von dem furchtbaren Eindruck seines unermeßlichen Unglücks, einsah, daß seine Väter gesündigt hätten, und daß eine große religiöse

Neugründung nötig sei. Aus dieser Zeit ist P mit seinem grandiosen Mangel an Pietät gegen die vormals heiligsten Traditionen seines Volkes allein verständlich. Auch daß es damals das Priestertum war, das, nachdem alle anderen Autoritäten abgewirtschaftet hatten oder untergegangen waren, allein noch aufrecht stand und das Volk zusammenhielt, ist uns wohlbekannt: die Gemeinde Judas steht nach ihrem Wiederaufbau unter der Herrschaft von Priestern. In diese Zeit gehört auch die eigentümlich entwickelte historische Gelehrsamkeit des P: das frühere Zeitalter hatte vortreffliche Geschichtenerzähler, aber keine gelehrten Geschichtsschreiber hervorgebracht; in dieser Zeit des Exils aber hatte die judäische Geschichtsschreibung ihre naive Unschuld verloren. Unter dem gewaltigen Einflusse der überlegenen babylonischen Kultur hatte auch das Judentum den Sinn für genaue Angaben der Zahlen und Maße gelernt; es gewöhnte sich jetzt an große Sorgfalt in statistischen Angaben, man schrieb Stammbäume ab. man durchstöberte die Archive nach zuverlässigen Urkunden, man stellte chronologische Berechnungen an, und man trieb sogar nach dem babylonischen Vorbild Weltgeschichte. Dasselbe Wertlegen auf genaue Chronologie auch bei Ezechiel, Haggai und Sacharia; dieselbe historische Gelehrsamkeit und besonders die Stammbäume auch in Esra, Nehemia und in der Chronik. Auch die Zählung der Monate, die sich bei P findet, ist in dieser Zeit im Judentum aufgekommen. Der Fortschritt, den dieser gelehrte Geist gegenüber der Unbefangenheit der früheren Zeit darstellt, ist unverkennbar, wenn auch die Erzeugnisse dieser Gelehrsamkeit uns oft wenig genug anmuten. Daß solche erste große Geschichtskonstruktionen, wie P eine bietet, zum großen Teil mit mythischem oder sagenhaftem Stoff arbeiten, also nach unseren Begriffen unzulänglich sind, ist wohl ein gewöhnlicher Fall in den Anfängen der »Weltgeschichte«. Man darf darin P mit Berosus vergleichen. - Auch der Nachdruck, den bei P Sabbath, Blutverbot und Beschneidung tragen, ist aus dieser Zeit verständlich: jenes Zeitalter, da alles auf die Freiwilligkeit des Einzelnen ankam, betonte die religiösen Gebote, die den Einzelnen verpflichten. Ja, man kann sagen, daß die Frömmigkeit der Patriarchen, die stets als »Gerim« (Fremdlinge) vorgestellt werden, und die sich ohne Opfer und Kultus behelfen müssen, ein Spiegelbild der Frömmigkeit des babylonischen Exils ist, da man im fremden Lande keinen Tempel und keine Opfer hat. Auch P's religiöse Beurteilung der Mischehen, besonders mit Kanaanäerinnen, womit man die Teilnahme am Abrahamsegen verwirke (281-9), und der Eifer, mit dem er die Stammbäume seines Volkes sammelt, führen in diese Zeit, wo das Judentum, zerstreut unter den Heiden lebend, kein eifrigeres Bestreben kannte, als sein Blut und seine Religion rein zu bewahren. - Viel sicherer aber noch als diese Beweise, die wir der Genesis entnehmen, sind die anderen, die aus den gesetzlichen Stücken in den folgenden Büchern fließen. Schließlich kommt zu diesen Argumenten die späte Herkunft des Sprachgebrauches von P1. Demnach gehört die Ansetzung des P im Exil zu den sichersten Ergebnissen der Kritik.

In welchem Jahrhundert P geschrieben ist, kann uns an dieser Stelle gleichgültig sein; doch möge so viel gesagt werden, daß nach Meinung sehr vieler

<sup>1.</sup> Wellhausen, Prolegomena 385 ff.; Ryssel, De elohistae pentateuchici sermone 1878; Giesebrecht ZAW I 177 ff.; Driver, Journal of Philology 1882 S. 201 ff.

Forscher P eben das Gesetzbuch des Esra ist, worauf die Gemeinde 444 verpflichtet worden, und an dessen Abfassung Esra auch irgendwie mitbeteiligt gewesen ist. Wir dürfen uns die Abfassung des Buches also in der Zeit etwa von 500 bis 444 denken. Auch P ist nicht auf einmal fertig gewesen, was indes für die Genesis kaum in Betracht kommt.

- 7. Der letzte Redaktor, der das ältere Werk JE und P vereinigt hat (RJEP), gehört demnach wohl in die Zeit nach Esra, sicherlich vor die Abzweigung der »samaritanischen« Gemeinde, die den Pentateuch mit herübergenommen hat. Daß eine solche Vereinigung der alten und der jungen Sammlung nötig war, zeigt uns, daß die alten Sagen sich zu tief in die Herzen eingegraben hatten, um durch den neuen Geist ausgerottet werden zu können. Gewaltige geschichtliche Stürme hatten inzwischen die alten heiligen Stätten entweiht, die ganze Vergangenheit erschien diesen Männern als Sünde; und doch, die alten Erzählungen, die diese Stätten verherrlichten, und welche die alte Zeit so unbefangen abspiegelten, ließen sich nicht zerstören. Der Versuch P's, das Alte zu verdrängen, war gescheitert; und eine pietätvolle Hand schuf eine Zusammensetzung von JE und P. Diese letzte Sammlung ist mit außerordentlicher Treue, besonders für P, geschehen; ihr Verfasser wollte womöglich kein Körnchen von P zu Boden fallen lassen. Daß er dabei P vor JE bevorzugt hat, werden wir ihm nicht übel nehmen: P hat überhaupt fortan das Judentum beherrscht. Besonders hat der Red, die Zeitrechnung von P als Rahmen der Erzählungen von J und E verwandt. Sehr weniges vermögen wir in der Genesis mit größerer oder geringerer Sicherheit von seiner Hand abzuleiten: so einige harmonistische Glossen oder Auffüllungen wie 1024 157. 8. 15 2746, in 35 13. 14, ferner Retuschierungen in 67 77. 22. 23, ferner 7 3a. 8. 9, sodann die Unterscheidung von Abram und Abraham, Saraj und Sara auch bei J und E u. a.
- 8. Damit ist im allgemeinen die Tätigkeit der Redaktoren an der Genesis abgeschlossen. Aber im einzelnen geht die Arbeit (»Diaskeuase«) am Text noch lange weiter. Kleinere Überarbeitungen sehen wir in Kap. 34 und in den Zahlen der Stammbäume, worin der jüdische, der samaritanische und der Text der griechischen Übersetzung voneinander abweichen. Größere Zusätze und Umarbeitungen sind noch erfolgt in 36 und 468—27; der letzte große Einsatz ist die Erzählung von Abrahams Sieg über die vier Könige; eine »midrasch«artige Legende aus spätester Zeit.
- 9. So ist die Genesis aus manchen Quellen zusammengeflossen. In dieser letzten Gestaltung ist sie nun geblieben; in dieser Form haben die alten Sagen einen unermeßlichen Einfluß auf alle späteren Geschlechter geübt. Man darf vielleicht bedauern, daß der letzte große Dichtergenius, der aus den einzelnen Geschichten ein großes poetisches Ganzes, ein wirkliches »israelitisches Nationalepos«, gestaltet hätte, nicht gekommen ist. Israel hat große religiöse Reformatoren hervorgebracht, die aus den zerstreuten Überlieferungen ihres Volkes in religiösem Geiste doch eine umfassende Einheit geschaffen haben. Aber einen Homer hat es nicht erzeugt. Für unsere Forschung ist das jedenfalls ein Glück; denn gerade, weil es so zu einem großen dichterischen Ganzen nicht gekommen ist und die Stücke im wesentlichen unverschmolzen nebeneinander stehen geblieben sind, sind wir im stande, die Geschichte des ganzen Hergangs zu erkennen. Darum

sollten die Sagenforscher, ganz anders, als es bisher geschehen ist, ihre Forschungen an der Genesis treiben; und die Theologen sollten lernen, daß man ohne Sagenforschung und besonders ohne Sagenanalyse die Genesis nicht verstehen kann.

- 10. Sodann noch ein Wort darüber, wie die Genesis zu der unverdienten Ehre gekommen ist, als ein Werk des Mose zu gelten. Es gab seit uralter Zeit in Israel die Überlieferung, daß die göttlichen Vorschriften über Kultus, Recht und Sitte, wie sie Priestermund verkündigte, von Mose herrührten. Als dann diese Vorschriften, die ursprünglich mündlich umliefen, in kleineren oder größeren Werken aufgeschrieben wurden, war es natürlich, daß sie unter dem Namen des Mose umgingen. Unser Pentateuch besteht nun neben den Sagensammlungen zugleich auch aus solchen Büchern gesetzlichen Inhaltes aus verschiedenen Zeitaltern und von sehr verschiedenem Geist. Beides, Sagen und Gesetze, in einem Buche zusammenzustellen, lag deshalb sehr nahe, weil es auch die Sagen vom Auszuge an hauptsächlich mit Mose zu tun hatten. So ist es geschehen, daß die Genesis der erste Teil eines Werkes geworden ist, dessen spätere Teile hauptsächlich von Mose erzählen und mancherlei Gesetze enthalten, die von Mose herrühren wollen. Innerlich aber hat die Genesis mit Mose nichts zu tun: der Feuergeist dieses gewaltigen, zornigen Titanen, der Moses nach der Überlieferung gewesen sein muß, und der Geist dieser Erzählungen, unter denen sich so manche humoristische und zarte befinden, sind durch eine gewaltige Kluft voneinander getrennt. Niemand, der die Genesis unbefangen liest, würde auf den Gedanken kommen, sie könne etwa von Mose verfaßt sein.
- 11. Im Bibelkanon ist das ganze Werk der »Tora«, des »Pentateuchs«, in fünf Bücher eingeteilt worden, von denen das erste bei den Rabbinen nach den ersten Worten »Berešith« d. h. im Anfange, in der griechischen Übersetzung der »Septuaginta« nach der ersten Erzählung »Genesis« d. h. Weltschöpfung genannt wird¹.
- 12. Überblicken wir zum Schluß die ganze Geschichte, die in diesem Buche niedergelegt ist, so erkennen wir, daß es fast ein Kompendium der ganzen Religionsgeschichte Israels genannt werden kann. Aber gerade wegen dieser inneren Mannigfaltigkeit macht die Genesis einen so ehrwürdigen Eindruck; nur die größten Schöpfungen des menschlichen Geistes lassen sich hierin mit ihr vergleichen: etwa die gewaltigen Dome, in deren Gestalt und Ausstattung der Geist vieler Geschlechter sich ausspricht, oder die Staaten, die in den Jahrhunderten langsam geworden sind, oder etwa der »Faust«, der Ausdruck eines ganzen übergewaltigen Menschenlebens. Alle diese ganz großen Schöpfungen sind nicht in sich einheitlich, weil sie mehr sind als die Erzeugnisse einer Stunde. Und doch ahnen wir in diesen Gestaltungen eine innere Einheit, die alle Mannigfaltigkeit zusammenhält: es ist doch dasselbe Volk, das sich den Dom gebaut hat, und das den Staat trägt. Dem frommen Betrachter aber, der an diesem Schlußpunkt angekommen ist, wird man es nicht verwehren können, wenn er diese Einheit in der Mannigfaltigkeit der Religionsgeschichte Israels als das Walten Gottes erkennt, der damals zu Kindern kindlich sprach und dann zu Männern männlich.

<sup>1.</sup> Über diese Namen vgl. Holzinger, Hexateuch 1 ff. und die Einleitungen.

## Reihenfolge der Stücke der Genesis im Kommentar.

|               | _        |                |           |                  |           |
|---------------|----------|----------------|-----------|------------------|-----------|
|               | Seite    | 1              | Seite     |                  | Seite     |
| 4 1 0 40      |          | 4.4            |           | 90.1             |           |
| 1 1-2 4a      | 101—131  | 14             | 279-290   | 32 1             | 353       |
| 2 4b-3 24     | 4-40     | 15             | 177—184   | 2. 3             | 354. 355  |
| 4 1-16        | 41-49    | 18 1a          | 263       | 4-22             | 355-359   |
| 17—24         | 49-53    | 1b. 2          | 184. 185  | 23—33            | 359—365   |
| 2526          | 54       | 3              | 263       | 33 1-16          | 365-368   |
| 5 1-28. 30-32 | 131—137  | 4—14           | 185—189   | 17-20            | 368. 369  |
| 29            | 54. 55   |                | 263       | 34               | 369—381   |
|               |          | 15. 16         |           |                  |           |
| 3 1-4         | 55—59    | 17             | 264—272   | <b>35</b> 1—5    | 380. 381  |
| 5-8           | 59—61    | 18             | 193—206   | 6a               | 387       |
| 9—22          | 140—143  | <b>19</b> 1—28 | 206—217   | 6b—8             | 381       |
| 7 1-5         | 61. 62   | 29             | 263       | 9. 10            | 388       |
| 6             | 143      | 30-38          | 217—220   | 11-13            | 387. 388  |
| 7—10          | 62. 63   | 20             | 220-226   | 14               | 381       |
| 11            | 144      | 21 1a          | 227       | 15               | 387       |
| 12            | 63       | 1b             | 272       | 16-20            | 382, 383  |
|               |          |                |           |                  |           |
| 13—16a        | 144      | 2a             | 227       | 21. 22a          | 383. 384  |
| 16b           | 63       | 2b-5           | 272       | 22b—26           | 388       |
| 17a           | 144      | 6-21           | 227-233   | 27—29            | 389       |
| 17b           | 63       | 22—34          | 233—236   | 36               | 389-395   |
| 18-21         | 144. 145 | 22             | 236 - 244 | 37 1             | 395       |
| 22. 23        | 63       | 23             | 273—277   | 2                | 492       |
| 24            | 145      | 24             | 244—260   | 3-36             | 401—410   |
| 8 1. 2a       | 145      | 25 1-6         | 260. 261  | 38               | 410 – 420 |
|               |          |                |           |                  | 400 400   |
| 2b. 3a        | 63       | 7—11a          | 277. 278  | 39 1—20a         | 420—426   |
| 3b—5          | 145      | 11b            | 260       | 20b—23 <b>40</b> | 426—432   |
| 6—12          | 63 - 65  | 12-17          | 278. 279  | 41 1-45          | 432—439   |
| 13a           | 146      | 18             | 190       | 46a              | 492       |
| 13b           | , 65     | 19, 20         | 385       | 46b—57           | 439-440   |
| 14-19         | 146. 147 | 21—26a         | 293-296   | 42               | 441-447   |
| 20-22         | 62. 63   | 26b            | 385       | 43               | 447-452   |
| 9 1—17. 28    | 147—151  | 27. 28         | 296. 297  | 44               | 452—457   |
| 18—27         | 78—83    | 29-34          | 200. 201  | 45               | 457—462   |
|               |          |                | 297—299   |                  |           |
| 10 1a         | 152      | <b>26</b> 1—33 | 299-305   | 46 1-5           | 462. 463  |
| 1b _          | 86       | 34. 35         | 385, 386  | 6-27             | 492—495   |
| 2—7           | 152. 153 | 27             | 305—316   | 28-34            | 463. 464  |
| 819           | 8791     | <b>28</b> 1—9  | 386       | 47 1—5a          | 464, 465  |
| 20            | 153      | 10             | . 315     | 5b               | 495       |
| 21            | 91       | 11-22          | 316-322   | 6a               | 495       |
| 22. 23        | 154      | 29 1-14        | 324-327   | 6b               | 465       |
| 24            |          | 15—23          | 327. 328  | 7—11             | 495       |
|               | 91. 92   | 24             | 387       | 12               | 465       |
| 25—30         |          |                |           |                  |           |
| 31. 32        | 154      | 25—28a         | 328. 329  | 13-26            | 465—469   |
| 11 1-9        | 92 - 101 | 28b. 29        | 387       | 27               | 465. 495  |
| 10-26         | 155. 156 | 30             | 329       | 28               | 496       |
| 27            | 156. 157 | 31-35          | 322. 333  | 29-31            | 470. 471  |
| 28-30         | 162. 163 | <b>30</b> 1—3  | 333       | 48 1. 2          | 471       |
| 31. 32        | 158      | 4a             | 388       | 3-6              | 496       |
| 12 1—4a       | 163—165  | 4b-9a          | 333, 334  | 7-22             | 471-475   |
| 4b. 5         | 262. 263 | 9b             | 388       | 49 1a            | 496       |
|               |          | 10-21          | 334—336   | 1b—28a           | 475—487   |
| 6-8           | 165—167  |                |           |                  |           |
| 9-13 4        | 168—173  | 22a            | 388       | 28b—32           | 496. 497  |
| 185           | 173      | 22b—24         | 336       | 33               | 475. 497  |
| 6             | 263      | 25-43          | 336—340   | 50 1             | 475       |
| 7—11a         | 174. 175 | 31 1—18a       | 340 - 344 | 2—11             | 488—489   |
| 11b. 12       | 263      | 18b            | 388       | 12. 13           | 497       |
| 13—18         |          | 19-54          | 344—353   | 14-26            | 489—491   |
| 10 10         | 110. 110 | 10 01          | 011 000   | 1. MU            | 200 201   |

# Abkürzungen

### der biblischen Bücher, Zeitschriften, Handbücher, Verfassernamen.

| A = Codex Alexandrinus der LXX  Act = Acta Aeth Hen = Aethiopischer Henoch  Am = Amos Ap Bar = Apocalypsis Baruch Ap Joh = Apocalypsis Johannis Bar = Baruch Cant = Canticum Chr = Chronik Dan = Daniel Dtn = Deuteronomium Eph = Epheserbrief Esr = Esra Esth = Esther Ex = Exodus Ez = Ezechiel Gal = Galaterbrief Gen = Genesis Hab = Habakuk Hagg = Haggai | Jer = Jeremia  Jes = Jesaia  Jo = Joel  Job = Hiob  Joh = Johannes  Jon = Jonas  Jos = Josua  JSir = Jesus Sirach  Jubil = Buch der Jubiläen  Koh = Koheleth  Kol = Kolosserbrief  Kor = Korintherbriefe  Kstr = Konstruktion  Lev = Leviticus  Lk = Lukas  Luc = Lucians Rezension  der LXX  Mak = Makkabäer  Mal = Maleachi  Mich = Micha  Mk = Markus  Mt = Matthaeus | Peš = Pesittha Prov = Proverbien Ps = Psalmen Ps Sal = Psalmen Salomos Pt = Petrus R, Red = Redaktor Reg = Regum libri Rom = Römerbrief Sam = Samaritaner I. II Sam = I. II Samuelisbuch Sap Sal = Sapientia Salomonis Slav Hen = Slavischer Henoch Sus = Susanna s. v. = sub verbo Sym = Symmachus Targ-Jon, -Onk = Targum-Onkelos, -Jonathan Test XII Patr = Testamenta XII Patriarcharum Theod = Theodotion Thess = Thessalonicherbriefe Thren = Threni |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Gen = Genesis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Mich = Micha                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Theod = Theodotion                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Hagg = Haggai<br>Hebr = Hebräerbrief                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Mt = Matthaeus<br>Nah = Nahum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Thren = Threni Tob = Tobias                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Hen = Henoch Hos = Hosea Hs = Handschrift                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Neh = Nehemia<br>Num = Numeri<br>Ob = Obadia                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | VetLat = Vetus Latina Versio<br>Zach = Zacharia<br>Zeph = Zephania                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Jak = Jakobusbrief Jdc = Judicum liber                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Or Sib = Oracula Sibyllina<br>Or Man = Oratio Manasse                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |

```
ARW
         = Archiv für Religionswissenschaft
         = Beiträge zur Assyriologie
BA
         = Deutsche Literaturzeitung
DLz
         = Göttinger Gelehrte Anzeigen
GGA
         = Riehms Handwörterbuch des biblischen Altertums 1884
HW
         = Keilinschriften und das A. T., 3. Aufl. 1902
KAT<sup>3</sup>
KB = Keilinschriftliche Bibliothek
MDOg = Mitteilungen der Deutschen Orientgesellschaft
         = Orientalistische Litteratur-Zeitung
OLz
         = Herzogs Realencyclopädie
RE
         = Religion in Geschichte und Gegenwart I 1909
RGG
StGThK = Studien zur Geschichte von Theologie und Kirche
ThLbl = Theologisches Literaturblatt
ThLz = Theologische Literaturzeitung
ThStKr = Theologische Studien und Kritiken
ThT = Theologisch Tijdschrift
         = Zeitschrift für Assyriologie
ZA
ZAW
         = Zeitschrift für alttestamentliche Wissenschaft
```

ZDMG = Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft ZDPV = Zeitschrift des Deutschen Palästina-Vereins ZNW = Zeitschrift für neutestamentliche Wissenschaft

Ball = Ball, Book of Genesis in Hebrew 1896 Benzinger<sup>2</sup> = Benzinger, Hebräische Archäologie, 2. Aufl. 1907. Budde = Budde, Urgeschichte 1883

Cheyne = Cheyne, Traditions and Beliefs of Ancient Israel 1907

Delitzsch, Franz, = Franz Delitzsch, Neuer Commentar zur Genesis 1887

Dillmann = Dillmann, Genesis, 6. Aufl. 1892 Driver = Driver, Book of Genesis, 4 ed. 1903 Eerdmans = Eerdmans, A.T.liche Studien I 1908

Eerdmans II = Eerdmans, A.T.liche Studien II 1908.

Ehrlich = Ehrlich, Randglossen zur hebräischen Bibel I 1908 (benutzt von S. 162 an)

Enc Bibl = Encyclopaedia Biblica

Enc Brit = Encyclopaedia Britannica Frankel = Frankel, Über den Einfluß der palästinensischen Exegese auf die alexandrinische Hermeneutik, Leipzig 1851

Gesenius 14 = Gesenius-Buhl, Hebräisches Handwörterbuch, 14. Aufl. 1905

Greßmann = Greßmann, Ursprung der israelitisch-jüdischen Eschatologie 1905

Guthes BW = Guthe, Kurzes Bibelwörterbuch 1903

Haller = Haller, Religion, Recht und Sitte in den Genesissagen 1905

Holzinger = Holzinger, Genesis 1898

Jeremias ATAO<sup>2</sup> = Alfred Jeremias, Das A. T. im Lichte des alten Orients, 2. Aufl. 1906

Kautzsch<sup>3</sup> = Kautzsch, Heilige Schrift des A.T.<sup>3</sup> I 1909

Kautzsch-Socin<sup>2</sup> - Kautzsch und Socin, Genesis mit äußerer Unterscheidung der Quellen-schriften, 2. Aufl. 1891 Kittel - Kittel, Biblia Hebraica I 1905

v. d. Leyen = von der Leyen, Zur Entstehung des Märchens im Archiv für das Studium der neueren Sprachen und Literaturen CXIII 249 ff., CXIV 1 ff., CXV 1 ff., CXV 1 ff., CXVI 1 ff. 282 ff.

Meinhold = Meinhold, Biblische Urgeschichte 1904

Ed. Meyer I<sup>2</sup> = Ed. Meyer, Geschichte des Altertums I, 2. Aufl. 1909 Olshausen = Olshausen, Beiträge zur Kritik des überlieferten Textes im Buche Genesis, Mitteilungen der Berliner Akademie der Wissenschaften, Juni 1870

Procksch = Procksch, Nordhebräisches Sagenbuch 1906 Reuß = Reuß, Das A. T. III 1893 Roscher, Lex. = Roscher, Ausführliches Lexikon der griechischen und römischen Mythologie

Siegfried-Stade = Siegfried und Stade, Hebräisches Wörterbuch 1893 Sievers = Sievers, Metrische Studien I 1901 II 1904, 1905

Spurrell = Spurrell, Notes on the Text of Genesis 1896

Strack = Strack, Genesis 1897

..... bezeichnet durch Konjektur hergestellten Text. § verweist auf Gesenius-Kautzsch, Hebräische Grammatik, 27. Aufl. 1902.

## Erklärung der Schriftarten im Text der Übersetzung.

- 1) In Borgis Antiqua ist die Hauptquelle des Jahvisten (J) gesetzt, in der Urgeschichte J<sup>o</sup>, in der Abrahamgeschichte J<sup>a</sup>; in der Jaqobgeschichte dient die Schrift zur Bezeichnung des Jahvisten überhaupt, in der Josephgeschichte zur Bezeichnung des Hauptstranges.
- 2) Korpus Renaissance ist für eine Nebenquelle des Jahvisten (J) verwendet, in der Urgeschichte  $J^i$ , in der Abrahamgeschichte  $J^b$ , in der Josephgeschichte für die hinzugefügten Kapp. 38 und 49.
- 3) Petit Antiqua bezeichnet diejenigen Stücke innerhalb des Jahvisten (J), die keiner der beiden Quellen angehören oder vom Sammler herrühren (J<sup>r</sup>).
  - 4) In Korpus Kursiv ist der Elohist (E) gesetzt.
  - 5) In Korpus Fraktur ist der Priefterkoder (P) gesetzt.
- 6) Petit Fraktur ist nur für 14. 361—8. 40—43 468—26, die keiner der sonstigen Quellensschriften angehören, verwendet.
- 7) Petit Romanisch Kursiv, meistens in eckigen Klammern, bezeichnet spätere Hinzufügungen, handschriftliche Varianten, Redaktorenzusätze u. dergl.

## Urgeschichte.

## Die Urgeschichte bei J.

1. Paradiesesgeschichte 24b—25 3. 2. Qain und Abel 41—16. 3. Qains Stammbaum 417—24. 4. Šeths Stammbaum 425f. . . . 529 . . . . 5. Engelehen 61—4. 6. Sintflut in 65—822. 7. Noahs Weinbau, Kanaans Verfluchung 920—27. 8. Völkertafel in 10. 9. Babylonischer Turm 111—9.

. In der Ansetzung dieser Stücke für J stimmen die modernen Forscher, fast bis auf den Vers überein. Die literarische Frage in diesem Abschnitt kann demnach gegenwärtig nur die der Komposition des J sein. —

Der Sammler, von dessen Hand wir diese Sagen besitzen, wird zunächst beabsichtigt haben, sie nach der chronologischen Reihenfolge zusammenzustellen: zuerst eine Erzählung von den Ursprüngen, vom Leben der Menschen im Paradiese und von der Vertreibung; im folgenden mag ihm der Gedanke vorgeschwebt haben, das allmähliche furchtbare Zunehmen des Verderbens in der Menschheit nach dem Fall zu veranschaulichen: die erste Sünde war nur eine Kindersünde, die zweite aber ein Brudermord; durch den Fortschritt der Kultur wird die Menschheit immer schlechter. Beweis dafür das grausame Rachelied des Lamech, schnaubend von Mord und Blut, bis sogar die Grenzen zwischen Gottheit und Menschheit zu fallen drohen. Da reut es Gott, die Menschen geschaffen zu haben, und die alte Menschheit geht unter in der Flut. Aber ein Rest wird gerettet, und die Geschichte der Menschheit beginnt von neuem. Doch die Menschen sind nicht besser geworden: selbst im Hause des Frommen findet sich ruchloser Frevel. Titanische Überhebung zieht das Gericht Gottes auf sich und bewirkt die Zersplitterung der ursprünglich einheitlichen Menschheit: so entstehen die Völker der Erde und verteilen sich über den Erdkreis. Nach dieser Einleitung ist es nunmehr Zeit, Abrahams Stammbaum und seine Geschichte zu erzählen. - So redet diese Urgeschichte, wie sie sich der letzte Sammler des J vorgestellt haben mag, von der Sünde der Menschheit, die nach kurzem Unschuldsstand Gottes Gebot übertrat und sich in Frevel verstrickte. in denen sie noch immer liegt, und von Gottes Zorn, der die Menschen aus dem Garten verstieß, ihre Lebenszeit beschränkte, die alte Menschheit durch die Sintflut vertilgte und die neue beim Turmbau versprengte; zugleich aber von der Gnade des Höchsten, der das erste Paar nicht sofort sterben ließ, der an dem frommen Abel seine Lust hatte, der den Brudermörder warnte und dann selbst gegen ihn barmherzig war, der Noah begnadigte, als er ihn gerecht erfand, und dann ein ewiges Gelöbnis seiner Schonung errichtete, der schließlich, als die Menschheit durch sein Gericht zerspalten war, sich Abraham erwählte und in ihm ein neues Volk stiftete. Eine Urgeschichte der Menschheit von einer religiösen und sittlichen Hoheit, der andere Völker nichts Gleichwertiges an die Stelle zu setzen haben (vgl. Sellin, Biblische Urgeschichte 42 f.).

Nun bedarf es nicht vieler Untersuchung, um zu zeigen, daß dieser Faden, wie ihn der letzte Sammler sich gedacht haben wird, in den Geschichten selber sehr

wenig hervortritt. Die Stücke selbst beginnen fast durchweg ganz abrupt, sie sind spröde gegen einander oder widersprechen einander gar: so setzt die Geschichte von Qains Brudermord voraus, daß damals schon überall auf Erden Menschen waren. Nach 417 baut Qain die erste Stadt namens Henoch, nach 114 ist Babel die erste Stadt gewesen und viel später gebaut worden: nach einer dritten Notiz hat schon Nimrod über Babel geherrscht 1010. Qains Stammbaum, der mit der Teilung der Menschheit in drei Stände schließt, will dabei offenbar nicht die Entstehung der Hirten, Musikanten und Schmiede einer längst vergangenen Urzeit, sondern vielmehr der gegenwärtigen Menschheit erklären und ist also ursprünglich nicht auf eine Fortsetzung berechnet gewesen, in der die ganze Menschheit durch die Flut vernichtet wird. Ferner ist 61-4 ursprünglich nicht die Einleitung zur Flutsage. Weiter ist der Noah der Flut, der Vater von Sem, Ham und Japheth, ein auderer als Noah der Landmann, der Vater von Sem, Japheth und Kanaan. Ferner ist die Völkertafel, wonach sich die Nationen durch Familienvergrößerung trennen, eigentlich eine Parallele zu 111-9, wonach sie durch Gottes Eingreifen geschieden worden sind. Eine Reihe dieser Beobachtungen nach Wellhausen, Composition des Hexateuchs 3 8ff.

Aus allen diesen und ähnlichen Feststellungen folgt zunächst, daß die alten Sagen ursprünglich nicht in der gegenwärtigen Verbindung existiert, sondern in mündlicher Tradition jede für sich bestanden haben (vgl. Wellhausen, Prolegomena<sup>6</sup> 334). Daß zwei Sagen von einander unabhängig sind, ist also hier und überhaupt in der Genesis (vgl. die Einleitung § 3, 6) nicht ein außergewöhnlicher, sondern vielmehr der regelmäßige Fall. Jede der Ursagen: vom Paradies, von Qain und Abel, von den Engelehen, von der Sintflut, von Neahs Weinbau, vom Turm steht auf eignen Füßon: keine setzt eine andere notwendig voraus oder weist auf eine andere als ihre natürliche Fortsetzung hin. Erst nachträglich sind diese Sagen in einen gewissen Zusammenhang gesetzt worden; solche Verbindungsstücke sind 425, 529 66 91sf., also, wie man sieht, sehr wenige: der Zusammenhang innerhalb der Urgeschichten ist besonders locker, lockerer als in den anderen Sagengruppen der Genesis. Hieraus ergibt sich für die Quellenkritik, daß man nicht nach Urquellen suchen darf, die in sich einen vollständig oder auch nur einigermaßen geschlossenen Zusammenhang gehabt hätten; vielmehr werden auch diese Ursammlungen im wesentlichen aus einzelnen, mit einander nur lose zusammenhängenden Sagen bestanden haben. In manchen der Geschichten finden sich einzelne Angaben über menschliche Erfindungen: es liegt daher der Gedanke nahe, in den Sagen einen Faden zu suchen, der die Geschichte dieser Dinge zusammenhängend erzählt; aber auch diese Erwartung täuscht: wird doch Gen 2f. der aus dem Paradiese vertriebene Mensch sehon als Bauer vorgestellt, und im folgenden stehen solche kulturhistorische Netizen bunt durcheirander vgl. zu 417-24; es gelingt nicht, eine verständige Ordnung darin zu finden. - Die Exegese wird mit diesem Tatbestand rechnen und jede dieser Geschichten aus sich selbst erkiären müssen. Demnach wolle man auch den Wert eines Forschens nach Ursammlungen ja nicht überschätzen! Für das Verständnis der Erzählungen selber ist dabei sehr wenig zu gewinnen.

Daß aber der Urgeschichte bei J ältere Sammlungen zu Grunde liegen, steht fest. Dieser Tatbestand ist ganz deutlich an der Paradieses- und an der Babel-Turmbau-Sage wie an der Völkertafel zu erkennen, die aus zwei Quellen zusammengesetzt sind; auch in den Qaingeschichten sind mehrere, mindestens drei Fäden zu beobachten. Beschders deutlich aber geht die Existenz mehrerer Sammlungen daraus hervor, daß wir zwei parallele Urstammbäume, über Qain und über Šeth besitzen; solche Stammbäume sind ihrer Natur nach nicht alte Volkssagen, sondern nur als Erzeugnisse einer gelehrten, sammelnden Arbeit denkbar; es muß also mindestens zwei Ursammlungen gegeben haben (vgl. hierüber und zum folgenden die Erklärung). Die genaueren, sehr schwierigen Untorsuchungen über diese beiden Quellen sind begonnen von Wellhausen (zuletzt abgedruckt in Composition des Hexateuchs 7 ff.), fortgesetzt von Budde, Urgeschichte und Stade,

ZAW XIV 250 ff. (vgl. die Zusammenstellungen bei Holzinger, Einleitung in den Hexateuch 138 ff. und Kommentar zur Genesis 120 ff.), neuerdings von Meinhold, Biblische Urgeschichte 129f. 117, Erbt, Urgeschichte der Bibel in den Mitteilungen der Vorderas, Gesellschaft 1904 und Sievers, Metrische Studien II, Hebräische Genesis in den Abhandlungen der Philol.-Hist. Klasse der Kgl. Sächs. Gesellschaft der Wissenschaften XXIII 1905. Auszugehen ist nicht sowchl vom Hauptinhalt der Sagen - denn darin steht schließlich jede Sage für sich -, sondern von denjenigen Merkmalen, an denen sich eine Redaktion verrät. Das redaktionelle Zwischenstück 918a. 19 ist bestimmt, von der Sintflutsage zum Stambaum von Sem Ham Japheth überzuleiten; die Sintflutsage und dieser Stammbaum gehören also zur selben Quelle; während anderseits der andere Stammbaum Šem Japheth Kanaan in der Geschichte von Noahs Weinbau vorausgesetzt wird. 529, ursprünglich ein Stück des Sethitenstammbaums bei J (vgl. die Erklärung), blickt zurück auf den Fluch Jahves über den Acker 317 (1922) und vorwärts auf Noahs Weinbau 920-27; demnach gehört eine Rezension der Paradiesesgeschichte mit dem Sethitenstammbaum und der Geschichte von Noahs Weinbau ursprünglich zusammen. Die beiden Stammbäume über Qain und über Seth schließen sich aus. Die Erzählung von den Engelehen mag der Sintfluterzählung als eine Motivierung des schrecklichen Strafgerichts vorausgegangen sein. Darnach rechne man mit Verteilung der parallelen Stücke zur ersten Sammlung: 1) Stücke der Paradieseserzählung 2) Seths Stammbaum 3) Noahs Weinbau 4) eine Völkertafel (Sem Japheth Kanaan) 5) Sage von der Stadt Babel; zur zweiten Sammlung: 1) Stücke der Paradieseserzählung 2) Qains Stammbaum. 3) Engelehen 4) Sintflut 5) eine Völkertafel (Šem Ham Japheth) 6) Turmbausage. Die Erzählung von Qains Brudermord scheint keiner der beiden Quellen anzugehören, sondern erst durch den Sammler des Ganzen mithinein gestellt zu sein. Weiteres bei den einzelnen Abschnitten. Aus Gründen, die im folgenden S. 26 und zu 4. 425f. erörtert werden, ist die erste Sammlung »Je«, die zweite »Ji« genannt worden; Stücke, die vom Sammler des Ganzen herrühren oder hinzugefügt sind, werden mit »Jr« bezeichnet.

Anders andere. Nach Wellhausen, Composition 3 14 ist ein ursprünglicher Kern (2. 3. 416-24 111-9) anzunehmen, der später durch Ergänzungen vermehrt worden ist; gegen diese Annahme spricht, daß auch 2. 3 und 111-9 nicht einheitlich sind; es handelt sich im ganzen um die Zusammenarbeitung zweier Quellen, nicht um einen »Kern« und »Ergänzungen«. - Budde, Urgeschichte unterscheidet zwei Quellen: J¹ 24b-9. 16-25 31-19. 21 63 323 (Paradiesesgeschichte) 41. 2bβ. 16b. 17-24 (Qains Stammbaum) 61. 2. 4 109 (Engelehen und Nimrod) 111-9 (Turmbau) 920-27 (Noahs Weinbau); J2 enthält eine Schöpfungsgeschichte, eine Paradiesesgeschichte, Sethitentafel, Flutsage, Völkertafel. Je ist nach Budde eine durchgreifende Neubearbeitung und Umgestaltung von Je, die, wie er glaubt, von hoher Stelle« ausgegangen ist und veine gewissermaßen amtliche. sehr bewußte Berichtigung urwüchsig volkstümlicher Überlieferung darstellt« (462). Budde hat das große Verdienst, in der Urgeschichte des J zwei Quellen festgestellt und damit der Forschung für lange Zeit die Wege gewissen zu haben; aber das Hauptunterscheidungsmerkmal seiner beiden Quellen, nämlich das Vorhandensein oder Fehlen der Sintfluterzählung, ist nicht zulänglich, da alle diese Sagen sehr selbständig gegen einander sind und eine Anspielung an die Sintfluterzählung nur 918 vorkommt. Budde setzt die Abfassung seines »J2« des darin enthaltenen babylonischen Stoffes wegen in assyrische Zeit, während er »J1« für älter hält; indeß auch »J1« enthält ostländische Stoffe: Paradieseserzählung, Turmbau, Nimrod. - Stade, ZAW XIV 274-283 unterscheidet drei Schichten: a) 2. 3. 111-9 b) 425f. 17-24 920-27, vielleicht auch 109 und 61.2 c) Sintflutsage; die dritte Schicht sei hinzugekommen, als die beiden ersten schon vereinigt gewesen seien. Aber diese Schichten bilden in sich keinen deutlichen Zusammenhang. - Alle diese Versuche, die im einzelnen sehr vieles für die Erklärung der Erzählungen eingebracht haben, haben gemeinsam, daß in den Geschichten selbst der verbindende Faden gesucht wird. Sie fallen dahin, sobald man Ernst damit

macht, daß in der mündlichen Tradition und selbst noch in den Sammlungen jede einzelne Sage unabhängig von den anderen ist.

Meinhold folgt im ganzen der in diesem Kommentar vorgetragenen Quellenscheidung, nur daß er auch die Flutsage als späteren Zusatz betrachtet; wofür man immerhin geltend machen kann, daß ein Sammler, der die Flutsage aufnehmen wollte, vorher schwerlich den Qainitenstammbaum gebracht haben wird.

In neuerer Zeit hat man versucht, auch die Metrik zur Quellenscheidung heranzuziehen; aber die Frage, ob diese Texte überhaupt eine metrische Gliederung haben und welche es im einzelnen sein mag, ist noch ungelöst vgl. die Einleitung § 3, 2; wie denn die beiden Versuche, von Erbt und von Sievers, in den Ergébnissen stark von einander abweichen und beide nicht zu einer überzeugenden Quellenscheidung gekommen sind. Erbt unterscheidet J1, J2 und E: J1 enthalte eine Paradiesesgeschichte, Qaias Brudermord, Engelehen, Nimrod, Turmbau und Zerstreuung; J<sup>2</sup> eine andere Paradiesesgeschichte, auch hier eine Sage von Qains Brudermord, Qains Stammbaum, eine Sintfluterzählung, eine Völkertafel, Sage von Babels Gründung und der Sprachenverwirrung; E eine dritte Paradiesesgeschichte, Seths Stammbaum, eine zweite Sintfluterzählung, Kanaans Verfluchung, eine zweite Völkertafel. J1 soll in Versen mit 4, J2 und E in Versen mit 6 Hebungen geschrieben sein. - Sievers scheidet: 1) Jα, den »Siebenertext«, enthaltend eine Paradieseserzählung, Qain und Abel, Noahs Geburt, Sintslut, Turmbau zu Babel; 2) Jβ, Siebener mit Kurzvers wechselnd: eine Völkertafel; Jγ, den »Sechshebertext«: Qainitenstammbaum, Lamechlied, Sethitenstammbaum (!), Engelehen; 3) J&, Sechsheber mit Kurzvers wechselnd: in der Paradieseserzählung, Engelehen, Qains Verfluchung, eine Völkertafel; 4) Je, den »Achtertext«: in der Paradieseserzählung.

## 1. Paradiesesgeschichte 24b-324 Je und Ji.

2 4b Zur Zeit, da Jahve Gott Erde und Himmel schuf, — <sup>5</sup>[als noch keine Sträucher auf Erden waren und keine Kräuter gewachsen waren, weil Jahve Gott noch nicht hatte regnen lassen auf Erden und Menschen noch nicht waren, den

<sup>2, 4</sup>b—25. Geschichte der Ursprünge: die Erde ist ursprünglich trocken; es entsteht dann Wasser, Mensch, Bäume, Tiere und Weib. Diese Reihenfolge ist ganz anders als die bei P. 4b—7 Der Urzustand, das Wasser, der Mensch. Auch diese Erzählung kennt einen Urzustand. Die Satzgliederung ist wohl: 4b Vordersatz, 5.6 Zwischensatz, 7 Nachsatz; der lange Zwischensatz gibt der Periode etwas Schleppendes, weshalb man hier die Tätigkeit eines Red. anzunehmen pflegt; eine Vermutung über den Grund des Eingreifens im folgenden S. 28. — Der Ausgangspunkt bei J und P ist sehr verschieden; dort steht am Anfang das Wasser, hier das Trockne: die Erde ist uraufänglich eine wasserlose Wüste; dort ist das Wasser der Feind, hier der Freund. Aus 5 geht hervor, wie der Erzähler sich den gegenwärtigen Zustand der Welt denkt: der Regen ist es, auf den alles ankommt, von dem heutzutage alle Fruchtbarkeit auf Erden

Acker zu bebauen]; <sup>6</sup>ein Strom brach aus der Erde hervor und tränkte die ganze Fläche des Ackers — [<sup>7</sup>da formte Jahve Gott den Menschen aus Staub

herrührt. Diese Schilderungen bei P und bei J gehen auf sehr verschiedenes Klima zurück: dort das Klima eines Überschwemmungen unterliegenden Alluviallandes, hier das Klima eines Landes, das im Spätsommer unter der Dürre seufzt, bis die Gottheit den heißbegehrten Regen spendet und so die ganze Welt neu schafft: so ist das Klima der syrisch-arabischen Wüste, Nordmesopotamiens, Syriens, Kanaans. - 4 am Tage da: J legt schwerlich Wert darauf, daß alles am selben Tage entstanden sei, nimmt aber im Unterschiede von P auch nicht mehrere Schöpfungstage an. - יהוה אלהים findet sich in der Genesis im hebr. nur in cap. 2. 3 (LXX liest abweichend vom hebr. 25. 7. 9. 19. 21 ο θεός). Die Zusammenstellung beider Gottesnamen erklärt sich nach gewöhnlicher Annahme aus späterer Ausgleichung mit P (so sicher bei LXX in 71 821 912, die auch sonst im Gebrauche der Gottesnamen mehrfach vom hebr. Text abweicht vgl. Eerdmans I 79), nach Eerdmans I 78 ff. daraus, daß eine polytheistische Sage hier auf Jahve übertragen worden sei (322), vielleicht aber besser aus der Zusammenarbeitung zweier Quellen der Paradiesessage, von denen die eine החוד, die andere אלהים gesagt hat, vgl. Budde 233 f.; weiter darüber unten S. 26. --5 Der Urzustand vor der Schöpfung wird negativ geschildert, was auch in anderen Schöpfungserzählungen häufig ist, vgl. die beiden babylonischen Erzählungen »Schöpfung und Chaos« 401f. 419, KB VI 1 S. 1. 39f. und Winckler, Keilinschriftl. Textbuch 2 98. 102, ferner die ägyptischen Darstellungen Erman, Agypt. Rel. 28, Hommel, ThLbl XXII 555, die spätjüdische IV Esr 61ff. vgl. auch Prov 822ff., die altnordische H. Gering, Edda 3 und im Wessebrunner Gebet (Müllenhoff u. Scherer, Denkmäler deutscher Poesie und Prosa 3 1) u. a. Das ist offenbar Stil der Schöpfungsmythen gewesen, wie denn auch andere »ätiologische Erzählungen (vgl. die Einleitung § 2, 3. 7) ganz gewöhnlich mit einer negativen Schilderung beginnen. - »Jahve regnet« wie Zeis vei. Daß Jahve es ist, der den Regen gibt, ist dem in Kanaan lebenden Israeliten höchst anschaulich: der Regen kommt ja vom Himmel, »von Jahve her«. So ist von Gottes Gnade alles Leben in Palästina abhängig. Anderseits ist dem palästinensischen Bauern deutlich, daß er selber auch etwas dazu tun muß, damit Pflanzen wachsen: היה Sträucher (besonders in der Wüste Gen 21 15 Job 304.7) sprossen allein durch Gottes Regen; aber damit awy (besonders Nutzpflanzen, Speise für Menschen und Vieh) gedeihen, muß der Mensch mit Hand anlegen; ehe Regen und Mensch da war, gab es weder שיה noch משב. Diese Reflexion auf die menschliche Mitwirkung bei Gottes Schöpfung erscheint uns höchst naiv. Bei weitem wissenschaftlicher ist die Einteilung der Pflanzen bei P je nach der Art ihres Samens Gen 1. Charakteristisch ist, daß von Bäumen an dieser Stelle nicht geredet wird; in der Landschaft, in welcher der Mythus-zu Hause ist, muß es wenig Bäume gegeben haben. — מֶּכֶּם mit Impf. § 107 c. — אות מבר LXX Peš u. a. »Quelle«, vielleicht das babylonische edû Flut, Hochwasser (vgl. Delitzsch, Handwörterb. 22), Job 3627 (wie es scheint) Bezeichnung des himmlischen Wasserbehälters; Targ »Wolke«: Neuere »Nebel«. Die Bedeutung »Flut« ist vorzuziehen: der Nebel befeuchtet die Erde wohl, aber »tränkt« sie nicht (Holzinger). Das seltene Wort, das vielleicht auch in der auf den Paradiesesstrom anspielenden Stelle Jes 3321 vgl. unten (»Allgemeines« 6) vorkam (אדיר יהוה korrumpiert aus אדיר יהוה?), wird ein term. techn. dieser Entstehungsgeschichte gewesen sein wie ההר עבהר und ההר לבהר Gen 1. Wenn die Übersetzung »Quell, Flut« richtig ist, so scheint der אַ als eine im Flachland hervorsprudelnde Quelle gedacht zu sein. Der Vorstellung von der Entstehung des 'ed aus trockenem Lande ist parallel die Vorstellung von der Geburt des Meeres aus dem Schoß der Erde Job 38s. — בשלה והשקה Tempora § 112 e. - Bemerkenswert ist, daß nicht gesagt wird, daß Jahve diesen 'ed schafft; Jahves »Schöpfungen« werden erst von 7 an erzählt. Es klingt hier also vielleicht die, sicherlich höchst altertümliche, Vorstellung nach, daß der 'ed eine Größe sei, die nicht von Jahve herkommt. - Ferner fällt auf, daß diese Erzählung vom 'ed, der die Erde getränkt habe, eine andere ist als die von 5, wonach es der Regen Jahves ist, der

aus dem Acker, und er blies ihm den Odem des Lebens in die Nase: so wurde der Mensch ein lebendiges Wesen.] <sup>8</sup>Da pflanzte Jahve Gott einen Garten

sie fruchtbar macht. Beides wird durch die Targume, die 'ed mit »Wolke« übersetzen, harmonisiert. Wie der Erzähler dazu kommt, beide Vorstellungen zu verbinden, vgl. unten S.23. - 7 Der Zusammenhang des Ganzen ist: ursprünglich war die Erde trocken, dann wird sie befeuchtet; und nunmehr schafft Jahve seine Geschöpfe aus feuchter Erde: aus feuchter Erde »bildet« er - mit eigener Hand - den Menschen 7 und die Tiere 19, wie auch der Töpfer (בֶּר Terminus von der Töpferarbeit) seine Gebilde aus feuchter Erde formt; und nur auf befeuchteter Erde können Bäume wachsen 8. - Voraussetzung der Tier- und Menschenbildung aus Erde ist wohl, daß der Kulturkreis des Erzählers Menschenund Tierbilder aus Ton kennt, wie sie bei den Ausgrabungen in Palästina zahlreich gefunden worden sind vgl. Benzinger2 221 f. - Der menschliche Körper ist aus - Staub gebildet; häufige Anspielungen im AT. an diesen Ursprung des menschlichen Körpers 319. 23 1827 Ps 903 10314 u. a. Ähnliches in babylonischen (z. B. KB VI 1 S. 121 Z. 34f., S. 287 Z. 4ff., Zimmern; KAT 3 506) griechischen (Preller-Robert, Griech. Mythologie I4 81f.), ägyptischen, indischen und chinesischen (Jeremias, ATAO 2 167 und A. 2) Mythen; auch im Lateinischen kommt homo von humus, was schon den Alten bekannt ist vgl. Quintilian inst. or. I 6, 34, Hygin, fab. 220, vgl. auch A. Dieterich, Mutter Erde 76 A. 2. Dieser Zug antwortet auf die Frage, woraus der menschliche Körper bestehe; der Antike antwortet: aus Erde; die Erde, Mutter alles Lebendigen, hat ihn hervorgebracht wie die Pflanzen und die übrigen Geschöpfe; wie denn der Mensch im Tode auch wieder zu Erde wird 319; hier ist der Gedanke monotheistisch abgewandelt: Jahve ist es, der den Menschen aus Erde schafft, vgl. Nöldeke, ARW VIII, 161f. Ein Erstlingsversuch der organischen Chemie. - Zum acc. 557 § 117 hh. - Dieser Staub ist aus ארמה genommen. Ursprünglich sind אַני und אַר wohl Varianten; ist wohl sekundär vgl. unten S. 26. — Der Zug, daß der Mensch aus אַדָּמָה gebildet sei, hat zugleich den Zweck, den Namen des Menschen zu erklären: er heißt באָד, weil er von der אָרָפָה stammt. אָרָפָה ist nach 5. 6 das bewässerte, bebaute Land, der Acker: mit dieser אָדָהָה hängt das Leben des אָדָה aufs engste zusammen: aus dem Acker ist er geschaffen, den Acker zu bebauen ist sein Beruf 5 323, auf dem Acker ist seine Wohnung 323, und zum Acker kehrt er zurück, wenn er stirbt 319. Daher leitet der Mythus auch seinen Namen vom Acker ab: der Mensch also ist und sein Name bedeutet »Ackersmann«. Diese Etymologie kann nur in einem Bauernvolke entstanden sein. - Das Folgende erklärt das Rätsel des Lebens in kindlicher Weise, der Mensch hat etwas Geheimnisvolles in sich, das Leben, das was aus seiner Nase haucht, die מַּנְיֵמֶת הַנְּיִם, den Lebensodem. Diese Zusammenstellung oder Verwechselung von Leben und Atem ist für antike Beobachtung sehr natürlich: so lange der Mensch Atem hat, lebt er; mit dem Atem aber verläßt das Leben seinen Körper. Woher kommt dieses Wunderbare, Geheimnisvolle? Nur Gott kann es gegeben haben. Der Mythus erzählt nun in seiner kindlichen Art, daß Gott dem Menschen etwas von seinem eigenen Odem eingeblasen hat; dieser göttliche, Wunder wirkende Odem aber wurde, so meint der Erzähler wohl, im Menschen ein selbständiges Wesen: so wurde der Mensch היפי שיפי So naiv diese Einkleidung ist, so ist es doch ein tiefer Gedanke: der Mensch ist Gott verwandt, sein Odem eine Ausstrahlung des göttlichen. Man beachte dabei die feine Unterscheidung von zu יוָשְׁמֵח חַקּים und יְּשְׁמֵח die יְשָׁמֶח – so würden wir in unsrer Sprache sagen, – ist das Prinzip des Lebens, das allen gemeinsam ist, die tig das gewirkte Leben, das in jedem ein anderes ist, das Einzelindividuum; im Tode nimmt Gott die יָּשֶׁמָה wieder an sich Job 3414, die aber geht dann in die שמיל (vgl. Siegfr.-Stade, Wb. 431). - Der Lebensodem wird durch die Nase eingeblasen, weil der Mensch durch die Nase atmet Jes 222: durch die Nase kommt auch die Seele zurück II Reg 435 und geht der Dämon aus, Josephus Antiqu. VIII 25. - Der Gedanke, daß der Mensch mit der Bestimmung eder wenigstens

in 'Eden, fern im Osten, und setzte den Menschen, den er gesormt hatte, darein. — <sup>9</sup>Dann ließ Jahve Gott aus dem Acker allerlei Bäume sprießen, prächtig anzuschauen und lieblich zu essen, und den Baum des Lebens mitten im Garten und den Baum der Erkenntnis von Gut und Böse. <sup>10</sup>Ein Strom aber

mit der Anlage zur Unsterblichkeit geschaffen sei, ein Gedanke, den man aus der Beseelung durch Gottes Odem hat schließen wollen, liegt der Erzählung, die nur die Tatsache des Lebens erklären will, und der hebräischen Antike überhaupt fern. — Der Mythus antwortet also auf eine Reihe von Fragen über des Menschen Körper, Leben, Beruf und Namen.

8-15 Der Garten in Eden. 8 Jahve pflanzt einen Park. Der alte Hebräer wie seine Umgebung hielt vielfach gewisse Bäume, mit ihrer gewaltigen Lebenskraft und dem geheimnisvollen Rauschen in ihren Zweigen für Heiligtümer Gottes. Die Fruchtbäume auf dem Acker pflanzt der Mensch, aber die Zedern des Libanon sind von Gott gepflanzt. Auch Oasen oder natürliche Parks, üppig sprießende Wildnisse mitten im unfruchtbaren Land erschienen ihm als Pflanzungen Gottes. Hier wird von einem solchen, besonders heiligen Park gesprochen. Der Garten heißt Ez 2813 318f. »der Gottesgarten«, der »Jahvegarten« Jes 513 Gen 1310; hier ist Jahve nach ursprünglicher Vorstellung als Genius loci zu Hause; dies wird oap. 2 aus Scheu vor dem Mythologischen nicht mehr gesagt, aber 38, wo Gott darin spazieren geht, noch vorausgesetzt. --LXX übersetzt μ mit παράδεισος = στη = pairidaēza, ein Avestā-Wort »Umwallung, Umzäunung, Ringmauer«; im Persischen muß es die weitere Bedeutung »eingeschlossener Raum« gehabt haben vgl. Bötticher, Arica 24 Nr. 77, wo die Stellen der Griechen gesammelt sind; daher unser »Paradies«. - אָבֶן, als Eigenname stets ohne Artikel, nach dem Zusammenhang eine mythologische Landschaft. Der Hebräer hörte aus dem Worte sein hebr. γχ Wonne heraus (LXX παράδεισος τῆς τρυφῆς) vgl. Mailand. Sicherlich aber hat der Verfasser den Namen nicht erfunden (gegen Dillmann); denn solche Namen erfindet man nicht, vielmehr sind die Namen in den alten Sagen immer Tradition. מַבֶּרָ hängt jedenfalls nicht mit der Landschaft am Euphrat zusammen, vielleicht aber mit dem bab. edinu Steppe, wonach נן בערן ursprünglich Garten in der Steppe, Oase bedeutet haben würde, wie denn auch Jes 513 Joel 23 der Gegensatz zum Gottesgarten die Wüste ist. Die Angabe, daß der Garten im fernen Osten gelegen habe, stimmt recht gut dazu: im Osten Kanaans liegt ja die ungeheure Steppe, von deren furchtbaren Gefahren sich der kanaanäische Bauer mit Grauen erzählt. Wenn das Paradies gerade in der Wüste gesucht wird, würde sich das offenbar aus dem Eindruck dieses Kontrastes erklären: der Gottesgarten erscheint um so herrlicher, wenn er sich in der schauerlichen Wüste befindet. Und zugleich erklärt dieser Umstand, warum es uns unmöglich ist, das Paradies zu betreten. Andere geographische Bestimmungen 10-14 und 324. - Es fällt auf, daß Jahve hier und ebenso 9 nur Bäume schafft, aber nicht Sträucher und Pflanzen, deren Schöpfung doch in 5 angekündigt ist; wie sich diese Schwierigkeit hebt, vgl. unten 28. - 9a erzählt nochmals die Entstehung des Paradieses; 9a | 8a; also wohl Variante aus anderer Quelle. בַּבֹּבֵית weniger anthropomorphisch als בַּבָּבֶי »allerlei Bäume« § 127b. בַּחָמֵּד »desiderandus« § 116e. — Die Bäume des Gottesgartens beschreibt Ez 31sf. in hohem Pathos als wundervolle weitverästete, hochragende Zedern, Zypressen und Platanen. Hier dagegen eine idyllisch-kindliche Schilderung: prächtige Bäume mit wohlschmeckenden Früchten. - 9b Der Stil des Satzes ist, wenn auch nicht unmöglich, so doch auffallend: »und den Baum der Erkenntnis u. s. w.« klappt nach vgl. Holzinger. Ist einer der Bäume eingeschoben (Budde 51f.)? vgl. unten 26. - Was der Baum des Lebens sei, erklärt 322: wer davon ißt, lebt ewig; d. h. seine Früchte verleihen die Unsterblichkeit. Von diesem Baum redet das hebräische Sprichwort mit Vorliebe Prov 318 1130 1312 154; er muß eine sehr bekannte Vorstellung gewesen sein. Ähnlich ist der Lebensborn, dessen Wasser unsterblich macht Prov 1011 1314 1427 1622 Ps 3610. Solche

entspringt in Eden, der den Garten bewässert; der teilt sich dann in vier Arme: <sup>11</sup>der erste heißt Pišon; das ist der, der das ganze Land Havila umfließt, wo das Gold ist; <sup>12</sup>das Gold des Landes ist köstlich; da ist das Bodolah und der Šohamstein. <sup>13</sup>Der zweite Fluß heißt Gihon; das ist der, der das ganze Land Kuš umfließt. <sup>14</sup>Der dritte Fluß heißt Hiddegel (Tigris); das ist der, der östlich von Aššur fließt. Der vierte Fluß,

Dinge existieren in der wundervollen Märchenwelt des Mythus. Sie sind für Israel nicht eigentümlich; auch die babylonische Tradition redet vom Lebenswasser, Lebenskraut und Lebensöl (Zimmern, KAT3 523 ff.) und kennt wohl auch den Lebensbaum, wie auch die Ägypter von dem Baume reden, von dem Götter und Selige leben (Ermau, Äg. Rel. 93); Lebensbaum und Lebenswasser kennen auch Eranier und Inder (Windischmann, Zor. Studien 165 ff., Spiegel, Ar. Periode 168 ff., Bartholomae, Altiran. Wb. 480. 1468 f. 1791, wo weitere Literatur); die Nordgermanen erzählen von den Äpfeln der Idunn, die ewige Jugend verleihen; und vom Lebenswasser erzählt der Alexanderroman, 1001 Nacht und das deutsche Märchen u. s. w. u. s. w. vgl. Wünsche, Sagen vom Lebensbaum u. Lebenswasser. - Danach ist auch der Erkenntnisbaum zu verstehen; er ist gleichfalls ein Wunderbaum, dessen Früchte dem Genießenden die Erkenntnis geben. Dies wird 35, allerdings von der Schlange, gesagt, aber vom Erzähler 37 und von Gott selber 322 zugegeben. Aeth Hen 32s beschreibt den Baum also ganz richtig: τὸ δένδοον τῆς φρογήσεως, οὖ (τέχ) έσθίουσιν άγίου τοῦ καρποῦ αὐτοῦ καὶ ἐπίστανται φρόνησιν μεγάλην. Nach P. Dhorme, Revue biblique IV 271 ff. werden »der Baum der Wahrheit« (giš-zi-da) und »der Baum des Lebens« (giš-ti), im östlichen Eingang des Himmels befindlich, in den sumerischen Gudea-Inschriften genannt. - Es verwundert uns nicht, beide Bäume im Gottes-Garten anzutreffen; denn sie haben charakteristisch-göttliche Eigenschaften in sich: Unsterblichkeit ist nach dem AT. ein göttliches Vorrecht, und auch die »Erkenntnis« macht nach 35. 22 Gott gleich. — מובעת שיב נָרָע zur Kstr. § 115d. — 10-14 dienen zunächst dazu, die Herrlichkeit des Gartens an seiner gewaltigen Wasserfülle anschaulich zu machen. Solche Bewässerung denke man sich so, daß der Strom, wie der Nil oder Euphrat und Tigris, den Garten in vielen Kanälen durchfließt und von Zeit, zu Zeit überflutet. Dieser Wasserreichtum ist auch sonst ein charakteristischer Zug des Gartens Gen 1310 Ez 317ff. Den Strom stellt der Erzähler sich vor in 'Eden, außerhalb des Gartens, entspringend, dann durch den Garten fließend, und dann in vier Flüsse auseinandergehend. Da diese vier Flüsse nach seiner Meinung alle Hauptströme der Erde sind, so glaubt er, daß alles große fließende Wasser aus dem Paradiese komme. Daß es gerade vier Flüsse sind, erklärt sich daher, daß der antike Orient von den vier Ecken der Welt, den vier Richtungen des Himmels, den vier Teilen der Erde redet (babylonisch vgl. Zimmern, KAT3 631 ff., ägyptisch Erman, Äg. Rel. 5); gemeint ist also hier, daß jeder Weltteil einen Strom hat, der ihm das Wasser zuführt. Zu den vier Strömen des Paradieses vergleicht C. Fries, Neue Jahrb. für das klass. Altertum I Abt. IX 689 ff., aus griechischer Überlieferung die vier Ströme der Unterwelt und die vier Quellen von Ogygia, des märchenhaft schönen Eilandes der Kalypsos Od. V 70 ff. Noch die moderne Schulmnemotechnik arbeitet gern mit vier neben einander entspringenden Flüssen vgl. die vier Flüsse des Fichtelgebirges oder des St. Gotthard. -Nun bemüht sich der Erzähler, die Lage des Gartens auf Erden an den vier Strömen, die von ihm ausgehen, darzustellen. Dabei zählt er offenbar von Osten nach Westen hin auf: er schließt mit Tigris (Hiddegel, bab. Idiglat, altpersisch Tigrâ) und Euphrat (Perath, bab. Purattu, altpersisch Ufratus), in dieser Reihenfolge; die beiden erstgenannten sind demnach Ströme des fernen Ostens, von denen er dunkle Kunde hat vgl. Ed. Meyer, Israeliten 210. Bemerkenswert ist dabei, daß der Nil hier nicht in Betracht kommt: die mitgeteilte Überlieferung ist ostländischer Herkunft vgl. Ed. Meyer ebenda. Den Lauf der Ströme hat der Verfasser außer dem seinen Lesern wohlbekannten Euphrat geographisch festlegen wollen. Seine Geographie ist freilich eine sehr kindliche: Euphrat das ist der Perath (Euphrat). — <sup>15</sup>Dann nahm Jahve Gott den Menschen, und setzte ihn in den Garten von 'Eden, ihn zu bebauen und zu bewahren. <sup>16</sup>Nun

und Tigris, so meint er, kommen aus demselben Hauptstrom; die beiden andern Ströme Pišon (γ σκιρτάν aufspringen) und Gihon (γ το hervorquellen, später mit dem Nil identifiziert JSir 2427) bestimmt der Verfasser nach den Ländern, die sie, wie er glaubt, umfließen. HaHavila, sonst und Sam auch hier, ohne Artikel, nach 1029 in Arabien, nach 107 in Kuš; Ed. Meyer, Israeliten 325 vergleicht dazu die Χαυλοταΐοι des Eratosthenes (bei Strabo geographica XVI p. 767) und sucht das Land in der nordarabischen Wüste an der Karawanenstraße von Ägypten nach Babylon; nach anderen in Südarabien vgl. Siegfried in Guthes BW und Gesenius 14 s. v. Kuš = Südarabien mit dem damit zusammenhängend gedachten Nubien vgl. Winckler, KAT3 137. 144 f., nach Delitzsch, Paradies 51 ff. 72 ff., Ed. Meyer, Israeliten 210 u. a. das Land der Kossaeer oder der Kissier. Da der Erzähler selber fühlt, daß sich mit dem Namen Havila keine genaue Vorstellung verbindet, setzt er noch Angaben über die Produkte dieses Landes hinzu: auch dies freilich eine recht kindliche Art der Erdbeschreibung. In Havila ist das Gold, das beste Gold - Gold kam zu den Hebräern in verschiedener Mischung -, der Bedolah, (βδέλλιον, ein aromatisches Harz, das nach Plinius aus Arabien, Babylonien, Medien, Indien kommt, weiteres bei Gesenius 14) und der Soham-Stein (ein unbekannter Edelstein, vgl. Gesenius 14). Diese Produkte von Havila sind dort nicht heimisch, aber werden von dort in der Welt des Westens bezogen Ed. Meyer, Israeliten 326. Interessant ist die Angabe, daß der Tigris »vorne vor« d. h. östlich von Assur fließe; das Wort hat Schwierigkeiten gemacht, da in später Zeit alle Hauptstädte des assyrischen Reiches östlich vom Tigris liegen; aber die älteste Hauptstadt Assur, Zentrale des ältesten Reiches »Assur« (Residenz bis 1300 KAT3 35), lag westlich vom Tigris. Diese Notiz muß also sehr alt sein; im 8. Jahrhundert hätte man gewiß nicht Assur, sondern Ninive genannt Ed. Meyer, Israeliten 210 A. 1. - Die geographischen Vorstellungen, die diesen Angaben zu Grunde liegen, sind so kindlich, daß es gänzlich verfehlt ist, dies Stromsystem in der wirklichen Geographie bestimmen zu wollen: das Paradies liegt da, wo Euphrat und Tigris aus einem gewaltigen Urstrom entspringen, aus dem noch zwei andere große Weltströme kommen. Das Weltbild des Verfassers ruht nur zu einem Teil auf der Wirklichkeit; zum andern Teile aber auf Traditionen, deren Herkunft jedenfalls nicht in wirklichen geographischen Verhältnissen gesucht werden kann. Wenn es also auch unmöglich ist, Pišon und Gihon zu bestimmen, so läßt sich doch sagen, wo die Überlieferung das Paradies gesucht habe. Auszugehen ist hierfür von der uns und auch schon für sie ganz deutlichen Bestimmung, daß Euphrat und Tigris dort entspringen. Sie sucht also das Paradies im Oberlaufe dieser beiden Ströme, auf den Bergen, die Mesopotamien im Norden begrenzen. Daß man dies Gebirge für das höchste der Welt gehalten hat, wissen wir auch aus der Sintflutsage. Auf diesem Gebirge denkt man sich die vier Ströme der Welt entspringend, von denen man zwei kennt, zwei in der Ferne sucht. Und hierhin verlegt die Phantasie den Gottesgarten. Diese Berge ragen in den Himmel, Nachbarn der Gottheit; kein Fuß betritt sie, kein Auge ergründet ihr Geheimnis. Was mag dort oben sein? Mitten in der schaurigen Öde ein wundervoller Garten, ein herrlich bewässertes Land, denn alles Wasser kommt ja daher. Dieselbe Vorstellung vom Paradies auf dem Gottesberge im Eranischen und sonst im AT. vgl. unten »Allgemeines« 6. Zu Hause ist also diese Überlieferung in Mesopotamien. Literatur über die Lage des Paradieses in den Kommentaren. - Der Abschnitt über die vier Ströme 10-14 unterscheidet sich durch seinen etwas trocknen, gelehrten Ton von seiner Umgebung; auch weicht der Verfasser in der geographischen Ansetzung des Paradieses von קקדם 28 und von 324 (vgl. zur Stelle) ab; wenn 'ed 6 »Quelle, Flut« zu übersetzen ist, ist der Strom 10-14 eine Sagenvariante; daher werden die Verse ein alter Zusatz sein. Die Quellen berichten also dreimal verschieden von der Bewässerung der Erde: 1) durch den Regen 5, 2) durch den 'ed 6,

gab Jahve Gott dem Menschen den Befehl: von allen Bäumen des Gartens darfst du essen, so viel du willst; <sup>17</sup>aber vom Baume der Erkenntnis von Gut und Böse, von dem darfst du nicht essen; denn am Tage, wo du von dem issest, mußt

3) durch ein Flußsystem 10-14 vgl. Erbt 3, Sievers II 242. - 12 sing § 10g. - 20 Sam + האס. - Die Schreibung אוה für das fem. ist eine orthographische Eigentümlichkeit des Pentateuchtextes § 321. — 15 sagt dasselbe wie sb; der Vers ist aber doch wohl zu originell, um Redaktionsklammer (von der Hand dessen, der 10-14 eingesetzt hat) zu seink beide Worte werden aus zwei verschiedenen Varianten der Paradieseserzählung stammen. – Da בן masc. ist, ist לְיָבֵּהֹה וּלְשֶׁמְיֹה masc. ist, ist לְיָבֵהֹה וּלְשֶׁמְיֹה nesen, Dillmann. -- Der Mensch soll den Garten bearbeiten und bewachen; zu Grunde liegt diesem Zuge nicht etwa der modern-protestantische Gedanke vom Wert des Berufes und der Arbeit; sondern es ist das naive Ideal eines antiken Bauern, daß die ersten Menschen Gärtner gewesen seien: der Baum trägt seine Früchte, Jahr für Jahr, fast ohne Arbeit des Menschen; der Acker aber muß alljährlich mühsam bestellt werden 317ff.; so ist das Ideal des Bauern, Gärtner zu sein und von Baumfrüchten mühelos zu leben; und nun gar Gärtner im Paradiese! - Anch das Paradies bedarf der Bearbeitung und Bewachung; dieser Zug zeigt, daß der Verfasser das Paradies sich nicht als absolut vollkommenen Ort, sondern nur als wunderschönen Aufenthalt vorstellt. -- Wovor wird das Paradies »bewacht«? Doch wohl vor gottfeindlichen Wesen, vor Dämonen. Der Mensch steht hier also etwa an derselben Stelle wie nachher die Keruben 324. Ist das ein mythologischer Rest? Vgl. Gressmann, ARW X 361 ff.

16f. Das Speisegebot. Gott erlaubt, ganz nach Belieben (dies bedeutet der Inf. abs.) von allen Baumfrüchten zu essen. Die Tradition, daß die ältesten Menschen sich von Baumfrüchten genährt hätten, findet sich auch bei den Griechen (Literatur bei Dillmann) und ähnlich auch schon 129. - Die Hauptsache 17: vom Erkenntnisbaum soll der Mensch nicht essen; sonst wird er sicherlich (inf. abs.) sterben, am Tage da (sobald) er davon ißt. Die Worte können so verstanden werden, daß die Früchte selbst giftig sind, aber auch so - was dem Wortlaut nach ferner liegt, aber wohl von unserm Erzähler gemeint ist -, daß Gott die Übertretung mit dem Tode bestrafen will vgl. darüber unten »Allgemeines« 5. Diese Drohung geht nachher nicht in Erfüllung: sie sterben nicht sofort: dieser Tatbestand ist nicht hinwegzuerklären (so z. B. Dillmann: die Mühsale und Leiden seien Anfänge des Sterbens), sondern einfach anzuerkennen. Die Schwierigkeit, die moderne Erklärer in dieser Nicht-Erfüllung der göttlichen Worte finden, wird vom alten Erzähler nicht so stark empfunden worden sein; vielmehr würde er antworten. Gott sei und bleibe der Herr seiner Worte, später habe ihn das Wort »gereut«; ja, er wird eine besondere Barmherzigkeit Gottes darin gesehen haben, daß er nachher dies Wort nicht in Erfüllung gehen ließ. Ganz ähnlich ist 203, wo Gott den Abimelech zu töten droht und ihn doch nachher am Leben läßt. Doch bleibt immerhin auffallend, daß die Schlange 34 Gott geradezu Lügen strafen darf, und daß der Erzähler zur Erklärung dieses ganzen Zusammenhanges kein Wort verlauten läßt. Weiteres vgl. unten »Allgemeines« 5. — Warum Gott das Essen von diesem Baum unter so schrecklicher Strafe verbietet, sagt der Erzähler nicht, sondern setzt es als selbstverständlich voraus; die Beweggründe werden von dem Erzähler sehr häufig nicht mitgeteilt vgl. darüber die Einleitung § 3, 12. 13. Uns muß es das Folgende lehren. Jedenfalls werden dem Menschen die Gründe nicht mitgeteilt: er soll ohne Grund gehorchen; ebenso Abraham beim Auszug und bei Isaaqs Opferung: kindlicher Gehorsam. - Auch, daß das erste Gebot Gottes das Essen betrifft, ist kindlich. — Zu dem weit verbreiteten Motiv von dem übertretenen Verbot vgl. die Anmerkungen zu Nr. 3 u. 46 in Grimms Kinder- und Haus-Märchen, v. d. Leyen CXIII 262 f., Böklen, Adam und Qain 80 ff. 89 f., woselbst Literatur. — Woher der Mensch den Tod kennt, den er doch weder erfahren noch gesehen hat? Dergleichen darf man den naiven Mythus nicht fragen. - Es fällt auf, daß Gott dem Menschen schon jetzt

du des Todes sterben! — [18 Dann sprach Jahve Gott: es ist nicht gut, daß der Mensch allein sei; ich will ihm ein Wesen verschaffen, das ihm beisteht und zu ihm paßt. 19 So formte Jahve Gott 'weiter' aus dem Acker alles Getier des Feldes und alle Vögel des Himmels und brachte sie zum Menschen, um zu sehen, was er dazu sagen würde; und was der Mensch zu ihnen sagen würde, levende Wesen genau so sollten sie auch heißen. 20 So sagte der Mensch die Namen allem Vieh und den Vögeln des Himmels und allem Getiere des Feldes. Aber für einen Menschen fand er kein Wesen darunter, das ihm hätte beistehn

den Namen des Baumes nennt und ihm dadurch seine geheime Kraft offenbart, die der Mensch doch 34f. erst durch die Schlange erfährt; unleugbar wird dadurch die Pointe der folgenden Verführungsgeschichte zerstört, was einem so guten Erzähler nicht zuzutrauen ist. Daher vermutet Budde 49ff. mit Recht, daß ursprünglich auch 217 ehenso wie 33 nur von dem Baum in der Mitte des Gartense gesprochen war.

18-24 Die Hülfe des Menschen. Das Stück ist der Schluß der Geschichte von den Ursprüngen. - 18 Wie in 126 bei der Schöpfung der Menschen geht eine Überlegung vorher; gewiß ein uralter Zug. בשה LXX Vulg. Korrektur nach 126. --Gott findet, daß der Mensch, so wie er jetzt ist, noch nicht vollkommen ist; sein Leben ist zu einsam, seine Arbeit zu schwer; er muß Hülfe und Gesellschaft haben, »eine Säule, an die er sich lehnt« JSir 3629. - הַּיֹת Inf. cstr. als Subjekt § 114a. wie ihm gegenüber = ihm entsprechend, sein Gegenstück. - 19-20 Die Schöpfung der Tiere erfolgt hier nach der des Menschen; umgekehrt ist die Reihenfolge bei P 120ff. 26ff. - Die Tierschöpfung erscheint hier nicht wie bei P als ein selbständiger Schöpfungsakt, sondern ist hier in eine Geschichte eingestellt; sie ist einst unter ganz besonderen Umständen geschehen und hat damals einen ganz bestimmten Zweck gehabt; der Mythus weiß ganz genau, wo und wann und warum die Tiere gebildet sind; die Fülle der konkreten Züge bildet den eigenen Reiz des Mythus; man vergleiche, um diese naive Schönheit zu empfinden, das Gegenstück in Kap. 1, wo dies Konkrete fast ganz fehlt. - 19 Lies hinter אלהים mit LXX Sam דוֹה (Ball); ferner mit Sam קל־הַיַחיהש' vor (Ball). - הַיָּת הַשָּׂהָה schließt die zahmen Tiere ein, die v. 20 davon ausdrücklich unterschieden werden; solche ungefähre Bezeichnungen liebt der volkstümliche Sprachgebrauch; anders die gelehrte Genauigkeit des P. - Der Erzähler übergeht die Fische; die können dem Menschen freilich keine »Hülfe« sein. Auch das Meer hat er im vorhergehenden nicht erwähnt. Der Verfasser ist also weit entfernt von der gelehrten Vollständigkeit des P. was er zu ihnen sagen, wie er sie benennen würde. Im Namen gibt der Mensch - das ist die geistreiche Voraussetzung - seine Stellung zu den Dingen wieder. ist syntaktisch unmöglich; woher es in diesen Text gekommen, ist schwer zu sagen; vielleicht aus v. 7 (Sievers II 244)? - 20 Hebr. hss. Peš Vulg Targ-Pseudojon Ball Kittel אַלְּכֶּל־עוֹף, vielleicht nur Gleichmachung. — »Aber für einen Menschen (דְּלְבֶּלִ־עוֹף ohne Art., weil qualitativ gemeint, Delitzsch) fand er keine angemessene Hülfe«; »diese Wendung fällt aus der Situation heraus«. Dies ist aber nicht aus Textkerruptel - vorgeschlagen wird מַצָּב oder יָמָבָא zu lesen vgl. Holzinger --, sondern aus der Naivetät des Verfassers zu erklären; ähnlich ist schon die Erwähnung des Todes 17, und auch 24. - Die Szene der Tierschöpfung enthält 1) eine antike Anschauung vom Namen. Der Name scheint dem Hebräer nichts Zufälliges zu sein, sondern ist mit der Sache gegeben: die Dinge heißen wirklich so, wie der Mensch sie nennt. Wie kommt das? Der Mythus antwortet: weil Jahve es so bestimmt hat; als Adam den Löwen sah, nannte er ihn »Löwe«; darum heißt nach Jahves Willen der Löwe fortan »Löwe«. Die Voraussetzung ist natürlich, daß der erste Mensch hebräisch gesprochen hat. Eine erste Reflexion über das Wesen der Sprache. Gut beobachtet ist, daß die ersten Worte des Menschen Namennennungen sind: Namennennung ist der Anfang aller Erkenntnis. 2) Ferner

und zu ihm passen können. <sup>21</sup> Da ließ Jahve Gott einen wunderbaren Schlaf auf den Menschen fallen, daß er entschlief; dann nahm er eine seiner Rippen und füllte die Lücke mit Fleisch aus. <sup>22</sup> Die Rippe aber, die er dem Menschen entnommen hatte, baute Jahve Gott zu einem Weibe aus, und brachte sie dann zum Menschen. <sup>23</sup> Da sprach der Mensch:

Diese endlich
ist Bein von meinem Bein
und Fleisch von meinem Fleisch;
Diese soll Männin heißen,
denn vom Mann ist sie genommen.

tritt eine naive Anschauung vom Verhältnis des Menschen zu den Tieren hervor; sie sind ihm verwandt: wie er aus Erde gebildet; Gott hält für möglich, daß eins von ihnen ihm eine »Hülfe« werden könnte; aber anderseits unterscheiden sie sich doch von ihm: nicht zufällig ist wohl, daß der Verfasser den Tieren keinen »Lebenshauch«, von Gott ihnen eingeblasen, zuschreibt; und der Mensch fühlt sich ihnen fern: sie sind ihm keine »Hülfe«; indem er ihnen die Namen gibt, zeigt er seine Überlegenheit (vgl. Wellhausen, Prolegomena 6 298. 306). Die hebräische Antike hat die Tiere mit Sympathie beobachtet; sie hat sie menschenähnlich gedacht Job 3841 3913 Prov 3024-28 und einige davon unbefangen bewundert :sieht doch die Eselin gelegentlich mehr als der Prophet Num 22; die älteste Zeit hat sogar in einigen Tieren Spuren des Göttlichen gefunden. Im vorliegenden Mythus ist der Mensch sich zwar seiner Überlegenheit über die Tiere wohl bewußt, doch denkt er sie sich näher, als es die Moderne tut. Ganz anders Gen 1, wo die Tiere »neutrale Wesen sind, über die er herrscht« (Wellhausen). 3) Ferner setzt die Szene eine naive Anschauung von Gott voraus: er bildet die Tiere, führt sie dem Menschen vor, und macht dabei ein vergebliches Experiment vgl. Schwally, ARW IX 170. Von mehreren mißglückten Versuchen bei der Menschenschöpfung erzählen auch die Melanesier Waitz-Gerland, Anthropologie der Naturvölker VI 665. - 21-24 Schöpfung des Weibes. 21 Daß der Mensch in tiefen Schlaf fällt, ist ein besonders schöner, höchst anschaulicher Zug: Gottes Schaffen und Wirken bleibt stets Geheimnis; »das Geschöpf soll nicht sehen, wie Gott wirkt, sondern empfangen, was er gewirkt hat« (Herder). - Die , mehr als יַּבְישׁ der (gewöhnliche) Schlaf, ist ein besonders tiefer, wunderbarer Schlaf, ein Gottesschlaf I Sam 2612 Jes 2910, die tiefe Betäubung in der Ekstase and in der Vision Job 413 3315 vgl. Dan 818 109; daher LXX ἔχστασις. Das Motiv vom Zauberschlaf ist in Sage und Märchen häufig, man denke an den Zauberschlaf Kaiser Rotbarts im Kifhäuser, Brunhilds, Dornröschens und Sneewittchens vgl. v. d. Leyen CXIII 253, woselbst Literatur. - Wesen, die wie er selbst aus Erde gebildet waren, hatte der Mensch abgelehnt; jetzt bildet ihm Gott ein Wesen aus einem Stück seines eigenen Leibes; ein weiser Gedanke! Ein solches Wesen wird doch der Mensch als verwandt empfinden! - Warum nimmt Gott gerade eine Rippe? Die Antwort hierauf ist aus unserm Text nicht mehr sicher zu geben; ursprünglich mag der Zug sich aus der Geschlechtsgemeinschaft mit dem Manne erklären, zu der das Weib bestimmt ist. -23 »Der vergeblichen Experimente mit den Tieren wie überdrüssig ruft der Mensch nun entzückt beim Anblick des Weibes die folgenden Worte aus« (Wellhausen, Prolegomena 6 298). Es ist eine »jauchzende Bewillkommnung« (Herder). Die Worte haben strengere rhythmische Form, wie oft beim Höhepunkt der Erzählung in Sage und Märchen vgl. die Einleitung § 3, 2; die Verse sind ein Sechser und ein Doppeldreier, wobei rest jedes Mal stark betont ist vgl. Sievers I 385 II 210, anders II 9. Dreimal wiederholt der Mensch, freudig auf das Weib hinweisend, and adie das. Das erste Mal ist ראז noch durch בְּבַּהַ verstärkt »diese dies Mal« = diese endlich. Stade, ZAW XVII 210 ff. nimmt an der doppelten Betonung Anstoß und übersetzt reg adverbiell »jetzt«:

<sup>24</sup>Darum läßt der Mann Vater und Mutter und hängt dem Weibe an, sodaß sie ein einziger Leib werden.]

unnötig. Der Mensch erkennt sofort, wie eng ihm das Weib verwandt ist; ein unmittelbares Gefühl sagt ihm, daß dies Wesen ganz anders ihm nahe steht als die Tiere, daß sie aus seinem eigenen Leibe stammt. Die erste Empfindung, die über ihn kommt, als er sie schaut, ist das Entzücken: Bräutigams-Jubel! Dann macht er von dem Recht, Namen zu geben, Gebrauch. Solche Namennennung darf bei der Entstehung des neuen Wesens nicht fehlen vgl. zu 15. Er nennt sie išša, weil sie zum 'iš gehört. Der Mensch redet hebräisch. Noch stärker ist der Wortanklang bei der Lesart won ihrem Mann« (Sam LXX Targ-Onk Ball). - ==== § 10h. - 24 Die folgenden Worte sind nicht die des ersten Menschen; solche Schlußbemerkungen, mit \*darum« eingeführt, stammen vom Erzähler (Meinhold 77). - Man beachte dies »darum«. Der Mythus antwortet auf die Frage: warum? woher kommt das? Als Antwort erzählt man zuerst den Mythus und fährt dann fort: darum, daher kommt es vgl. 109 2633 3233. Hier liegt also das Musterbeispiel eines ätiologischen Mythus vor vgl. die Einleitung § 2, 3. Die hier vorausgesetzte Frage ist: wie kommt es, daß der Mann nach Vereinigung mit dem Weibe strebt? Der Mythus antwortet: der Mensch begehrt, mit dem Weibe ein Fleisch zu werden, denn er ist ja ursprünglich ein Fleisch mit ihr gewesen; in der Liebe vereint sich wieder, was ursprünglich eins war. »Er suchet sein Fleisch« (Herder). Was für eine Liebe er meint, ist nach den Ausdrücken, die er braucht, ganz deutlich; es ist die Geschlechtsgemeinschaft. Der Mythus redet hierüber ganz offen und rückhaltlos. --Vater und Mutter verläßt der Mann um des Weibes willen; so groß ist seine Sehnsucht zum Weibe, daß die stärksten Bande darüber zerreißen. Das Wort macht Schwierigkeit, da doch nach israelitischem Eherecht das Weib dem Manne folgen muß: von rein geistigem Verlassen ist in einem so alten Mythus nicht die Rede (gegen Holzinger); klingt hier noch altes Mutterrecht durch, wonach der Mann das Weib in dessen Hause aufsucht (Robertson Smith, Kinship and Marriage in early Arabia 176), oder haben wir an ein Eherecht zu denken, wonach der erwachsene Sohn, wenn er sich ein Weib nimmt, aus dem Haushalt und der Gewalt der Eltern scheidet und sich einen eigenen Hausstand begründet (Ed. Meyer I 12 31; Rauh, Hebr. Familienrecht 34f.)? - יהרה + נהרה LXX Peš Vulg Targ-Pseudojon Philo vgl. Sam NT (Ball Kittel), wäre aber unmittelbar neben 25 häßlich. - Der Mythus von der Entstehung des Weibes 1) erklärt den Zug des Mannes zum Weibe aus der Art ihrer Entstehung: die beiden, ursprünglich eins, streben danach, wieder eins zu werden; 2) er benutzt dabei die Redensarten: »Fleisch von meinem Fleisch und Bein von meinem Bein« (d. h. ursprünglich Blutsverwandter) und »ein Fleisch werden« (d. h. sich fleischlich vereinigen) und versteht sie im wörtlichsten Sinne; 3) er erklärt zugleich den Namen 'išša: die kindliche Reflexion findet tiefe Gedanken in den Worten und Redensarten der Sprache. - Der Mythus ist oft mißverstanden; er redet nicht von der »Ehe«; auch davon, daß er die Einehe als normal hinstellen wolle, ist nicht die Rede; vielmehr schafft Gott nur ein Weib, weil er nichts überflüssiges tut: ein Mann und ein Weib können die ganze Menschheit zeugen. Ebensowenig meint der Mythus, daß das Weib ursprünglich dem Mann »koordiniert« sei, nicht »unter ihm« stehe (Holzinger); vielmehr ist das Weib nur die »Hülfe« des Mannes und der Mann ist »der Mensch«. Der Mythus stellt nicht Ideale hin (Dillmann), sondern er will Tatsachen erklären. - Derselbe Stoff findet sich auch bei Plato Symp. p. 189ff.; auch hier mit dem Zweck zu zeigen, daß die Liebe die Menschen zur alten Natur vereinigt und aus zweien eins zu machen sucht p. 191; dies Verlangen und Suchen nach dem (ursprünglichen) Ganzen heißt Liebe p. 192. Bei den Grönländern ist nach Grimm, Deutsche Mythologie 4 III 162 das Weib aus dem Daumen des Mannes entstanden; andere Parallelen bei Cheyne 74f., Böklen, Adam und Qain 26. Ganz anders als J erzählt P, wonach die Menschen von Anfang an als ein Paar geschaffen werden.

25 Die beiden aber, Mann und Weib, waren nackend und schämten sich nicht.

25 Der Urstand. Daß die Menschen sich nicht vor einander (Hithpa) schämen. soll nach der Absicht des Erzählers den Zustand der Menschen, ehe sie vom Baum der Erkenntnis gegessen haben, darstellen; das Gegenstück ist 37: als sie dann gegessen haben, erkennen sie, daß sie nackend sind, d. h. schämen sich und versuchen, sich zu bekleiden. Der Erzähler wäre nicht im stande gewesen, die Seelenzustände der Menschen vor und nach der Übertretung in ausdrücklicher Darstellung zu schildern; aber er macht diese innern Zustände dadurch deutlich, daß er ein einzelnes, besonders anschauliches Beispiel neunt, an dem sie hervortreten. Vgl. über diese indirekte Darstellungsart die Einleitung § 3, 12. - Demnach ist aus einem Vergleich von 225 und 37 zu erschließen, was der Erzähler sich unter der Erkenntnis von Gut und Böse vorstellt. Daran, daß die ersten Menschen sich nicht schämen, zeigt er, daß ihnen diese Erkenntnis fehlt; daß sie sich schämen, beweist, daß sie sie besitzen. Das Wissen oder nicht-Wissen, das hier in Betracht kommt, ist also in erster Linie das um den Unterschied der Geschlechter. Das Vorbild, aus dem diese Züge genommen sind, ist deutlich der Zustand der Kinder, die sich noch nicht schämen: ein Zustand, den man im Morgenland, wo die Kinder nackend gehen, auf jeder Gasse beobachten kann. Dies Nicht-wissen um Mann und Weib ist aber in der Paradiesesgeschichte nicht das Ganze, sondern nur ein besonders hervortretendes Beispiel: der Erzähler will den ganzen geistigen Zustand der Kinder an diesem einen Zuge veranschaulichen. Er versteht also unter der »Erkenntnis« das, was die Erwachsenen mehr haben als die Kinder, die Einsicht, die Vernunft, zu der auch das Wissen um den Unterschied der Geschlechter gehört. - Die Richtigkeit dieser Erklärung beweist auch der sonstige Sprachgebrauch: die Kinder »wissen nicht um Gut und Böse« Dtn 139, d. h. sie verstehen sich nicht auf den Unterschied von Gut und Böse, sie »verstehen nicht Gutes zu wählen und Böses zu meiden« Jes 715f.: sie fassen z. B. ins Licht, sie fallen ins Wasser, sie essen Schädliches, sie wissen sich nicht zu benehmen, sie kennen auch die sittlichen Unterschiede noch nicht. Der Erwachsene aber »unterscheidet, wählet und richtet«. Das Alter wird wieder kindisch, es verlernt den Unterschied von Gut und Böse: gutes oder schlechtes Essen und Trinken schmeckt ihm gleich II Sam 1936. - Eine andere Seite dieses »Wissens von Gut und Böse« deutet nachher die Schlange an 35: dies Wissen macht Gott gleich, vgl. 322; darum hat Gott es dem Menschen verboten und den Tod darauf gesetzt 217. Auch für diese Auffassung haben wir Parallelen: dem guten Richter, der die gute und böse Sache mit offenem Auge erkennt, schreibt man es zu I Reg 39; und im höchsten Sinne besitzt es Gott (oder der Engel) allein, der in die Tiefe blickt und dem Demnach hat das Wort einen gewissen man nichts vormachen kann II Sam 1417. schwebenden Sinn, wie unser »Vernunft«: das Höhere und das Niedere faßt es zusammen (gegen Gressmann, ARW X 351ff., der um dieser Schwierigkeit willen auf das Verständnis der Paradiesesgeschichte ganz verzichten will). Vgl. unten S. 29. - Aus dem Obigen felgt, daß die Menschen im Paradiese noch nicht in Geschlechtsgemeinschaft gclebt haben; sie hatten ihr verschiedenes Geschlecht noch gar nicht er- kannt; ferner daß die Erkenntnis« nicht das Gewissen (das sittliche Unterscheidungsvermögen) allein ist (so die gewöhnliche Erklärung), aber sie einschließt. Auch Wellhausens (Prolegomena 6 299 ff.) Erklärung, es sei das Wissen um das Geheimnis der Welt, wodurch man Gott in die Karten guckt, und zwar sei dies Wissen im geschichtlichen Sinne zu nchmen als die menschliche Kultur, ist unrichtig; der Mythus spricht nicht von einem so großen Wissen, wie das ist, von dem im Faust bei Goethe gesprochen wird, sondern von einem viel geringeren: als Beispiel wählt der Erzähler ja das Wissen um den Unterschied der Geschlechter! Und auch um menschliche Kultur handelt es sich hier nicht eigentlich; der Mythus redet nicht sowohl von den menschlichen Künsten und Fertigkeiten, die das Kind durch die Erziehung lernt, sondern mehr und deutlicher 3 ¹Nun war die Schlange listiger als alle Tiere des Feldes, die Jahve Gott geschaffen hatte; sie sprach zum Weibe: sollte Gott euch denn wirklich

von dem, was das Kind bei seinem Heranwachsen zur Zeit der Geschlechtsreife durch die Natur bekommt, die Reife des Urteils, die Vernunft. — Im Zusammenhang der Erzählung ist der Vers Überleitung zum folgenden. — Wie lange der Mensch im Paradiese war? Dergleichen genaue Bestimmungen kann der Mythus seiner Art nach nicht geben. »Im Paradiese schlägt keine Stunde« (Herder). »Wie lange Frist, das kann ich nicht ermessen, Denn alles Maß der Zeiten war vergessen«. — Im Hintergrund der Schilderung steht eine Anschauung über die Geschichte der menschlichen Kleidung 225 37 (21); daß die ersten Menschen nacht gingen, ist auch griechische Tradition (Plato, Protag. 321 C; Diodor aus Hecataeus v. Abdera I 85) und liegt in der Natur der Sache. — Der Vergleich der ersten Menschen mit Kindern gilt (mutatis mutandis) auch für unsere Wissenschaft noch heute.

Cap. 3. Die Austreibung aus dem Paradiese 1-7.

1-5 Die Verführung des Weibes. 1 Die Erzählung beginnt mit Vorstellung einer neuen Person und Bezeichnung ihrer Haupteigenschaft I Sam 252f. Job 11. - Die Schlange gehört nach dem deutlichen Wortlaut des Verses, ebenso nach 314f. zu den Tieren; sie ist das klügste der Tiere, sie ist auch klüger als der damals noch kindliche Mensch; sie hat nach v. 5 geheimes Wissen, das außer ihr nur noch Gott selber weiß. Sie besitzt auch die Sprache. Schließlich hat sie Feindschaft wider Gott, den sie bei dem Menschen verleumdet. Wie ist das zu erklären? Daß Tiere menschlich denken und reden, ist im Märchen, in der Tierfabel, auch in der Sage nicht merkwürdig; auch die hebräische Sage kennt die redende Eselin Num 22. »Der Wilde belebt alles, spricht mit allem, und das ist ihm nicht Schulfigur, sondern Wahrheit« (Herder). Auf jener ältesten Stufe wird der Unterschied zwischen Mensch und Tier noch nicht empfunden. Darum wundert sich das Weib auch gar nicht, als plötzlich die Schlange den Mund auftut. So kann es also nicht zu sehr auffallen, wenn im Paradiese auch die Schlange Sprache hat. Es war das eine Zeit, so würde der Antike uns antworten, wo die Tiere noch sprechen konnten: die Zeit des Märchens. Ferner, daß die Schlange als besonders schlau und bösartig geschildert wird, erklärt sich aus dem unheimlichen Eindruck des Tieres; auch sonst ist sie das Bild der Klugheit Mt 1016 vgl. Bochart, Hierozoicon rec. Rosenmüller III 246 ff. Daß sie aber das Geheimnis des Baumes weiß, das sonst nur Gott kennt, also übernatürliches Wissen hat, beweist, daß hier Mythologisches im Hintergrunde steht: ursprünglich wird die »Schlange« ein böser, Gott und den Menschen feindlicher Dämon in Schlangengestalt gewesen und in Israel zum Tier herabgedrückt worden sein. Daß Götter oder Dämonen Schlangengestalt haben, ist den Völkern hin und her geläufig, bei den Semiten vgl. Baudissin, Studien zur sem. Religionsgeschichte I 255f., Nöldeke, Zeitschr. für Völkerpsychologie I 412ff., Robertson Smith, Religion der Semiten, deutsch s. Register, Stade, Bibl. Theol. 141, Wellhausen, Skizzen und Vorarbeiten III 2 152f., Jacob, Beduinenleben 2 24, Pietschmann, Geschichte der Phön. 227; bei den Ägyptern vgl. Amélineau, Revue de l'histoire des religions LI 335 ff. LII 1 ff.; bei den Indern vgl. von Schroeder, Indiens Literatur u. Kultur 377f.; bei den Eraniern vgl. Spiegel, Eranische Altertumskunde III 530 ff.; bei den Griechen Marx, Griechische Märchen von dankbaren Tieren 96 ff.; auch in Israel vgl. die Verehrung des Schlangenbildes zu Jerusalem II Reg 184; weitere Literatur bei Baudissin in Herzogs RE 3 Art. Drache zu Babel, Eherne Schlange. Der Vergleich der Paradiesesschlange mit der babylonischen Tiamat (so auch Zimmern, KAT 5 529) hinkt; beide sind zwar böse, aber Tiamat ist ein furchtbar gewaltiges, Welt-herrschendes Ungeheuer, die Schlange aber ist listig; es sind also (wie es scheint) ganz verschiedene Gestalten. Die spätere, jüdisch-christliche Erklärung: (Sap Sal 224 Joh 844 Ap Joh 129 202), die Schlange sei der Teufel, ist unrichtig, aber, wie in ähnlichen Fällen sehr häufig, auf richtiger Fährte. - Die folverboten haben, von allen Bäumen des Gartens zu essen? <sup>2</sup>Das Weib erwiderte der Schlange: von den Früchten der Bäume im Garten dürfen wir essen; <sup>3</sup>nur von den Früchten des Baumes mitten im Garten hat Gott befohlen: ihr sollt nicht davon essen noch sie berühren, sonst müßt ihr sterben. <sup>4</sup>Da sprach die

gende Erzählung hat durch ihre Meisterschaft in der psychologischen Schilderung stets das Entzücken feinfühliger Leser erregt: in den wenigen Worten und Haudlungen, die er seinen Personen zuschreibt, versteht es der Erzähler, sie im Innersten deutlich zu machen: sein Meisterstück ist die Schilderung des Weibes. - Die Schlange, bitterböse und schlau, will Gott etwas Böses antun und den Menschen verführen. Sie wendet sich an das Weib; warum an das Weib? das Weib ist lebhafter und begehrlicher und erwacht eher als der Mann .. -- Im folgenden eine höchst interessante, ja pikante Szene: in kindlicher, gutgläubiger Harmlosigkeit steht das junge, unerfahrene Weio vor ihr; es ahnt nicht, wie verderblich die Worte der bösen Schlange sind: das Symbol kindlich-dumpfer Unschuld und schlauer Verführung neben einander. -- »Sollte Gott wirklich gesagt haben?« Die Schlange besitzt wunderbares Wissen; so hat sie - woher, verrät der Erzähler nicht - von Gottes Verbot an den Menschen gehört. Jetzt stellt sie sich, als ob sie nur ungenau orientiert sei und sich jetzt beim Menschen selber genau unterrichten wolle. Sie übertreibt Gottes Verbot dabei aufs stärkste und tut, als sei sie befremdet über solche Härte: »harter Gott, grausames Gebot« (Herder). So schmeichelt sie sich durch vorgebliche Teilnahme ein und sät Mißtrauen und Argwohn gegen Gott in das Herz des arglosen Weibes. -- Zu 🕏 »gar kein« § 152 b. -- 2f. Dies aber ist rasch bei der Hand, den für sie schimpflichen Verdacht zurückzuweisen und stellt eifrig die Erlaubnis voran. — אָבֶּרְי כֵּל־יַצֶּי Peš Ball Sievers II 245 vgl. auch LXX, drückt den Sinn schärfer aus. - Während es hier heißt, Gott habe beiden diesen Befehl gegeben, sind Gottes Worte 216f. nur an den Mann gerichtet; die Lösung dieser Schwierigkeit unten S. 28. - Auch, daß die Menschen die Früchte berühren sollen, hat Gott 217 nicht gerade verboten: diese kleine Abweichung kann eine »Nachholung« sein, wie die Erzähler sie auch sonst beim zweiten Bericht über dieselbe Sache gern anbringen, vgl. die Einleitung § 3, 20; hier soll der Zug wohl das eifrige Wesen des jungen Weibes darstellen. - Daß Schlange und Weib אלהים sagen, erklärt man gewöhnlich aus der Feinheit israelitischen Sprachgefühls, das im Verkehr mit nicht-Jahve-Gläubigen diesen Namen vermeidet; dieselbe Erscheinung findet sich indeß auch 425, wo von solcher Rücksicht nicht die Rede ist; vgl. darüber unten S. 26 und zu 4. 425 f. — Der Ausdruck »der Baum, der in mitten des Gartens steht« läßt darauf schließen, daß der Erzähler nur von einem Wunderbaume weiß; anders 29. Der Erzähler vermeidet es mit Willen, dem Weibe den Namen dieses Baumes in den Mund zu geben; mit Recht schließt Budde 48ff. daraus, daß er dabei voraussetze, daß das Weib die geheime Kraft und also auch den Namen dieses Baumes an dieser Stelle der Geschichte noch nicht kenne. - 4 f. Damit hat die Schlange das Weib auf das Thema gebracht, worüber sie sprechen wollte. Jetzt erdreistet sie sich, Gottes Wort direkt als falsch zu bezeichnen. Nicht in eurem, sondern im eigenen Interesse hat Gott das Verbot ausgesprochen! »Keineswegs sterben werdet ihr« (mit ungewöhnlicher, pointierter Stellung der Negation § 113 v). - Der Schläfer und Blinde hält die Augen geschlossen; wer sie offen hält, wacht, sieht, beobachtet. Dem Blinden, der sehend wird, öffnen sie sich. Die ersten Menschen waren wie blind; ihre Augen waren »gehalten«; sie sahen sich nackend und bemerkten doch ihr Geschlecht nicht. Jetzt, so versichert die Schlange in geheimnisvollem Tone, werden sie nie vorher Gesehenes plötzlich gewahren. Die Redensart in ähnlicher Bedeutung 2119 II Reg 617 von wunderbaren (pneumatischen) Erfahrungen, wo der Blick plötzlich gewahrt, was das gewöhnliche, blöde Auge nicht zu sehen vermag. Dies neue Wissen aber ist nach dem folgenden das Wissen um Gut und Böse. Was mag das junge Weib für neugierige Augen machen, wenn es von solchem großen Geheimnis hört; und wie mag es

Schlange zum Weibe: mit nichten werdet ihr sterben! <sup>5</sup>sondern Gott weiß wohl, daß sich euch, sobald ihr davon eßt, die Augen auftun: dann werdet ihr wie Gott selber sein und erkennen, was Gut und Böse ist. — <sup>6</sup>Da sah das Weib, wie köstlich der Baum zu essen war und wie herrlich anzuschauen, und wie prächtig zu betrachten; so nahm sie von seinen Früchten, aß und gab auch ihrem Manne neben ihr, und der aß auch. <sup>7</sup>Da taten sich ihnen beiden die Augen auf, und sie erkannten, — daß sie nackend waren; so nähten sie sich

im stillen beklagen, daß ihr dies von Gott verboten ist! Sehr fein ist, daß die Schlange nicht direkt zum Essen auffordert: sie versteht die Kunst der Verführung. — Die Tatsachen, die die Schlange behauptet, sind nach Meinung des Erzählers sämtlich richtig: sie gibt die geheime Kraft des Baumes richtig an; das Wissen macht wirklich Gott gleich 322; auch daß die Menschen nicht sogleich nach dem Essen sterben, ist richtig. Zugleich aber läßt die Schlange eine Beleuchtung dieser Tatsachen einfließen: Gott sei mißgünstig, daß er den Menschen das hohe Gut nicht gönne: φθονερὸν τὸ θεῖον, eine uns aus den Griechen wohlbekannte Anschauung der Antike. — Seine eigene Beurteilung dieser Beleuchtung setzt der Erzähler nicht ausdrücklich auseinander, vgl. die Einleitung § 3, 18. — Zur Kstr. ΤΕΣΕΡΙ § 11200.

6 Die Übertretung. Die Schlange hat nun ihr Werk getan; von ihr wird zunächst nicht weiter geredet. Dies stillschweigende Fallenlassen der für die Haupthandlung nicht notwendigen Personen gehört zum Stil der Sage vgl. die Einleitung § 3, 9; ebenso z. B. das Weib von Teqoa II Sam 1421ff. Wundervoll ist die folgende Schilderung: das Weib sieht sich den Baum jetzt näher an und bemerkt, was sie vorher nicht gesehen hat, daß er so wunderschöne Früchte trägt. Und dies besticht sie; der raffinierter Schlange mag an den Früchten die Hauptsache sein, daß sie geheime Kraft in sich haben, das Weib aber in seiner Kindlichkeit denkt daran, wie schön sie aussehen und wie herrlich sie schmecken müssen. Harmlos und kindlich lüstern tut sie die folgenschwerste Tat ihres Lebens. Parallelen aus den deutschen Märchen sind Rotkäppchens Verführung durch den Wolf oder Sneewittchens durch die verkleidete Königin. — יְבַּחְשֶׁרָ הַשֶּׁרֶ לְחֵשֶּׁהֵיל nach gewöhnlicher Erklärung »daß der Baum begehrenswert sei, um klug zu werden«; nach dem Zusammenhange liegt es näher, mit LXX Peš u. a. zu übersetzen »daß der Baum lieblich war zu betrachten«; das Sätzchen ist parallel dem »daß er eine Lust war für die Augen« und wohl nur handschriftliche Variante. - Charakteristisch, daß die Motivierung des Essens beim Weibe so lang, beim Manne so kurz ist: wenn das Weib verführt, vermag der Mann nicht zu widerstehen. - Daß beide gemeinsam sündigen, ist vortrefflich beobachtet: Kinder sündigen, z. B. naschen gern zusammen, Holzinger. - Die Verführung des Mannes durch das Weib ist ein häufiges Motiv: Eabani wird durch die Hure verführt (KB VI 1 S. 126 ff.), Re durch Isis (Erman, Äg. Rel. 154f.), Simson durch Delila; man denke ferner an »Potiphars Weibs, Epimetheus, Phaidra, Eriphyle, Tannhäuser u. a. — Mas. Text Peš יוראכל; Sam LXX ייאכלי zerstört die Pointe, daß der Mann auch aß (Ball); Sievers II 245 liest den Plural und streicht ימאכל, so daß die Menschen gemeinsam essen, aber wie viel feiner ist der überlieferte Text! - 7 Die erste Folge des Essens ist die von der Schlange angekündigte; der Erzähler macht das nach hebräischer Stilregel ganz deutlich, indem er denselben Ausdruck braucht: »es öffneten sich ihre Augen«. Und was ist das für ein Wissen, das sie jetzt bekommen? Das Höchste haben sie geglaubt, zu erwerben; und nun erkennen sie nichts anderes, als - daß sie nackend sind! Hier sieht man am deutlichsten, wie der Begriff des »Erkennens von Gut und Böse« eigentümlich schwankt. — Durch das Beispiel, das er gebraucht, will der Mythus sagen: früher unwissende Kinder, werden sie jetzt mit einem Male Erwachsene. Es ist dasselbe Beispiel, an dem er vorher ihre Unwissenheit dargestellt hat: auch das nach hebräischem Stilgefühl und sehr geistFeigenblätter zusammen und machten sich Schürzen daraus. — <sup>8</sup> Als sie nun die Schritte Jahves Gottes hörten, der sich beim Tageswinde im Garten erging, da versteckten sich Mann und Weib vor Jahve Gott mitten unter den Bäumen im

reich. So lange sie unwissend waren, kannten sie keine Scham und gingen nackend: sobald sie wissend geworden sind, da »erkannten sie«, daß sie nackend seien; daran hatten sie vorher gar nicht gedacht. - Woher haben sie plötzlich diese Erkenntnis? Der alte Mythus antwortet aufs deutlichste, daß das Gewinnen der Erkenntnis die Zauberwirkung des Baumes ist. Hierfür spricht auch der Ausdruck sihre Augen öffneten sich«, der auch sonst von wunderbaren übernatürlichen Erfahrungen gebraucht wird vgl. oben zu 5. Die Sünde, die sie begehen, und die Erkenntnis, die sie erlangen, ist hier also nicht unmittelbar, psychologisch mit einander verbunden; dennoch darf man sagen, daß dem Erzähler eine Idee schon undeutlich vorschwebt, wenn er sie in seiner Darstellung freilich auch noch nicht erreicht, nämlich diese, daß die Aufklärung, die Reife nur durch Sünde hindurch erlangt wird: man denke an die Art, wie den halbwüchsigen Kindern die erste Kunde von den geschlechtlichen Dingen zukommt. - Die ersten Menschen machen jetzt die Entwicklung von der Unwissenheit zum Wissen durch, die jeder von uns kennt; freilich wir im Laufe von Jahren, sie, durch die Kraft des Baumes, in einem Moment. - Es ist hergebracht, hier einen Zusammenhang von Sünde und Scham zu sehen: »die erwachende Scham« sei »die nächste Begleiterin der Sünde«, »das unwillkürliche Zeugnis der verletzten Unschuld« (Dillmann, Holzinger u. a.). Dieser Zusammenhang tritt aber in der Erzählung durchaus nicht hervor; vielmehr ist die Scham hier eine dem Kindesalter überlegene Erkenntnis; es heißt ausdrücklich: sie erkannten, daß sie nackend waren; und diese Erkenntnis kommt nicht aus der Sünde als solcher, sondern aus dem Essen des Baumes. Daß dieser behauptete Zusammenhang von Schuldgefühl und (geschlechtlichem) Schamgefühl in Wahrheit nicht besteht, weiß jeder, der Kinder beobachtet hat. - Die Theologie hat seit uralter Zeit diese Stelle benutzt; um die Lehre über die Sünde zu geben. Allerdings wird hier nach Meinung des Erzählers eine Sünde begangen, und meisterhaft beschreibt er, wie es dazu gekommen ist, »von den ersten Regungen des Zweifels, der Begierde bis zur sündigen Tat« (Meinhold 80), so meisterhaft, daß diese hier geschilderte Sünde als Typus der Sünde verstanden werden kann; aber der Mythus ist weit davon entfernt, eine Lehre über »die Sünde« geben zu wollen. Dergleichen prinzipielle theologische Betrachtungen zerstören die naive Schönheit der alten Geschichte. - Die erste äußere Folge des Essens ist, daß die Menschen sich bedecken. Warum gerade mit Feigenblättern? vielleicht wegen der Form des Blattes? - Daß der Erzähler hier nur von der Verhüllung der Menschen und nichts anderem berichtet, zeigt seine feine Empfindung. Der alte Stoff mag viel gröber gewesen sein. Ein wie anderer Mann ist dieser Erzähler als diejenigen, die von Lots Töchtern, von Tamar oder gar von Rahels Verschmitztheit erzählen!

8—13 Die Entdeckung. Die Erzählung berichtet nicht etwa, daß Jahve alles wußte, alles gesehen habe; sondern vielmehr, daß er, im Garten lustwandelnd, zufällig die Übertretung entdeckt habe. Eine (absolute) Allwissenheit Jahves wird dabei also nicht vorausgesetzt; so überhaupt in ältesten Erzählungen 115 1821; Allwissenheit (im absoluten Sinne) hätte der alte Hebräer sich nicht vorzustellen vermocht. Trotzdem ist Jahve dem Menschen an Verstand und Wissen auch hier unendlich überlegen; er verhörtden Menschen mit so großer Sicherheit wie die Mutter ihr Kind; er durchschaut ihn völlig und hat ihn in kurzem zum Geständnis gebracht. — 8 Jahve lustwandelt im Garten — hier klingt noch, wenn auch verdunkelt, die alte Anschauung durch, daß Jahve in diesem Garten gewohnt habe vgl. zu 28: eine kindliche Anschauung von Gott. Auch Re erging sich in der Urzeit "alle Tage« unter den Menschen, "denn sein Herz wünschte zu sehen, was er geschaffen hatte«, Erman, Ägypt. Rel. 154f. — מות הפילים, gewöhnlich auf den Abendwind gedeutet, der aber erst "einige Stunden nach Sonnenuntergang«

Garten. <sup>9</sup>Jahve Gott aber rief dem Menschen und sprach zu ihm: wo bist du? <sup>10</sup>Er sprach: ich habe wohl deine Schritte im Garten gehört; aber ich scheute mich, ich bin ja nackend, da habe ich mich versteckt. <sup>11</sup>Er sprach: wer hat dir kund getan, daß du nackend bist? du hast doch nicht von dem Baume gegessen, von dem ich dir zu essen verboten hatte? <sup>12</sup>Der Mensch sprach: das Weib, das du mir beigesellt hast, die hat mir von dem Baume gegeben; da hab ich gegessen.

beginnt (Nowack, Archäologie I 51) und daher kaum »Wind des Tages« genannt werden kann, ist besser von dem kühlen Seewind, der sich frühmorgens aufmacht (Nowack, Archäologie I 51) und die Höhe des Gebirges, z. B. Jerusalem, etwa um 2-3 Uhr erreicht (Hann, Klimatologie III 2 102f.) zu verstehen, Jensen KB VI 1 573; vgl. Cant 217 (46), wonach das liebende Paar (in der Nacht) zusammen bleibt, »bis der Tag weht und die Schatten fliehen« (vgl. Budde zur Stelle): die Übertretung war eine Tat der Nacht; mit dem neuen Tage kommt die Reue. Diese Deutung liegt besonders deshalb nahe, weil es sich hier um geschlechtliche Sünde handelt. In Babylonien weht eine köstliche leichte Brise aus NW vor Sonnenaufgang, Hann, Klimatologie III 2 106. - Die Vorstellung, daß sich die Gottheit in der Frühe im Garten ergeht, ist ursprünglich eine Mythologie dicser Zeit: wenn die Wipfel im »Winde des Tages« rauschen und schauern, »geht der liebe Gott durch den Wald«. Voraussetzung scheint hier zu sein, daß sein Palast am Garten steht; ein Beispiel eines in einem Garten gelegenen Festhauses ist jetzt in Assur gefunden, Mitteil. der Deutsch. Or. Ges. 1907 Nr. 33. - Die Menschen hören das Geräusch (57) seiner Tritte und verstecken sich. Sonst, so dürfen wir ergänzen, hatte der Mensch sich immer eingestellt, wenn Gott in den Garten kam; und Gott hatte sich dann seiner liebsten Schöpfung gefreut. Den Grund des Versteckens gibt der Mensch selber an 10: »ich scheute mich«; wie das Kind, wenn es das Gebot des Vaters übertreten hat, seinen Blick flieht, so wagt der Mensch es nicht, Gott vor die Augen zu treten. - 9 Als Gott den Menschen nicht findet, ruft er ihm (mit lauter Stimme) zu: »wo bist du?« Die Voraussetzung der Worte ist, daß er nicht weiß, wo der Mensch sich befindet. - 10 Der moderne Erzähler würde hier schildern, wie der Mensch, au allen Gliedern zitternd, halb aus den Bäumen heraustrat und in einiger Entfernung vor Gott stehen blieb; der antike Erzähler hat für solche Nebenumstände keinen Sinn und dringt auf die Hauptsache, die bei dieser Gelegenheit gesprochenen Worte. Die folgenden Worte des Menschen sind eine höchst naturwahre Schilderung des bösen Gewissens: der Mensch wird geschildert wie ein fehlendes Kind, nicht wie ein verhärteter Sünder (Meinhold 83). Er hat aus der Frage den Vorwurf herausgehört, daß er sich nicht freiwillig gestellt habe, und will sich entschuldigen: ich habe wohl deine Schritte gehört, aber ich scheute mich, hervorzukommen. Nun kann er es aber doch nicht übers Herz bringen, Jahve auch die volle Wahrheit über die Ursache seiner Furcht zu gestehen, sondern er fügt einen halben Vorwand hinzu: »ich bin ja nackend«; wer nackend ist, geht doch nicht in Gesellschaft; »also mußte ich mich doch wohl verstecken«. -Mit diesen Worten aber hat sich der Mensch verraten: er weiß, daß er nackend ist! - 11 Dies fällt Jahve auf und sofort denkt er weiter: das wußte er doch verher nicht! sofort errät er auch den Grund: er hat von dem Baum gegessen. Drohend fährt er ihn an: woher weißt du das? du hast doch nicht mein Verbot übertreten? - 12 Der Mensch wagt nicht zu leugnen, sauch hierin dem unverdorbenen Kinde gleich« (Meinhold 83), aber er wagt auch nicht zu bekennen. So gesteht er die Übertretung stillschweigend zu, aber schiebt die Schuld auf das Weib. Das Geständnis der eigenen Übertretung kommt ganz kurz hinten nach; die eigene Sünde stellt er als ganz natürlich dar: »da mußte ich wohl essen« (Meinhold 83). Damit sagt er Gott, ohne es zu wollen, wie die Sache vor sich gegangen ist. Versteckt wagt er sogar einen Vorwurf gegen Gott selbst: warum hast du sie mir beigesellt? Der Mensch ist feig und trotzig zugleich: der Erzähler <sup>13</sup>Da sprach Jahve Gott zum Weibe: was hast du getan? Das Weib sprach: die Schlange hat mich verführt; da hab ich gegessen. — <sup>14</sup>Da sprach Jahve Gott zur Schlange: weil du das getan hast:

Verflucht seist du vor allem Vieh,
vor allem Getier des Feldes!
Auf dem Bauche sollst du kriechen,
Staub sollst du fressen
alle Tage deines Lebens!

15 Feindschaft setz' ich zwischen dir und dem Weibe,
zwischen deinem und ihrem Samen:
er trete dir nach dem Haupt,
du schnappe ihm nach der Ferse!

kennt das menschliche Herz. — 13 Nun läßt Gott den Menschen stehen und wendet sich an das Weib, das mit herangetreten war; man beachte, daß der Erzähler, nach seiner Art, diese vorauszusetzende Situation nicht ausdrücklich angibt. »Gestehe, was hast du da getan? Drohende Frage. Das Weib, nicht besser als der Mann, kann eigentlich nach ihrer Meinung auch nichts dafür (Meinhold 84) und schiebt die Schuld weiter auf die Schlange. Die Schlange wird nicht weiter gefragt: ihr als einem bitterbösen Wesen ist die Verführung zuzutrauen. — So liegt der ganze Zusammenhang vor Gottes Augen deutlich da: der Mensch hat die Frucht gegessen, das Weib hat sie ihm gegeben, die Schlange hat sie dazu verführt. Der Hebräer bewundert hierbei die Weisheit Jahves, der den ganzen komplizierten Tatbestand mit wenigen Fragen herausbekommen hat; für die Beschränkung, in der er dennoch Gottes Wissen denkt, hat er kein Auge. Solche geistreiche Geschichten vom scharfsinnigen Untersuchungsrichter hören die Völker gern, vgl. die weithin verbreitete Erzählung vom salomonischen Urteil (Gressmann, Deutsche Rundschau XXXIII 175ft.), die Historie von Susanna und Daniel; ähnliches auch in Tausend und einer Nacht und besonders in Indien vgl. v. d. Leyen CXIV 20. 22; CXVI 8ff.

14-21 Die Verfluchungen. Sie sind dem Erzähler die Hauptsache. Die Begebenheit ist so wichtig, weil sie Folgen gehabt hat, die bis heute andauern. Jahve hat einen Fluch gesprochen, der fortwirkt bis auf die Gegenwart. Über die Flüche in diesen Geschichten vgl. die Einleitung § 2, 7a und zu 925ff. Daselbst wird gezeigt, daß solche Flüche als Antworten auf bestimmte Fragen zu verstehen sind, und daß sie Ziel und Höhepunkt der ganzen Geschichte bilden. Die Flüche haben, wie es solchen wunderwirkenden Worten zukommt, strengere rhythmische Form vgl. die Einleitung § 3, 2. - Über die Feinheit der Disposition vgl. die Einleitung § 3, 8: die Sünde geht von der Schlange aus, über das Weib, zum Manne; die Untersuchung vom Mann über das Weib zur Schlange; die Verfluchung setzt bei dem Hauptschuldigen ein, der Schlange, und geht dann zum Weib und zum Manne. Sehr schön ist dabei, daß der Fluch über den Mann an letzter Stelle steht; dieser Fluch ist dem Erzähler, der für Männer erzählt, die Hauptsache; die Reihenfolge der Flüche enthält also eine Steigerung, die mit dem furchtbarsten Worte erschütternd schließt. - 14f. Der Fluch über die Schlange. Die Verse, die wir am besten da beginnen, wo die pathetische Rede des Fluches einsetzt, sind in 14 ein Siebener und ein Sechser. 15a ist schwierig, wohl mit Sievers II 10f. als Siebener zu lesen, 15 b ein Doppeldreier. — Die Schlange läuft nicht auf Füßen wie andere Tiere; sie geht, unheimlicher Weise, auf dem Bauche. Und ebenso sonderbar ist ihre Nahrung; sie frißt (nach Meinung der Hebräer) Staub. Woher kommt diese jämmerliche Lebensart, die sie von allem Vieh und Wild unterscheidet? Auf diese Frage antwortet unsere Erzählung: weil sie die Menschen verführt hat, darum hat sie Jahve verflucht. - Natürlich wäre die Konsequenz, daß die Schlange früher anders ging und sich anders nährte; doch darüber hat der Erzähler kaum nachgedacht. Der Mythus betrachtet die gegenwärtige Art der Schlange und findet darin einen Gottesfluch; weiter denkt er nicht. - Aus den

16'Und' zum Weibe sprach er:

Viel will ich dir Mühsal und 'Seufzer' bereiten; mühselig mußt du Kinder gebären! Nach deinem Manne gehe deine Sehnsucht, er aber sei dein Herr!

Worten geht mit aller Deutlichkeit hervor, daß die Schlange für den Erzähler ein Tier und nichts weiter ist. »Der Teufel geht nicht auf dem Bauche und frißt keinen Staub« (Reuss). - 15 Sonderbar aber und grauenvoll ist auch dies an diesem Tier, daß es mit dem Weibe und seinem Geschlecht in ewigem Kampfe liegt., Menschen und Schlangen bekämpfen sich auf Leben und Tod; jeder streitet dabei auf seine Weise: die Schlange schnappt dem Menschen, wenn sie ihn sieht, nach der Ferse; er aber zermalmt ihr, wenn er kann, den Kopf. (Man beachte die Gegensätze: Ferse, Kopf: solche Sprachweise liebt die hebräische Poesie.) Beide aber wollen nicht verwunden, sondern töten. Woher dieser erbitterte Kampf auf Leben und Tod? Das ist die grauenvolle Wirkung des Fluches Jahves. Das Weitere darf man sich etwa so ausmalen: weil Schlange und Weib sich einmal gegen Gott verbündet haben, so hat Jahve sie zur ewigen Feindschaft verurteilt. - Der Wortlaut in 15b bietet Schwierigkeiten: ਜਦਾਂ kommt sonst noch vor Ps 13911, woselbst Korruptel vorliegt, und Job 917, wo es wohl »erschnappen, erhaschen« bedeutet. An unserer Stelle scheint ein Wortspiel vorzuliegen. Die einfachste Erklärung ist diese, daß die ursprüngliche scriptio defectiva fälschlich mit i statt mit saufgelöst worden ist; par hat den hier erforderlichen Doppelsinn 1) schnappen, 2) zertreten. So Gressmann brieflich. - Jedenfalls will der Text sagen: Mensch und Schlange bleiben sich nichts untereinander schuldig; was er tut, das tut sie auch. Von einem Ende dieses Kampfes, von einer Entscheidung verlautet nichts: sie werden sich hassen und töten, so lange es Menschen und Schlangen gibt. - Daß die Schlange ein Tier ist, ist auch hier völlig deutlich; der »Same des ving« sind die Schlangen, sowie der »Same des Weibes« die Menschen. - Der Mythue gehört zu den bei antiken und Naturvölkern sehr häufigen Mythen und Märchen, die erzählen, wie gewisse Tiere zu ihren besonderen Eigenschaften gekommen sind, »warum die Scholle ein schiefes Maul hat, der Esel seine langen Ohren und der Bär seinen stumpfen Schwanzs; vgl. v. d. Leyen CXIV 16, woselbst Literatur. Es ist für die Paradiesesgeschichte bezeichnend, daß sie ein so kindliches Motiv, wie dies vom Gange der Schlange auf dem Bauche, mit so tiefsinnigen, wie denen, die vom Menschen handeln, verbindet. - Doch ist möglich, daß diesem Kampf zwischen Mensch und Schlange ein verklungener Mythus zu Grunde liegt. Von ferne darf man den griechischen Mythus vergleichen, wonach der von Herakles bekämpften Hydra ein Krebs zn Hilfe kam, Apollodor bibliotheca II 5, 2, 4, was auf archaischen Darstellungen abgebildet ist vgl. Furtwängler in Roschers Lex. I 2 Sp. 2198. Die christliche, besonders die lutherische Kirche hat diese Stelle als »Protevangelium« auf den Sieg des (sterbenden) Christus über den Teufel, oder allgemein auf den Sieg des Menschengeschlechtes über Teufel und Sünde ausgelegt. Die allegorische Erklärung wirkt noch bis in die Gegenwart nach. - 16 Die Verfluchung des Weibes. Die Verse sind ein Siebener und ein Vierer vgl. Sievers II 210. — יֵמל־הַאָּפֶׁה mit Sam LXX Peš (Vulg) vgl. ולארם 17 Ball Kittel Sievers II 245. — הרנך (Sam הַרְרוֹנֵהָן) »deine Schwangerschaft« ist sicher verderbt; daß es oft schwanger werden soll, ist für ein antikes Weib ein großer Segen, kein Fluch. LXX τον στεναγμόν σου. Man lese הֵבְיוֹבֵהְ »dein Seufzen« (Dillmann, Erbt), oder בְּיִבּיבָהָ Schmerz, Leid vgl. Ps 133, wo אַבָּבוֹת (so nach Peš vgl. Cheyne Psalms 373) und יָבוֹרָ parallel stehen. Der Erzähler denkt an die viclen Nöte und Schmerzen, von denen das Weib in seinem Geschlechtsleben geplagt ist, besonders an die der Schwangerschaft und Geburt - Geburtsschmerzen sind im alten Israel sprichwörtlich -, und fragt nach dem Grunde aller dieser Not. Zugleich wundert er sich über das widerspruchsvolle Verhalten des Weibes, das sich nach dem Manne sehnt, der es doch (יהוא Gegensatz) tyrannisiert; gilt doch das Weib nach ältester israelitischer Anschauung als gekauftes Eigentum des

17'Zum' Manne aber sprach er: weil du deinem Weibe gehorcht und von dem Baume gegessen hast, von dem ich dir zu essen verboten hatte:

Verflucht sei der Acker um deinetwillen,
mit Mühsal sollst du von ihm essen alle Tage deines Lebens!

18 Dorn und Distel soll er dir tragen;
und du mußt essen das Kraut des Feldes;

19 im Schweiß deines Angesichtes sollst du Brot essen,
bis du zum Acker zurückkehrst, denn von ihm bist du entnommen.
denn Staub bist du, und zum Staube mußt du zurück!

Mannes: das Weib begehrt ihre eigene Sklaverei! Die Voraussetzung des Wortes von der Sehnsucht des Weibes scheint zu sein, daß das Weib einen stärkeren Geschlechtstrieb habe, als der Mann; damit gehört zusammen, daß sie seine Verführerin ist. ητιριώς LXX ή ἀποστροφή σου = ητιριώς, so auch wohl Targ-Onk vgl. II Sam 173 LXX Nestle, Marginalien 6, ZAW XXIV 312ff. Auch Cant 711 steht für hebr. έτερθη in LXX ή ξαιστροφή αὐτοῦ, vgl. auch Targ zur Stelle; Gen 4τ ή ἀποστροφή αὐ-ਾਹਵੇ. √ ਸ਼ਰਦ ist sonst im Hebr. in der Bedeutung »sich sehnen, begehren« nicht bezeugt. Trotzdem scheint es bedenklich, das im überlieserten Text zweimal in der anzunehmenden Bedeutung »sinnliche Begierde« vorkommende Wort aus dem hebräischen Lexikon zu streichen. Vgl. auch ppu = »lechzen«. - Woher dieses Elend des Weibes? Das ist Gottes Fluch. Diese Verfluchung des Weibes in ihrem Geschlechtsleben entspricht dies darf man wohl als Meinung des Mythus vermuten - der Sünde des Weibes: sie hat ihr Geschlecht durch eine Sünde erkannt; geschlechtlicher Verkehr wird die unausbleibliche Folge sein, und das Weib wird Kinder bekommen; so wird denn ihr Geschlechtsleben und das Gebären verflucht. - Wie man oben bei v. 14 den Mythus uach der früheren Gestalt der Schlange nicht fragen darf, so darf man ihm auch hier nicht mit der Frage zur Last fallen, wie das Verhältnis von Mann und Weib früher gewesen sei; so weit hat er nicht gedacht. Unrichtig ist auch, daß die Geburt ohne den Sündenfall als schmerzlos vorgestellt werde (Meinhold 88); vielmehr wäre ohne Genuß der Frucht weder Empfängnis noch Geburt gewesen. - 17-19 Der Fluch über den Mann, als über die Hauptperson am ausführlichsten; doch treten manche Parallelen wodurch aber der Vers zerstört wird. Leichter erscheint es, 19aa und 19b als Einsätze aus anderer Quelle zu betrachten. - Den Versen geht (wie 14 und sehr oft bei den Propheten) eine prosaische Einleitung voraus. Die Verse selbst sind am leichtesten mit Sievers II 10f. zu lesen: 17b und 18 je ein Siebener, 19 drei Vierer. - In 17 lies 558, chenso vielleicht 2782 21 doch vgl. zu 425. - Um den Menschen zu treffen, verflucht Gott den Acker, von dem sich der Mensch fortan nähren soll: Brot soll er nunmehr essen, nicht mehr die herrlichen Früchte des Gottesgartens, und Brot im Schweiße seines Angesichtes! - Man kann auch Gegenstände (nicht nur Personen) verfluchen: Geld, daß es gestohlen werde Jdc 172, den Obstkorb, die Backschüssel, daß sie leer bleiben, die Herdentiere, daß sie fehl werfen Dtn 2817ff. u. a.; hier den Acker, daß er Dorn und Distel trage Jer 23 10 Jes 24 cf. - In der Arbeit selber besteht der Fluch nicht; dazu ist ja der Mensch geschaffen 215; aber daß seine Arbeit so sauer, daß der Acker so störrisch ist, das erscheint dem Hebräer, dessen Boden nichts von selber trägt, als eine schwere Last; das hat Jahves Fluch bewirkt. Auch hier ist Mensch und Bauer dem Mythus dasselbe: der Mensch nährt sich von dem »Kraut des Feldes«. - Der Ausdruck לְּבַּלְ אַת זְיַבְּלָ זְיִם ist absichtlich derselbe. wie in 16. Zu מְּבָל אַת vgl. Jes 17 3616 Gen 31 15; wie ass. akâlu, nießnutzen vgl. Winckler, Zur Genesis 390. - Zum Schluß aber der Tod. Der Mythus fragt hier, wie der Tod in die Welt gekommen ist. In vielen heidnischen Schöpfungsberichten heißt es, daß der Tod ursprünglich nicht war, aber durch Übertretung eines Verbotes, durch Unachtsamkeit oder Mißverständnis irgend einer

<sup>20</sup>Der Mensch nannte sein Weib Hawwa (Eva): denn sie ist die Mutter alles Lebendigen geworden.

<sup>21</sup>Jahve Gott machte 'dem' Manne und seinem Weibe Kleider aus Fell und zog sie ihnen an.

22 Jahve Gott sprach: der Mensch ist ja geworden wie unser einer, daß

Art über die Menschen gekommen ist (H. F. Feilberg, brieflich). - Über den Tod aber darf sich der Mensch nicht beklagen: reddenda est terra terrae (Cicero), salles, was von der Erde ist, kehrt zur Erde zurück« JSir 4011; so liegt es in seiner Natur. Es ist die gemeinsame Anschauung der hebräischen Antike, daß die Sterblichkeit eine wesenhafte Eigenschaft menschlicher Natur sei; erst das späteste Judentum neigt sich unter dem Einfluß neuer, aus der Fremde eindringender Anschauungen dem Glauben zu, daß der Mensch von Gott zu ewigem Leben bestimmt sei. Man darf diesen späteren Glauben nicht in den alten Mythus eintragen; und auch an dieser Stelle darf man gar nicht fragen, ob der Mensch ohne die Übertretung unsterblich gewesen wäre. - »Zum Staube mußt du zurück«: Voraussetzung dabei ist die Sitte des Begrabens, auf hebräischem Kulturgebiet sicherlich uralt. Auch das Babylonische kennt die Redensart târu ana tîți = zur Erde zurückkehren = sterben, z. B. Sintflut 134. - Daß der Mensch »Staub« genannt wird, demütigt ihn aufs tiefste, ihn, der geglaubt hat, Gott gleich werden zu können. - Der Mythus spricht eine höchst pessimistische Anschauung vom menschlichen Leben und speziell vom Ackerbau aus; der zu seiner Zeit gewiß landläufigen Meinung, daß der Ackerbau eine Segensstiftung der Gottheit sei, setzt er die Behauptung entgegen, daß der Acker verflucht ist: ein Ton des Pessimismus aus der Urzeit. Solche trüben Anschauungen klingen in vielen Stellen des Job (7. 14 u. a.) ergreifend wieder. Diese Fluchworte sind sehr wichtig, daß man sich ja nicht dem Wahne hingebe, das alte Israel habe beständig in der Freude des Erntedankfestes gelebt. - 20-24 Der Schluß der Erzählung ist nach altem schönem Sagenstil möglichst kurz gehalten. Die Worte sind nicht einheitlich: 20, wo »Hawwa« als höchster Ehrenname eines Weibes erklärt wird, paßt nicht in den Zusammenhang, zumal die Namenserklärung vorauszusetzen scheint, daß Eva bereits Kinder geboren hat. Überhaupt ist hier ein Name nicht zu erwarten, hat doch auch »der Mensch« keinen eigentlichen Eigennamen; auch nennen Je wic Jj das erste Weib überall (außer 41 vgl. zur Stelle) »das Weib« 32ff. (223) oder »sein Weib« 225 38. 21 425. Der Vers wird aus anderem Zusammenhang und anderer Quelle stammen. - Der Name The (Eŭa Heva) ist jedenfalls alte Tradition, wohl nicht hebräischen Ursprungs. Nöldeke, ZDMG XLII 487, Gressmann, ARW X 359f. u. a. erinnern an aram. בּוּלָא = Schlange; der Glaube, daß die Schlange am Anfang des Menschengeschlechts steht, ist weit verbreitet; bei den Abessiniern z. B. heißt der erste König Arwê, die Schlange ZDMG I 9, VII 341. Der Name Hawwa ist vielleicht identisch mit der phönizischen Göttin Hwt, die Lidzbarski, Ephemeris für semit. Epigraphik I 30 für eine Schlangengöttin und eine Göttin der Unterwelt hält; die Unterweltsgöttin gilt als Urmutter, weil die Menschen aus der Unterwelt, in die sie zurückkehren, ursprünglich auch stammen vgl. A. Dieterich, ARW VIII 12. 20ff. Der Hebräer denkt bei הַּהָּד, naiv genug, an sein Wort בַּיַב die Lebendige. - 21 Auch dieser Vers paßt nicht recht hierher und gehört wohl zu der Variante, die schon in einzelnen Spuren hervorgetreten ist. Die Notiz, sehr anthropomorphisch, ist sicher uralt: antike Betrachtung leitet die Künste und Erfindungen von den Göttern ab, Benzinger<sup>2</sup> 160. Der Vers enthält eine alte Theorie über älteste menschliche Bekleidung; dasselbe hören wir bei den Phöniziern vgl. Eusebs Exzerpte aus Philo Byblius Fragm. hist. graec. ed. C. Müller III 566; Traditionen anderer Völker bei Diodor I 43 II 382, Lucian amores 34 u. a. - Daß Gott es ist, der die Menschen bekleidet, würde hier, aus dem Zusammenhange verstanden, als ein letztes armes Almosen, als eine Ausstattung fürs Elend zu fassen sein. — טַאָּדָם vgl. zu v. 17.

er von Gut und Böse weiß; nun aber, daß er nur nicht die Hand ausstrecke und sich auch vom Baume des Lebens nehme und esse und unsterblich werde —! <sup>23</sup>So schickte ihn Jahve Gott aus dem Garten von Eden, den Acker zu bebauen, aus dem er genommen war. <sup>24</sup>So trieb er den Menschen aus und ließ östlich vom Garten von Eden die Keruben sich lagern und die Flamme des zuckenden Schwertes, um den Weg zum Lebensbaume zu bewachen.

<sup>22-24</sup> Die Austreibung wird doppelt erzählt; אַרָּהָעָם 23 | בּיִבָּעָשׁ מִיּרָם אַ 23 בּיִבָּעָשׁ מִירָּהַ מַּרָּהָ 24a. Nach v. 22 beschließt Gott, den Menschen zu vertreiben, damit er nicht zum Lebensbaum komme; dieser Beschluß wird 24a. by ausgeführt; diese Sätze, die demnach inhaltlich zusammengehören, bringen zum Vorhergehenden das Motiv des Lebensbaumes neu hinzu. Nach 17 dagegen hat Gott bereits beschlossen, den Menschen auf den Acker zu verstoßen, und führt diesen Entschluß in 23 aus, damit der Mensch den Acker bebaue und dessen Fluch koste. Demnach ist 23 der Schluß der bisherigen Hauptquelle, 22 und 24a. by dagegen sind Stücke einer Variante. Auch aus anderen Gründen paßt 22 nicht in den Zusammenhang des Kap.: nach dem Fluch kann höchstens noch der Vollzug kommen, ganz fremd ist dem Zusammenhang, daß Gott jemanden anredet, und besonders, daß er sich vor den Menschen gewissermaßen fürchtet. Vgl. Budde 57 f. 238 ff. — 23 knüpft an 25 an und rundet das Ganze dadurch harmonisch ab: der Mensch kann über die Ackerarbeit nicht murren; er stammt ja vom Acker. - 22. 24 Zu wem das Gotteswort »wie unser einer« gesprochen worden ist, wird uns nicht gesagt; ursprünglich sicher im »Rat« der Himmlischen vgl. zu 126. Dieser uralte Nachklang des Polytheismus ist halbverhallt überliefert. - »Der Mensch ist geworden wie unser einer« (בודי stat. cstr. § 130a) ist keine Ironie, sondern einfache Anerkennung des Tatbestandes. Jahve sagt übrigens nicht, daß der Mensch ihm persönlich gleich sei; er gleicht nicht diesem einen, besonderen Gott, sondern nur den Wesen göttlicher Natur, zu denen auch Jahve gehört. Ähnlich auch 126. Eine Eigenschaft göttlichen Wesens hat der Mensch wider Gottes Willen bekommen; so ist zu fürchten, daß er nun auch die zweite, die Unsterblichkeit (קַדֶּי § 76 i) erlange. Vorher, als der Mensch noch harmlos und töricht war, bestand diese Besorgnis nicht; jetzt, da er wissend geworden ist, liegt sie nahe. Dann aber würde der Mensch Gott vollends gleich sein; und das will Cott nicht; der Mensch soll nicht Gott gleichen. Vgl. darüber weiter im folgenden S. 33f. - Darum schreitet Gott jetzt, ehe es zu spät wird, ein, vertreibt den Menschen und stellt eine göttliche Wache östlich vor das Paradies. Warum östlich? Doch offenbar, weil die Menschen nach Osten hin vertrieben worden sind und später im Osten wohnen. Nach dieser Quelle lag demnach das Paradies im äußersten Westen. Hiezu stimmt 416, wonach Qain östlich von 'Eden wohnt. Auch das Götterland, wo der babylonische Sintflutheld wohnt, liegt nach Jensen, KB VI 1 S. 507. 576, Gilgameš-Epos I 33 ff. A. 3 im fernen Westen. — LXX καὶ κατώκισεν αὐτὸν ἀπέναντι τοῦ παφαθείσου τῆς τρυψῆς καὶ ἔταξεν τὰ χερουβιν = רישכן אחו מקרם לגן עדן וישם אח (Ball). Aber zur Verwerfung des hebr. Textes liegt kein Grund vor: דָשָׁ und יָשָׁב wird auch vom Liegen und Ruhen der Tiere gebraucht, und die Keruben sind göttliche Tiere: eine letzte Erinnerung an Tierverehrung der Urzeit. - Die Keruben (vgl. M. Dibelius, Lade Jahves 72 ff.) werden als bekannte Größen eingeführt. Diese Wesen dienen hier als Wächter des Göttlichen, ebenso die Keruben auf der Lade bei P Ex 375-9 und im Tempel Salomos I Reg 623-27, die mit ausgebreiteten Flügeln das Heiligtum »schirmen«; daher das Prädikat apica care, der »schirmende Kerub« Ez 2816. Wegen dieser Bedeutung der Keruben als Wächter sind sie auch sonst im Heiligtum, an den Türflügeln I Reg 632, an den Wänden 629, in der Stiftshütte am Vorhang Ex 2631 und sonst angebracht. Nach anderer Tradition thront (ביבֶר הַבְּרָבֶים) oder fährt (Ps 1811) Jahve auf den Keruben; der

wunderbare Thron-Wagen Jahves Ez 1 ist eine mythologische Darstellung des Himmels und die vier Keruben (Ez 102), die den Thron tragen, sind die vier großen Himmelsträger, vgl. Gunkel, Zum religionsgeschichtlichen Verständnis des N.T. 46. Ihrer Gestalt nach sind die Keruben Mischwesen mit Flügeln (vom Adler), nach Ez 4118 mit zwei Gesichtern (vom Menschen und Löwen), nach Ez 110 mit je vier (Mensch Löwe Stier Adler). Älter als die komplizierte Schilderung von Ez 1 ist die in Ap Joh 4, wonach die vier Tiere je ein (wunderbarer) Löwe Stier Mensch Adler sind. Die Vorstellungen von solchen Wesen stammen in Israel aus fremder Mythologie. Göttliche Wesen als Wächter des Heiligen findet man bei vielen Völkern: Sphinxe lagern vor den ägyptischen Tempeln; mischgestaltige Wesen sind am Eingang und an den Terrassen der babylonischen Tempel und Paläste oder auf babylonischen und persischen Darstellungen zu beiden Seiten des heiligen Baumes abgebildet, vgl. Zimmern, KAT3 530; die goldenen Äpfel der Hesperiden werden von dem Drachen Ladon bewacht, Roscher, Lex. II 2 Sp. 1786; das Jerusalem der Zukunft bewacht Jahve selbst als Feuermauer Sach 29; Drachen bewahren den Goldschatz, vgl. Dillmann 84, woselbst weitere Literatur. Genaueres über die Herkunft und Geschichte der Kerubim ist einstweilen noch nicht zu sagen; doch kann es als sehr wahrscheinlich bezeichnet werden, daß gerade diese Vorstellung, zumal in der Ausgestaltung, wie sie bei Ezechiel vorliegt, babylonischen Ursprungs sei, vgl. Zimmern, KAT3 632 f. und bei Gesenius 14 s. v. ברב, wonach die Stierkolosse in assyrischen Inschriften aus Susa karibâti d. h. die segnenden heißen. - Die Flamme des sich drehenden Schwertes, von den Malern dem Kerub in die Hand gegeben, ist in Wirklichkeit ein Wesen für sich, eine Art Dämon; es ist beseelt oder nach hebräischem Ausdruck: es hat einen »Geist«; vgl. die Räder des Gotteswagens Ez 121, den Hammer Vulcans; oder aus der Moderne: »Seine Segel sind beseelt« oder »Und nimmer irrend in der zitternden Hand regiert Das Schwert sich selbst, als wäre es ein lebendiger Geist« (Schiller). Auch die Propheten reden von Jahves Schwert als einem selbständigen dämonischen Wesen Jes 271 345 Jer 476 Ez 21 sff. vgl. Gressmann 79 f. Ein solches Schwert ist um so furchtbarer, als man sich nicht dagegen verteidigen kann. Von einer Feuermauer als Schutz des Heiligtums hören wir Sach 29. Solche Zauberwache spielt in Sagen und Märchen eine große Rolle vgl. die eisernen Drescher, die den Eingang verwehren und nicht den schnellsten Vogel durchlassen, in den Artussagen vgl. v. d. Leyen CXIII 258 A. 3 (woselbst weitere Literatur), das Schwert Freyrs, das sich von selbst schwingt, in den Skirnismal 8 (Gering, Edda 53) oder etwa die Waberlohe, die Brunhild umgibt. Diese Vorstellung vom Flammenschwert ist mythologischer Natur und stammt ebense wie die Keruben irgendwoher aus der Fremde. Thureau-Dangin in der Revue d'histoire et de litt. religieuses I 146 ff. stellt das Flammenschwert zusammen mit dem ehernen »Blitz», den Tiglat Pileser I an der Stelle einer zerstörten Stadt errichtet hat vgl. die Inschrift Tigl. Pil. I KB I 36f. Z. 15 ff. - Daß doppelte Wächter vor dem Paradiese stehen, fällt auf; auch paßt der Ausdruck מבשבן nur zu den Keruben, nicht zu dem Flammenschwert; diese Dublette wird sich aus den zwei Rezensionen des Mythus erklären. - Der Zweck der göttlichen Wacht ist, den Menschen vom Lebensbaum fernzuhalten. Der Mythus will also damit erklären, warum es dem Menschen un möglich sei, jemals wieder ins Paradies zurückzugelangen. Erst das späteste apokalyptische Judentum glaubt, daß schon jetzt einzelne Gerechte ins Paradies gekommen seien, und daß es einst das Erbe aller Frommen werden würde. Christliche Theologen haben vielfach diese Hoffnung in den alten Mythus hineingedeutet.

## Aligemeines über die Paradieseserzählung.

1. Literarkritisches. Auf doppelten Faden in der Paradiesesgeschichte hat zum ersten Male Budde 46 ff. (vgl. das kurze Referat bei Holzinger, Hexateuch 156 ff.) hingewiesen, dessen Resultate hier aufgenommen und fortgesetzt werden. Die deutlichsten Spuren für das Vorhandensein mehrerer Quellen sind folgende: die Vertreibung wird zweimal erzählt 323 || 322.24a; doppelte Wacht steht vor dem Paradiese 324ba || bβ; die

Tierfellbekleidung 321 und die Namennennung der Eva 320 paßt nicht in den Zusammenhang. Der Fluch über den Menschen zeigt Wiederholungen. Die Pflanzung des Paradieses und die Versetzung des Menschen darein wird doppelt erzählt 28a | 9, 28b | 15; nach 28 liegt das Paradies im fernen Osten, nach 324 im fernen Westen, nach 210—14 im Norden. Nach 33 steht nur ein Baum mitten im Garten, das ist der Erkenntnisbaum, dessen Name und Kraft den Menschen noch unbekannt ist; dagegen kennt 322, 24by zwei Gottesbäume im Garten; die Satzordnung in 29, wo gleichfalls zwei Bäume mitten im Garten stehen, weist auf Überarbeitung hin. Der doppelte Name and erklärt sich nach dem Folgenden (vgl. zu 425, 26) daraus, daß die eine der Quellen von Anfang an mach, die andere dagegen für die älteste Zeit wind erst von Enos an gesagt hat vgl. Budde 232 ff. Beide Quellen sind demnach Bestandteile von J, die im folgenden Ji und Je genannt werden sollen.

Trotz solcher Zeichen von Quellenzusammensetzung trägt anderseits der Grundstock der Erzählung den Charakter literarischer Einheitlichkeit. Namentlich ist die Verführungsgeschichte 31ff. aufs straffste geschlossen; auch die Erzählung von 2, obwohl weniger streng geschlossen, ist doch zum größten Teil durch die Motive: Gott Mensch Acker zusammengehalten; unter einander werden beide Kapitel durch eine Reihe von Rückverweisen zusammengehalten: so spielt 31a an 219 an, 31b-5.11.17 an 216f., 37 au 225, 312 an 221ff., 319. 23 an 27. Demnach ist zu schließen, daß der Red. im wesentlichen der einen Quelle gefolgt ist und daß er von der anderen nur Bruchstücke aufgenommen hat. Die Hauptquelle aber ist nach 31b-5 Je; denn dies Stück sagt אלהים und ist ein iutegrierender Bestandteil der ganzen Erzählung. Zur Nebenquelle gehören also die Varianten und Parallelen, die sich dem Hauptfaden nicht einfügen: so besonders deutlich 321. 22. 24a. Kennzeichen der Hauptquelle Jo sind, daß sie nur einen Baum kennt 31b-5, und daß sie (nach Art der alten schönen Erzählungen, vgl. darüber die Einleitung § 3, 15, das Thema vom Verhältnis des Menschen zur πρχ variiert 3 17. 19αβγ. 23. Kennzeichen der Nebenquelle ist, daß sie von zwei Bäumen weiß 322. 24by. Darnach sind die Stellen, die überhaupt in Frage kommen, et wa folgendermaßen aufzuteilen: Von den beiden Varianten 28 || 9.15 gehört 28 zur Neben-, 29.15 zur Hauptquelle (אַבָּקָה 9a; zu 9a vgl. 36); in 29b ist demnach יצין הדוים Zusatz des ausgleichenden Red.; der ursprüngliche Text des Je lautete wohl הַבְּתִּיהָ הַנָּיָן הַהַעָּת מוֹב נָרָע. Kap. 3 gehört als ganzes zur Hauptquelle. Zur Nebenquelle rechne man etwa: 19aa ( mit Mühsal sollst du von ihm essen« 17, das wegen der Anspielung in 529 — vgl. zur Stelle — zu Je gehört) 19b (∥ 19aβγ πετω Je) 21 (der Vers fällt aus dem Zusammenhange heraus) 22 (zwei Bäume). Von den Schlußversen gehört 23 als Fortsetzung von 17. 18. 19αβγ zu Je. Vers 24 enthält wegen der doppelten Hüter Elemente aus beiden Quellen; a(|| 23) und by (Lebensbaum) gehören zu Ji; da 28, wonach das Paradies im Osten liegt, oben zu Ji genommen ist, so muß 324bα, wonach es im Westen zu suchen ist, zu Je, und demnach bβ zu Ji gerehenet werden. - Kennzeichen der Nebenquelle Ji ist nach diesen Aufstellungen also auch, daß sie von der engen Beziehung des בוָשָּׁ zur הַּבָּה (Je) nichts weiß; sie sagt an Stellen, wo Je הַּדְּיָא sagen würde, ihrerseits בְּיָּה 319b; הַּיָּה fehlt, wo Je es hat, in 2s gegenüber 29 Je, 324a gegenüber 323. — Der Passus über die vier Ströme 210-14, der das Paradies in den Norden setzt, wird keiner der beiden Quellen angehören und alter Zusatz sein. Ebenso die Namennennung Evas 320 vgl. zur Stelle. - Die ausdrückliche Nennung des Baumes 217 stammt vom Red.; דְּפֶּבְ 27 ist Ji zu Liebe eingesetzt. — Möge man nicht die Zurückhaltung übersehen, mit der diese Vermutungen vom Verfasser aufgestellt werden.

2. Charakteristik der literarischen Art der Geschichte in beiden Quellen. Von Ji haben wir nur geringe Bruchstücke. Seine Erzählung muß, nach dem Erhaltenen zu schließen, der des Jo ziemlich ähnlich gewesen sein: auch hier sind die ersten Menschen in dem wundervollen Paradiese, das Gott selbst gepflanzt hat 2s; da erlangen sie wider Gottes Willen die Erkenntnis und werden dadurch Gott ähnlich; dann aber werden sie zur sauren Ackerarbeit und zum Tode verflucht 319ac. b und aus-

getrieben 322. 24a; vor das Paradies aber wird eine göttliche Wache gelegt 324bβγ. Auch daß der Mensch nach der Übertretung Kleider bekommt, hat Ji erzählt 321 (im weiteren Sinne | 37). -- Manche Spuren zeigen, daß die Erzählung des Ji mythologischere Färbung gehabt hat als Je: »Jahve pflanzte« 28 gegenüber »er ließ sprießen« 29; Jahve zieht selber den Menschen Kleider an 321; »unser einer« 322; die Einführung der mythologischen Vorstellung vom Lebensbaum 322; der Feuerschwertdämon 324 scheint mythologischer zu sein als die Keruben. - Demnach dürfen wir vermuten, daß diese Rezension älter gewesen ist als die des Je, aber eben wegen dieser mythologischeren Haltung nur in Bruchstücken vom Red. aufgenommen ist. - Etwas anders Budde 244ff., der nicht zwei verschiedene Erzählungen, sondern zwei, nachträglich zusammengearbeitete Ausgaben derselben Erzählung annimmt. - Andere Quellenscheidungen versuchen, mit Hülfe der Metrik, Erbt und Sievers. Sievers rechnet zu Jα (Siebenertext) 26.9. 15-25 31-7a. 8-18. 21. 24, zu Jδ (Sechsheber mit Kurzvers) 210 37b. 22. 23, zu Jε (Achtertext) 24b. 5 319; »Reste in J« nennt er 211-14 320. Aber diese »metrische« Scheidung trennt sachliche Zusammenhänge, z. B. לעבר אַת־האַדְמָה wird 25 zu anderer Quelle gerechnet als 323. הַאָּדָמָה מי ממנה לקחק 3 zu anderer Quelle als הַאַדְמָה אַשֵּׁר לְקָה מְיָבּם 3 3, die Schöpfung des Menschen zu anderer als die der Tiere und des Weibes; den Lebensbaum, der auch nach Sievers das Charakteristikum einer Quelle ist, entfernt er aus 324 u. s. w. Wie unsicher aber diese metrischen Lesungen sind, erkennt man daran, daß Sievers selbst I 382 ff. das Stück 29ff. ganz anders gelesen hat, und daß Erbt in Kap. 3 wiederum ganz anders metrisch gliedert als Sievers.

Die von uns angenommene Rezension des Je ist, so weit wir sehen können, vollständig erhalten. Die Erzählung ist in sich geschlossen und wohlabgerundet: die Schlußworte 323 weisen auf den Anfang zurück 27. Ästhetisch betrachtet gehört die Erzählung, namentlich in 3, zu den schönsten der Genesis; vgl. die kongeniale, wenn auch im einzelnen anfechtbare (vgl. oben zu 225) Ausführung bei Wellhausen, Prolegomena 6 302 ff.; aus älterer Zeit vgl. besonders die Erklärung Herders in der »Ältesten Urkunde des Menschengeschlechts«, der das wahre dichterische Verständnis dieser Erzählung erschlossen hat. Der Hauch des Mythischen ist noch nicht ganz verflogen, aber doch ist alles Fremdartige, Barbarische ausgetrieben. Bewunderungswürdig ist 3 durch seine (für jene Zeit) höchst komplizierte Seelenmalerei, durch die Kunst, intimste Stimmungen in schlichtem Worte oder in einfacher Handlung wiederzugeben, durch die schöne Folgerichtigkeit der Begebenheiten und durch die geniale Disposition (vgl. die Einleitung § 3, 8); zu beachten ist auch die zarte Keuschheit, mit der das geschlechtliche Motiv behandelt wird, so wie der große Ernst, mit dem der Erzähler von Gott und der Sünde spricht. In Summa: (für jene Zeit) tiefste Gedanken über Mensch und Gott, und in höchst anschaulicher Form; ein wundervoller mythologischer Stoff, abgeklärt zu sedler Einfalt«: Gen 3 ist die Perle der Genesis.

Der Erzähler, von dem wir diese Rezension haben, muß demnach ein besonders begnadeter Meister gewesen sein; dennoch aber würde man sich irren, wenn man annähme, daß die Erzählung im wesentlichen »eine freie Schöpfung des Erzählers« sei (Nöldeke, Alttestamentliche Literatur 9). In der Genesis handelt es sich nicht um poetische Schöpfungen einzelner, sondern um Überlieferungen, an denen viele Generationen geformt haben, bis schließlich der letzte Meister gekommen ist. Und daß diese allgemeine Betrachtung auch hier zutrifft, zeigt der Vergleich mit Ji, der in großen Hauptzügen mit Je übereinstimmt.

Die Erzählung des Je ist trotz ihrer gegenwärtigen Einheitlichkeit nicht einheitlichen Ursprungs; sie ist — eine Beobachtung, die uns wichtiger als alle Quellenkritik erscheint — aus zwei Traditionen zusammengewoben: 1) einer Erzählung vom Paradiese und von der Austreibung und 2) eine Art Schöpfungsgeschichte. In 24ff. ist die Schöpfungserzählung und die Introduktion der Paradieseserzählung mit einander verbunden. Zur Paradieseserzählung gehört die Beschreibung des Paradieses, in das die Menschen gesetzt wurden, dann Gottes Verbot, vom Baum zu essen, schließlich die Beschreibung ihrer Unschuld: alles dies die Einleitung der folgenden Erzählung, in der sie das Verbot übertreten, ihre Unschuld verlieren und dann aus dem Paradiese vertrieben werden. Das Überbleibende aber bildet ein organisches Ganze: der Ursprung der Wesen, die zum Acker gehören. Beide Stoffe haben ursprünglich nichts mit einander zu tun: es sind eigentlich zwei ganz verschiedene Geschichten, von denen keine die andere als ihre Voraussetzung oder Fortsetzung durchaus nötig hat. Beide Erzählungen werden sich angezogen haben, weil sie beide von der Urzeit handeln. Eine äußerliche Trennung und eine Feststellung des Wortlauts ist nicht mehr überall möglich, wohl aber eine Scheidung der Stoffmassen im großen. Zur Paradiesesgeschichte gehört sicher 9. 15-17. 25, zur Schöpfungserzählung, im obigen Text in eckige Klammern gesetzt, 7. 18-24, die Bildung des Menschen, der Tiere und des Weibes. Schwieriger ist die Scheidung der Einleitung, die durch schleppenden Stil und inneren Widerspruch (vgl. eben S. 4.5f.) auf die Zusammenarbeit verschiedener Stoffe hinweist. Am besten wird man davon 4b und 6 (78) zur Paradiesesgeschichte rechnen; 6 mag einst hinter 9 gestanden haben vgl. Meinhold 72. Dagegen ist 5 die gegebene Einleitung für eine Schöpfungsgeschichte. Hiernach muß der Anfang der Schöpfungserzählung zunächst von dem trocknen Urzustand, dann von dem Regen, schließlich von dem Menschen gesprochen haben. - Durch die Vereinigung beider Stoffe sind gewisse Schwierigkeiten entstanden: Während das Weib eigentlich von Gott zur Geschlechtsgemeinschaft mit dem Manne gebildet worden ist 21-24, ist nach der Paradiesesgeschichte die Geschlechtsgemeinschaft erst mit der »Erkenntnis« in die Meuschheit gekommen. Nach 25 ist der Mensch seiner Art nach bestimmt, den Acker zu bestellen, während er nach der Paradieseserzählung erst durch den Fluch auf den Acker vertrieben ist 323. In der Geschichte der Ursprünge vermissen wir den 25 angekündigten Bericht über die Entstehung des Regens, der Sträucher und Kräuter; das muß einst erzählt worden sein, ist aber zu gunsten des en und der Paradiesesbäume fortgefallen. Ferner entsteht durch die Verbindung beider Stoffe der Schein, als ob es nur im Paradiese Tiere gegeben habe, denn daß sie mit dem Menschen ausgetrieben seien, ist gewiß nicht die Meinung. Beide Erzählungsn unterscheiden sich auch stark in der Betrachtung des Weibes: hier die Freudenstimmung über die endlich glücklich gelungene Schöpfung, dort eine Erzählung, wonach die erste Tat des Weibes den Menschen um alle Freude gebracht hat. Nach der Paradiesesgeschichte ist das Verbot, von dem Baume zu essen, ursprünglich Mann und Weib gegeben worden, was sich 31-3 noch erhalten hat; diese Geschichte wird überall von dem Menschenpaare gesprochen haben; bei der Zusammenarbeitung mit der Schöpfungsgeschichte aber ist der Mann allein überall vor 222 eingesetzt worden. Auch ihrer Anlage nach sind beide Stoffe verschiedenartig: während die Paradies-Vertreibungs-Geschichte ein sehr straff geschlosse: es Ganze ist, zerfällt der Mythus von den Ursprüngen in einzelne, ziemlich lose zusammengestellte Teile.

4. Die Erklärung des Mythus. Über die Erzählung von den Ursprüngen hier nur ein Nachtrag. Literatur: besonders Wellhausen, Prolegomena<sup>6</sup> 297 ff., sodann Frankenberg, GGA 1901 678, Schwally, ARW IX 160; über die Anthropomorphismen Haller 50 f. Die Eigenart der Erzählung ist am deutlichsten durch Vergleich mit Gen 1 zu erkennen. Dort der schaffende, außerhalb der Welt stehende Gott, der durch sein allmächtiges Wort auf sie einwirkt; hier eine viel kindlichere Vorstellung, wonach Jahve selber Hand anlegt und seine Geschöpfe mit eigener Hand »bildet«; daher ist diese Erzählung voll von naiven Vermenschlichungen Gottes. In Gen 1 hat sich die Reflexion zu dem Gcdanken erhoben, daß einst Himmel und Erde nicht da waren, und ist überzeugt, daß Gott alles erschaffen habe (so schon die Einleitung zur Paradiesesgeschichte 24b); hier aber eine altertümlichere Denkweise, die sich begnügt, zu erzählen, wie Regen, Menschen und Tiere entstanden seien, aber damit auch schon am Ende angekommen ist; der Gedanke, daß auch die Erde und gar der Himmel einst geschaffen seien, liegt noch fern, Demnach ist Gen 2 im eigentlichen Sinne auch nicht

von einer »Weltschöpfung« zu sprechen. Der Herizont des Mythus reicht nicht weiter als der des Bauern: der Kreis, in dem er lebt, umfaßt den Acker, auf dem nach dem Regen die Pflanzen sprießen, ferner die Tiere des Feldes und die Vögel, den Bauern selbst und sein Weib. Wie dies Leben auf dem Acker geworden sei, darüber denkt er nach. Im Mittelpunkt seines Interesses steht natürlich er selbst und das Weib; alle übrigen Wesen interessieren ihn nur soweit, als sie ihn angehen. Dazu der Ton kindlichen Staunens über die Wunder der Welt, tiefsinnige Betrachtungen in wundervoll-plastischer Form. Es ist kein Zufall, daß die Naturwissenschaft nicht an Gen 2 und 3 angeknüpft hat. Aber die Poesie hat es zu allen Zeiten mit der Geschichte vom Paradiese gehalten« (Wellhausen).

Es bleibt die Erklärung der Paradieseserzählung übrig, in erster Linie nach der Rezension des J. — Man versteht einen »ätiologischen« Mythus, wenn man zeigt, I. was er erklären will, II. wie er es erklärt, vgl. die Einleitung § 2, 3.

- I. Die Frage, auf die der Mythus antwerten will, erfahren wir aus seinen letzten Worten. Er will dasjenige erklären, was als eine Folge der berichteten Begebenheiten gegenwärtig noch andauert. Wenn unser Mythus mit einem »deshalb« schlösse, wie 224, so müßte es heißen: deshalb hat der Mensch gegenwärtig zwar die Erkenntnis von Gut und Böse; aber er wohnt nicht mehr im Paradiese und hat viel Elend und Mühsal: das Weib in den Nöten ihres Geschlechtes, der Mann auf seinem verfluchten Acker. Der Mythus erklärt also Wohl und Wehe des menschlichen Lebens: seine besondere Auszeichnung, die Vernunft; und sein trauriges Geschick, Mühsal des Ackerbaus und Wehen der Geburt.
- a) Wie betrachtet der Mythus die Erkenntnis von Gut und Böse? Wir haben schon (vgl. S. 14) gesehen, daß das Wort das höhere und das niedere Erkennen bedeuten kann: der Mythus scheint es in einem mittleren Sinne zu nehmen. Er erkennt an, daß dies Wissen ein Vorzug ist: der Erwachsene ist dem Kinde überlegen. Ja, der Mensch ist darin der Gottheit ähnlich. Man würde im Sinne der Antike hinzufügen dürfen, daß nur der Mensch die Erkenntnis hat; die Tiere haben sie nicht. Nun würde es dem Modernen naheliegen. mit Pathos die Herrlichkeit menschlichen Wesens zu feiern: die Vernunft, das Himmelslicht, macht den Menschen zum kleinen Gett der Welt. In ganz anderem Ton redet der alte Mythus. An einem Beispiel schildert er, was die Erkenntuis besagt: früher ging der Mensch u. a. nackend als ein unwissendes Kind; jetzt weiß er es besser. Gewiß, so dürfen wir uns die Gedanken der Erzählung deutlich machen, hat der Erwachsene vor dem Kinde viel voraus; aber diese Überlegenheit empfindet er nicht mit Begeisterung; man spricht von der Geschlechtsreife nicht mit Pathos. - Man könnte einwenden, daß die Vernunft aber doch anderseits Gott gleich mache; gewiß, aber nicht Jahve gleich; unter den אלהים gibt es aber sehr verschiedene Mächte, sind dech dem alten Israel auch die Totengeister אלהים. Daß aber der Mythus nicht meint, der Mensch sei Jahve nunmehr völlig gleich geworden, geht aus der Fortsetzung der Geschichte deutlich genug hervor: Jahve bleibt in seiner Überlegenheit; als ein armer Sünder steht der Mensch vor dem durchdringenden Scharfblick Gottes, der ihm fluchen und ihn austreiben kann, wie er will. Die jüdischen Erklärer haben also ganz recht, wenn sie 35 in ihrer Weise umschreiben: ihr werdet sein »wie Engel«. Wir würden daher besser tun, wenn wir mit den genaueren Ausdrücken unserer Sprache von Gottähnlichkeit und nicht von Gottgleichheit sprechen würden. - Demnach läßt sich sagen, wie der Erzähler die verführenden Worte der Schlange an das Weib verstanden haben mag: diese Worte selber sind allerdings Wahrheit; aber die Schlange fügt nicht hinzu, daß der Mensch, in diesem einen Stücke Gott ähnlich geworden, in allen andern Gott weit unterlegen bleibt und, wenn er sich vergeht, Gottes schweres Strafgericht zu fürchten hat. So »betrügt« die Schlange das Weib schändlich, indem sie ihm die Wahrheit, aber freilich nur einen Teil der Wahrheit sagt. Man wird zugeben, daß diese Art des Betruges hüchst geistvoll erzählt ist.

- b) Ferner denkt der Mythus nach über das Geschick des Menschengeschlechtes. Den Menschen stellt er sich als Bauern vor andere Berufe kennt er nicht —, das Weib aber als Gebärerin. Nun betrachtet der Mythus die schwere Mühsal, die beide haben: Mühsal der Gebärenden, Mühsal des Landmanns. Und das empfindet auch der Antike mit tiefem Schmerz. In den erschütternden Worten des Fluches schildert er das Geschick des Menschen: es ist Not und Elend und zuletzt der Tod. Und dies Geschick ist ohne Hoffnung: solange es Menschen gibt, werden Weiber mit Schmerzen gebären, und Männer im Schweiße ihres Angesichts ihr Brot essen.
- c) Der Mythus hat beide Beobachtungen zusammengestellt: er hat damit das Fazit des menschlichen Lebens gezogen und zugleich seine Beobachtung wiedergegeben, daß diese beiden Seiten des menschlichen Lebens zusammengehören. Wir dürfen, um seine Gedanken zu erkennen, das Beispiel vom Leben der Kinder, das ihm an einer Stelle deutlich vorschwebt, fortführen; auch unsre Wissenschaft vergleicht ja die Naturvölker mit Kindern. Wie anders ist das Leben der Kinder als das der Erwachsenen! Sie kennen die Not des Lebens noch nicht: man sieht es ja: sie spielen und lachen auf der Straße. Aber freilich, sie haben auch noch nicht die Vernunft; man sieht es ja: sie laufen nackend umher. Wenn der Mensch aber zu Jahren kommt und vernünftig wird und Kleider anzieht, da schickt man den Jüngling aufs Feld und das Mädchen in die Kammer; da ists aus mit dem Lachen. Wie kommt das? Wie ist es zu erklären, daß die Vernunft und die Not des Lebens zusammenstehen?
  - II. Der Mythus antwortet auf diese Frage.
- a) Er setzt ein, indem er von einer Urzeit erzählt, wo die Menschen die Mühsal der Gegenwart noch nicht kannten. Dieser Anfang steht im starken Gegensatz zum Ende der Erzählung: ein häufig zu beobachtender Erzählungstypus vgl. die Sodom-, Sintslut-, Josephsagen. - Die einzelnen und die Völker träumen einen Traum von Glück und Frieden und ungestörtem Genuß. Die Überlieferung versetzt dies Bild der Sehnsucht in die Urzeit oder an das Ende der Dinge; oder sie denkt sich das Wunderland fern an den Enden der Erde (z. B. den Garten der Hesperiden im fernen Westen, die Inseln der Seligen, Elysion) oder im Hades (eine Vorstellung, die häufig mit dem fernen Westen zusammenfließt) oder hoch oben im Himmel (die Inseln der Seligen bei den Ägyptern vgl. Erman, Äg. Rel. 93, Walhalla). Zu den Vorstellungen der Griechen und Eranier vom Götterlande vgl. Usener, Sintfluthsagen 197 ff.; zum »goldenen Zeitalter« vgl. Graf ad aureae aetatis fabulam symbola, Diss. Leipzig 1885 (Leipziger Studien auf d. Geb. d. class. Phil. VIII 1 ff.), Nikel, Genesis und Keilschriftforschung 141 ff. Mannigfach haben sich diese idealen Bilder im Laufe der Zeit gewaudelt. Jede Zeit verrät ihre eigenste Art darin, wie sie sich das »goldene Zeitalter« ausmalt. - Wie wird das Paradies hier beschrieben? Als ein wundervoller Hain von herrlichen Bäumen mit köstlichen Früchten; da war vieles, vieles Wasser; da war gut leben und leicht arbeiten. Von diesem Paradiese erzählt sich der hebräische Bauer mit Freude und Begeisterung; wie der Araber entzückt ist, wenn er an die reich bewässerte, grüne Flur von Damaskus kommt. - Das Paradies aber - so läßt die Erzählung hindurchschimmern - war der Garten Gottes selbst. Das ist ein Zug, der aus der alten orientalischen Tradition vom Paradiese nur noch verloren nachklingt; der israelitische Erzähler selbst aber legt nicht den Nachdruck darauf, daß der Mensch damals in Gemeinschaft mit Gott gelebt habe, sondern ihm ist die Hauptsache, daß der Mensch damals glücklich gewesen ist »wie die seligen Götter«. Vgl. auch zu 529. - Anderseits aber waren die Menschen damals noch Kinder, unreif, »dumm«, sie gingen nackend und schämten sich nicht. - So schaut man auf das Paradies zurück; mit Sehnsucht denkt der Alte jener schönen Zeit, die jetzt unwiederbringlich verloren ist; aber freilich fühlt er sich den Menschen jener Tage überlegen.
- b) Dann erzählt der Mythus weiter, wie es kam, daß die Menschen die Erkenntnis erlangten, aber daß sie aus dem Garten vertrieben, und daß sie zur Mühsal des Lebens verurteilt wurden. Der Moderne ist hier vielleicht geneigt, eine geschicht-

liche Betrachtung einzuführen, wonach die Menschen, zur Kultur gelangt, den Wert der Güter empfinden, die sie dagegen aufgeopfert haben, Wellhausen, Prolegomena 6 301 f. Aber die »Erkenntnis« ist nicht die Kultur vgl: oben S. 14f., und die Bekleidung (das einzige, was man im Mythus allenfalls »Kultur« nennen könnte), ist doch nicht etwas, was die Menschen unglücklich macht? Oder der Moderne würde, etwas allgemeiner, es so darstellen, daß die Vernunft selber nicht nur ein Gut, sondern auch ein Fluch ist, daß mit der besseren Einsicht die Ruhelosigkeit, die Unzufriedenheit, das stete Sich-Abmühen gegeben ist. »Erkenntnisbaum ist nicht der Baum des Lebens« (Byron). »Zwar bin ich gescheiter als alle die Laffen, Doktoren, Magister, Schreiber und Pfaffen; dafür ist mir auch alle Freud entrissen« (Goethe). Auch das antike Denken strebt schließlich einer solchen inneren Verbindung der beiden Seiten des menschlichen Lebens zu, aber, ungewohnt, über Psychologisches nachzudenken und nach antiker Art die Dinge nicht subjektiv, sondern objektiv betrachtend, verbindet es beides nur äußerlich: das Erwachen zur Mündigkeit ist durch eine Sünde wider Jahve geschehen: der Mensch hat sie sich geraubt, wider Jahves Willen, der ihm den Baum ausdrücklich verboten hatte; Gott aber hat diesen Frevel bestraft, indem er durch seinen Fluch das Elend auf die Menschen herabrief. - Will man eine Analogie haben, die dem Geiste des Mythus gerecht wird, und die dem Erzähler vorgeschwebt haben kann, so denke man an die Stimmung, mit der die halbwüchsigen Kinder von geschlechtlichen Dingen hören: es ist ein verbotenes, aber umsomehr reizendes Wissen, das die heranwachsenden Kinder ahnen und begehren und die Erwachsenen ihnen versagen, so lange es geht.

c) Warum aber mußte das Gewinnen der Vernunft ein Frevel sein? Warum hat Gott dem Menschen die Vernunft nicht von sich aus geschenkt? - Auf diese Frage pflegt man zu antworten: dies Verbot habe nur erziehliche Bedeutung gehabt; es sei gegeben, um den Menschen zum Gehorsam zu erziehen; wie hätte auch Gott dem Menschen im Ernst die Erkenntnis versagen können! Nein, vielmehr der Zweck dieses Verbotes sei gerade gewesen, den Menschen für die Erkenntnis zu entwickeln (Dillmann 45. 47. 66). Solche Gedanken mögen dem modernen christlichen Leser wohl nahe liegen; aber sie sind in der alten Erzählung mit keinem Worte ausgesprochen. Vielmehr erzählt der Mythus, daß Gott dem Menschen den Baum mit starken Worten verboten, und daß er ihn verflucht hat, als er von ihm gegessen hatte; der Mythus sagt damit aufs klarste, daß Gott nicht gewollt hat, daß der Mensch vom Baume äße und die Erkenntnis bekomme. - Nun liegt es zwar in der Art der alten Erzählungen begründet, daß sie eine solche Frage wie diese, weshalb Gott das nicht gewollt habe, nicht ausdrücklich beantworten vgl. die Einleitung § 3, 12; doch haben beide Erzähler Andeutungen darüber fallen lassen, die ihren Zeitgenossen vollauf verständlich waren: die Erkenntnis macht Gott ähnlich, und Gott will nicht, daß der Mensch ihm ähnlich werde 35. 22. Dies Motiv ist uns sehr fremd geworden und scheint uns Gottes wohl gar unwürdig zu sein; es spielt aber in der Antike, auch der Hebräer eine große Rolle. Als einmal die Gottessöhne Menschentöchter heirateten und mit ihnen Giganten erzeugten, hat Gott, um das Menschengeschlecht nicht zu groß werden zu lassen, die Lebensdauer der Menschen verkürzt 61-4; als die Menschen in gemeinsamer Arbeit einen Turm bis in den Himmel bauen wollten, hat Gott ihre Kraft gebrochen, indem er sie zerstreute 111-9. Ähnliches nicht selten bei den Propheten: Gott will nicht, daß irgend etwas in der Welt außer ihm selber hoch und herrlich sei Jes 2; wer Übermenschliches begehrt und Gott gleich werden möchte an Reichtum, Weisheit, Macht, der frevelt wider Gottes Majestät, den trifft der Blitz aus der Höhe Jes 1013f. 3724 1412ff. u. a. Denn zwischen Gottheit und Menschheit besteht eine Schranke, und Gott will nicht, daß der Mensch diese Grenzen überschreite. So hatte Gott ursprünglich die Erkenntnis für sich allein vorbehalten. Als aber der Mensch sie wider seinen Willen erlangt hat, hat er dafür gesorgt, daß die Bäume nicht in den Himmel wachsen, und ihnen das Paradies genommen. Daher also kommt es, daß der Mensch die Vernunft und zugleich ein so schweres Los auf Erden hat.

4. Die Stimmung des Mythus ist traurig. Wenn man Gewinn und Verlust abmißt, so kann man nicht schwanken: der Mythus redet von der Vernunft ohne Pathos, aber mit tiefer Trauer von dem elenden Geschick des Menschen. Das Glück der Menschen ist unwiederbringlich verloren; der Kerub steht vor der Pforte des Paradieses.—Aber diese Trauer des Mythus um das verlorene Glück hat doch nicht das volle Pathos der Tragödie. Neben dem Schmerz klingt deutlich die Resignation durch; eine Art resignierenden Trostes ist der Todesankündigung hinzugefügt: denn Staub bist du und zum Staube kehrst du zurück. Dem Menschen geschieht, wenn er stirbt, nichts Fremdes. »Scheue nicht den Tod, dein Geschick; denk, daß Vorwelt und Nachwelt sterben wie du! Das ist nun einmal das Los allen Fleisches von Gott. Was sträubst du dich wider des Höchsten Satzung?« JSir 41sf. Ewiges Leben ist ein Gut, das Gott sich selber allein vorbehalten hat; begehre du nichts Unmögliches!

Auf dasselbe führt eine andere Erwägung. Die Tragödie, die das Elend des Menschen aufs tiefste empfindet, würde es motivieren durch eine ungeheure Schuld; sie würde darstellen, wie der Mensch im Übermut des Titanen sich gegen Gott erhebt, und wie ihn dann der Zorn des beleidigten Gottes hinabschleudert. Aber ganz anders der Mythus: der Mensch hat nicht mit vollem Bewußtsein von der Bedeutung der Sache einen entsetzlichen Frevel begangen; sondern er ist verführt worden, er hat eine Kindersünde getan, naschhaft, harmlos; er ahnte nicht die furchtbaren Folgen seiner Tat. Das ist keine Tragödie, welche den Menschen erhebt, wenn sie den Menschen zermalmt; sondern das sind die jammervollen Folgen eines törichten Kinderstreichs. Unrichtig ist es also, wenn moderne Exegese dem Menschen, der nach der Frucht greift, immer wieder einen »titanenhaften« Trotz angedichtet hat, einen Freiheitsdrang, der gegen Gott ankämpft: des Menschen Sünde ist nicht Hochmut, sondern kindlicher Ungehorsam.

Besonders schwierig ist es, die religiöse Stimmung der Erzählung zu erfassen. Wir sind so sehr gewöhnt, hier die religiösen Gedanken, die uns die ticfsten scheinen, zu finden, daß es uns sehr schwer wird, die antike Frömmigkeit, die sich hier unbefangen ausspricht, richtig zu erkennen. Diejenige Eigenschaft Gottes, die für den Mythus in erster Linie in Betracht kommt, ist die, daß er die Schranke zwischen Gottheit und Menschheit aufrecht erhält. Von dieser Eigenschaft aber kann in sehr verschiedener Stimmung gesprochen werden; man kann darin - wie es die Griechen getan haben einen Neid der Gottheit sehen, und sich gegen diesen mißgünstigen Gott, der die Menschen ins Elend gebracht habe, mit offenem Trotz oder mit heimlichem Murren auflehnen. Dieselbe Eigenschaft aber kann man auch im Staube anbetend verehren: die Propheten feiern in gewaltigen Schilderungen den herrlichen, majestätischen Gott, der den Übermütigen, der ihm gleich zu sein begehrt, in den Staub zurückwirft. Beide Stimmungen finden sich in unserm Mythus nicht. Von Auflehnung gegen Gott ist keine Spur; auch nicht von Murren; vielmehr der Mythus ist überzeugt, daß Gott im Recht und der Mensch im Unrecht gewesen ist. Es wird ausdrücklich versichert, daß der Mensch mit Recht verflucht worden ist. Die Sünde, die der Mensch getan hat, wird zwar, wo ihre psychologische Entstehung geschildert wird, als eine Kindersünde dargestellt; aber bei der Verfluchung heißt es doch mit großem Ernste, daß es eine Übertretung gewesen ist: ich hatte dir verboten, von dem Baume zu essen! Der Mensch wußte, daß er gegen Gottes Gebot handelte; und Gott hatte den Tod darauf gesetzt. Ja Gott hat noch Gnade walten lassen und seine ursprüngliche Drohung nicht einmal vollzogen, dem liebenden Vater gleich, der das Kind nicht so schwer bestraft, wie er ihm zuvor angedroht hat. -Anderseits aber ist der Mythus auch weit entfernt von der hinreißenden Begeisterung der Propheten; wie anders schildern diese den furchtbaren Frevel, der den ungeheueren Zorn Gottes zu wecken vermag. - Die Stimmung des Mythus ist also zwischen diesen beiden Extremen zu suchen. Man darf sie sich deutlich machen, indem man an das

Verhältnis des israelitischen Bauern zu seinem Knechte erinnert, ein Verhältnis, das im alten Israel mit dem religiösen so oft verglichen wird. Der Bauer gibt seinem Knechte Unterhalt und Schutz; dafür muß der Knecht ihm dienen; zwischen gutem Herrn und gutem Knecht besteht ein freundliches Verhältnis; aber es besteht auch zwischen beiden ein Unterschied, und dieser Unterschied ist in der Ordnung und soll so bleiben. Der Herr denkt nicht daran, den Knecht zu sich heraufzuheben und ihn als seines Gleichen zu behandeln Lk 178; wenn aber ein Knecht durch die törichte Gutmütigkeit seines Herrn verzärtelt wird, so wird er zuletzt dem Herrn gleich sein wollen. Und das soll er nicht! Denn er soll den Herrn fürchten. - So denkt sich der Hebräer auch sein Verhältnis zu Gott. Gott ist gut und gnädig; aber er erlaubt nicht, daß der Mensch sich ihm gleichstelle; denn der Mensch soll Gott fürchten. Dies Verhalten der Gottheit aber findet der Hebräer ganz in Ordnung. Er selber will, daß Gott von jedermaan gefürchtet werde. Es ist ihm ein Ärgernis, wenn etwa ein Mensch über die Grenze des Menschlichen hinausgeht. Wenn also Gott im Mythus die Erkenntnis dem Menschen vorenthalten will, so gibt der Erzähler selbst Gott dabei durchaus Recht; Gott hatte es ja so gut mit dem Menschen gemeint und ihn in das herrliche Paradies versetzt, nur freilich daß er ihn auch unter seiner Hand behalten wollte. Der Erzähler billigt die giftigen Gedanken der Schlange nicht, die in dem Verbot eine Mißgunst Gottes sehen mag. Was die Schlange gesagt hat, war »Täuschung«, »Verführung« 3 13. Und wenn der Mensch dann trotzdem sich an dem Baume vergriffen hat und dadurch an einem Punkte der Gottheit gleich geworden ist, so hat Gott darin ganz recht, wenn er ihn dafür gründlich bestraft hat.

Schließlich beachte man, welche Stellung die Sünde, die in dieser Geschichte begangen wird, im ganzen Organismus der Geschichte einnimmt. Es ist herkömmlich, diese Erzählung »den Sündenfall« zu nennen. Aber diese zentrale Stellung hat der Sündenfall in der alten Erzählung keineswegs. Die Hauptsache steht vielmehr, wie in den alten Erzählungen stets, am Ende; und diese Hauptsache ist also die Austreibung aus dem Paradiese vgl. Stade, Bibl. Theol. 242. Die begangene Sünde ist demnach ein sekundärer Zug, der erklären soll, wie es gekommen ist, daß der Mensch zwar die Erkenntnis besitzt, aber das Paradies verloren hat.

Diese Gedanken und Stimmungen des Mythus sind freilich arm und gering, wenn wir sie mit denen vergleichen, die uns Christen zugänglich sind. Kein historisch Gebildeter wird daran Anstoß nehmen: die vielen Propheten und Denker und Dichter, die seit dieser uralten Erzählung gelebt haben, haben nicht umsonst gelebt. Dennoch ziemt es sich, die kleinen Anfänge nicht zu verachten«.

5. Israelitische Varianten zur Paradieseserzählung. Job 157t.: »Bist du als Erster der Menschen geboren und vor den Hügeln gekreißt? Hörtest du zu in Gottes Rat und rissest die Weisheit an dich?« Daß in diesen Worten eine Anspielung an eine Rezension der Paradiesesgeschichte gegeben ist, ist in »Schöpfung und Chaos« 148 gezeigt worden; ähnlich schon Dillmann im Hiobkommentar. Eliphaz will 7a dem Zusammenhang nach zu Hiob sagen: bist du wirklich so überweise, wie du zu sein glaubst? Er sagt dafür höhnisch: bist du wirklich der Urmensch? Dies Wort setzt voraus, daß der Urmensch als Muster aller Weisheit galt. Es muß also eine Geschichte vom Urmenschen gegeben haben, in der von seiner wunderbaren Weisheit erzählt wurde; und diese Geschichte muß den Zeitgenossen des Dichters ganz bekannt gewesen sein. Dann folgt 7b: »Bist du vor den Hügeln gekreißt?« Was soll diese Frage in diesem Zusammenhange bedeuten, und wie kann Eliphaz das den Hiob überhaupt fragen, wenn nicht eben von dem Urmenschen erzählt wurde, daß er »vor den Hügeln gekreißt« worden sei? Es ist demnach so, wie wenn man im Deutschen fragte: bist du der Dr. Faust und hast mit dem Teufel einen Bund geschlossen? Diese Erklärung erscheint viel näher liegend als die gewöhnliche, wonach der Dichter an die personifizierte Weisheit Prov 822ff. denke, da doch eben nicht diese, sondern der Urmensch ausdrücklich genannt wird. Daß auch s zu dieser anzunehmenden Anspielung gehört, zeigt besonders das Wort zum auch zum zum auch diche, aunterschlugeste; Hiob wird mit einem Wesen verglichen, das wider Gottes Willen in seinen Rat eindringt und sich Weisheit raubt. Wie aber soll der Dichter auf diese Vorstellung gekommen sein, wenn man nicht eben dies vom Urmenschen erzählte? — Der vorausgesetzte Mythus berichtete also, daß der serste Mensche, der vor der Welt gekreißt worden war, im himmlischen Rat zugehört und sich so Weisheit gestohlen hat. Demnach hat der erste Mensch ganz ähnlich wie in der Paradiesesgeschichte Gen 2f. einen Frevel begangen, durch den er sich verborgene göttliche Weisheit angeeignet hat. Diese Erklärung wird bestritten von Budde (Hiobkommentar), Frankenberg, GGA 1901 682 und Meinhold 97f., anerkannt von Zimmern, KAT<sup>3</sup> 523, Cheyne 14 und Sellin 30. Cheyne führt die schlagende Parallele Kalevala, Rune III an, wonach sich Youkahainen, um seine Weisheit zu beweisen, rühmt, als sechster der weisen und alten Heroen, als siebenter der uralten Heroen, schon zugegen gewesen zu sein, als die Himmel geschaffen wurden.

Ez 281-19 beschreibt den Untergang des Königs von Tyrus. Diese Schilderung aber enthält viele Züge, die man unmöglich so verstehen kann, als ob sie der Prophet für den tyrischen König erfunden habe; heißt es doch u.a., daß er in 'Eden, dem Garten Gottes, gewohnt habe, aber vom Berge Gottes seines Frevels wegen auf die Erde heruntergeworfen sei. Diese fremdartigen Züge häufen sich in dem leider verderbten Abschnitt 12-19, aber klingen, wenn auch weniger auffallend, schon in 1-10 an. Sie sind mit solchen, die sich deutlich auf den König von Tyrus beziehen (z. B. Anspielungen auf den Reichtum und Handel der Stadt), vom Propheten gemischt, heben sich aber sehr stark von ihnen ab. Stellt man sie zusammen, so erhält man eine ganze, in sich wohl zusammenhängende, wenn auch natürlich nicht vollständig erhaltene Geschichte; und eben dieser innere Zusammenhang der einzelnen Züge ist ein deutlicher Beweis dafür, daß sie auch abgesehen von der Ausnutzung durch Ezechiel zusammengehören. Die so zu rekonstruierende Geschichte aber ist ihrer Natur nach ein Mythus. Es ist also anzunehmen, daß Ezechiel hier einen Mythus. benutzt und auf den König von Tyrus gedeutet habe. Vgl. »Schöpfung und Chaos« 148. Über solche »allegorisierte Stoffe« vgl. »Schöpfung und Chaos« 74. Auch sonst ist Ezechiels Buch von mythischen Stoffen voll und überall ist die Deutung, die der Prophet hinzufügt, beigemischt. -Der vorausgesetzte Mythus, der 12-19 durchklingt, mag von einem wundervollen und weisen Geschöpfe Gottes erzählt haben, das von den 12 (LXX) Edelsteinen bedeckt war und in 'Eden, dem Gottesgarten, auf dem heiligen Berge, inmitten feuriger Steine gewandelt hat. Ohne Fehl war es vom Tage seiner Schöpfung an, bis ein Frevel an ihm erfunden ward. Ob seiner glänzenden Schönheit, trotz seiner Weisheit überhob sich sein Herz; da ward es aus dem Berge Gottes verstoßen, aus den feurigen Steinen durch den Kerub vertrieben und auf die Erde herabgeworfen. - Aus 281-10 erhalten wir einige parallele Züge; es sind etwa diese: ein Wesen, weise und prächtig, ist hochmütig gewesen und hat sich Gott selber gleichsetzen wollen: ein Gott bin ich, in Gottes Wohnung wohne ich! Da aber ist ihm von Gott bewiesen worden, daß er ein Mensch sei und nicht ein Gott; er ward entweiht, heruntergestoßen, dem Tode preisgegeben. - Die Verstoßung aus den Paradiese, die dieser Mythus erzählt hat, ist der Genesiserzählung so nahe verwandt, daß wir sie für eine Variante derselben halten dürfen. - Diese Auffassung von Ez 28 als einer reicheren und weiteren Fassunge der Paradiesessage zuerst bei Cornill; von Frankerberg, GGA 1901 S. 682 und Meinhold 98f. bestritten; anerkannt von Zimmern, KAT 3 523, Bousset, Rel. des Judentums 2 324, Sellin 21. 30, Cheyne 72 und im ganzen von Gressmann 116 und ARW X 365f. Das Problem wird kein anderes, wenn man mit Meinhold den König von Tyrus auf den Schutzgott der Stadt versteht; denn auch dann bleibt die Frage bestehen, wie Ezechiel dazu kam, sich diesen Schutzgott gerade in Eden wohnend und aus Eden vertrieben vorzustellen.

Nun weichen aber beide Varianten von der Paradiesesgeschichte der Genesis im

einzelnen wie im ganzen Ton sehr stark ab; der erste Mensch ist danach eine Art Halbgott gewesen, der einst mit göttlichen Wesen in Gottes Wohnsitz gewohnt hat und selber ein Gott zu sein wähnen konnte. Diese Wohnung aber, das Paradies, liegt auf Gottes Berge: er wandelte unter feurigen Steinen, d. h. ursprünglich den Sternen des Himmels. Beide Rezensionen der Erzählung sind also bei weitem mythologischer als die von Gen 2f. Nun ist zwar die mythologischere Vorstellung in der Geschichte der Religion nicht notwendig überall die ältere; aber da wir in der Religionsgeschichte Israels, speziell in der Genesis, den Prozeß der Abblassung des Mythologischen mehrfach gewahren (vgl. die Einleitung § 2, 2; § 4, 2. 6), so dürfen wir auch hier die mythologischen Überlieferungen für die älteren halten. — Sehr merkwürdig ist, daß diese Gestalt des himmlischen Urmenschen in den späteren synkretistischen Religionen, besonders im Parsismus und im Judentum wieder auflebt vgl. Bousset a 404 ff. 557 f.

Zugleich macht auch Gen 2f. selber deutlich den Eindruck, daß es auf weit mythologischere Tradition zurückgeht. Solche älteren hindurchschimmernden Züge sind der Garten 'Eden, ursprünglich Gottes Wohnung, in dem Zauberbäume mit geheimen göttlichen Kräften stehen, ferner die Schlange, die ursprünglich ein Dämon gewesen sein mag, und die vielen Anthropomorphismen der Erzählung, die ihr vor den meisten Sagen der Genesis eine besonders altertümliche Färbung geben. Manche Fragen, die aus der gegenwärtigen Rezension kaum zu beantworten sind, können ihre Beantwortung aus älterer Fassung finden: warum hat Gott die beiden Bäume, deren Genuß er doch den Menschen nicht verstatten wollte, überhaupt ins Paradies gesetzt? warum hat er vor allem die bösartige Schlange darin zugelassen? Diese Fragen aber könnten aus einer anzunehmenden heidnischen Rezension so beantwortet werden: daß diese Bäume ihrer Natur nach in die Wohnung der Götter gehören, damit diese davon essen und das ewige Leben haben; ferner daß die Schlange, ursprünglich selber ein Gott, im Paradies ebenso ihre Wohnung habe wie die anderen Götter. Auch der eigentümliche Umstand, daß die Schlange Gottes Wort geradezu Lügen straft, und damit scheinbar Recht behält, dürfte sich im letzten Grunde nur daraus erklären, daß der betreffende heidnische Gott in der ältesten Rezension die Unwahrheit und die Schlange die Wahrheit gesagt hat: der Gott hat, um den Menschen fernzuhalten behauptet, der Baum sei ein Giftbaum, aber die Schlange hat ihn über die wahre Natur des Baumes aufgeklärt. In älterer Rezension ist - so dürfen wir uns wohl vorstellen - auch das Geschlechtliche, das der Hebräer keusch verhüllt, viel derber hervorgetreten: da hatte z. B. die verbotene Frucht aphrodisische Bedeutung, wie denn in der orientalischen Liebespoesie das Pflücken der köstlichen Frucht ein beliebtes Bild des Liebesgenusses ist vgl. Jacob, Hohes Lied 6ff., besonders 7 A. 1.

6. Varianten zur Vorstellung vom Paradiese. Vgl. Greßmann 215 ff. 221 ff. Während sich demnach im AT. nur wenige Anspielungen an die Austreibung finden, ist um so häufiger vom Gottesgarten in 'Eden die Rede. Der Garten 'Eden gilt als Bild des Gedeihens JSir 4017. 27, als Ideal eines köstlichen, reichbewässerten Landes Gen 1310, wo die herrlichsten Bäume stehn Ez 31s, wo Freude und Wonne herrscht Jes 513: der stärkste Gegensatz zur Wüstenei Ez 3635 Jes 513 Je 23; eine mythologischere Schilderung Ez 28, wonach der Gottesgarten auf dem heiligen Gottesberge hoch über der Erde gelegen hat vgl. oben.

Nun ist zu beachten, daß von dem Paradiese, das nach dem Mythus der Ursitz der Menschheit gewesen ist, in einigen Stellen, die von der Endzeit handeln, gesprochen wird: nach Ez 3635 soll das verwüstete Kanaan, nach Jes 513 Zions Wüstenei wie der Jahvegarten werden. Daß diese Anspielung aber nicht etwa ein zufällig gewähltes Bild ist, sondern vielmehr auf einem Glauben beruht, lehren die Schilderungen des Dtjes., wonach in der letzten Zeit, wenn Jahve selber sich offenbart, in der Wüste wunderbare Wasser hervorbrechen und herrliche Bäume aufsprießen sollen Jes 4118f. 4319 4910f. 5513 (Bar 58 Ps Sal 116f.) zur Freude und Wonne Israels vgl. besonders Jes 35. Wir sehen

demnach denselben Glauben an das Paradies als eschatologische Größe hier nachwirken, der dann später in den Apokalypsen oft ausdrücklich ausgesprochen wird vgl. Aeth Hen 254f. Ap Joh 27 222 IV Esr 852 Test Levi 18 u. a. Eine Größe der Urzeit ist hier also in die Endzeit übertragen; andere Beispiele für diesen merkwürdigen religionsgeschichtlichen Vorgang vgl. »Schöpfung und Chaos«, besonders S. 87. 111. 367—371 und »Zum religionsgesch. Verständnis des N.T.« 21 ff.

In diesen eschatologischen Schilderungen hören wir gelegentlich, daß Zion zum Paradiese verklärt werden soll Jes 513 (Aeth Hen 255 Ap Joh 222 vgl. IV Esr 852 Ap Bar 46). Danach ist die prophetische Weissagung zu verstehen, daß sich in der letzten Zeit vom heiligen Berge ab Wasser ergießen werden Ez 471-12 Jo 418 Zach 148 Ap Joh 221f.: es sind »lebendige«, d. h. natürlich zunächst »frischquellende« Wasser Zach 14s, denen aber die Kraft innewohnt, die Wasser des toten Meeres zu »heilen«, daß das Getier darin leben kann (ses lebt alles, wohin der Fluß kommt«), Ez 479, und an deren Ufern Bäume mit nie verschwindenden Früchten und nie welkendem Laube stehen, deren Blätter als Heilmittel dienen Ez 4712. Was diese, an sich so sonderbare Vorstellung, die ja in keiner Weise zu den wirklichen Wasserverhältnissen Jerusalems paßt und also auch daher nicht entnommen sein kann, eigentlich zu bedeuten hat, erfahren wir aus Ap Joh 221f.: danach ist es ein Strom von Lebenswasser, der vom Throne Gottes im neuen Jerusalem ausgeht, und Lebensbäume sind es, die zu beiden Seiten stehen. Die Weissagung, daß vom Heiligtum große fließende Wasser ausgehen sollen, rührt also daher, daß man behauptete, Zion solle einst das Paradies werden, und die Voraussetzung dabei ist, daß das Paradies als Quellpunkt von Strömen mit Lebenswasser gedacht wird. Vgl. Bertholet zu Ez 4712. - Demnach verstehen wir auch, wenn es Ps 465 in einer eschatologischen Schilderung heißt: »ein Strom, seine Arme erfreuen die Gottesstadt, die heiligste der Wohnungen des Höchsten (ريات)«; dieser mehrarmige Strom, der Zion »erfreut«, ist der wundervolle Paradiesesstrom, der Leben und Freude ergießt. - Auf dasselbe spielt Jes 3321 an, wo Jahves Schutz über Zion in der Endzeit mit gewaltigen, dort entspringenden man lese מְּלִיה בּיִּהְ – Strömen verglichen wird, und Ps 369f., der Zions Herrlichkeit schildert: »sie laben sich am Fett deines Hauses, mit dem Strom deiner Wonne tränkst du sie; denn bei dir ist der Lebensquell, in deinem Lichte schauen sie Licht«; der ist eine geistreiche Anspielung an den Strom von גדן (vgl. Duhm zur Stelle).

Eine Parallele zu diesem Glauben ist die Weissagung, daß der Zionsberg in der Endzeit der höchste Berg der Welt werden solle Jes 22 Mich 41 vgl. Ez 402 Zach 1410 Ap Joh 2110. Wir können dies Dogma aus Ps 483 erklären; dort heißt Zion im eschatologischen Hymnus »der äußerste Nord, des großen Königs Stadt«; »der äußerste Nord« aber ist Name des Götterberges, wo hoch über den Gottessternen der Thron des »höchsteu« Gottes (¡;-;-;) steht Jes 1413f. (Man vergleiche hierzu die babylonische Tradition, die Anu am Nordpol lokalisiert, Jensen, Kosmologie der Babylonier 19 ff. 23; ähnliches auch bei den Mandäern vgl. Jensen ebenda.) Hier hören wir also von einem Götterberge, dem höchsten Berge der Welt, dem Sitze des höchsten Gottes, und von dem Glauben, daß Zion einst dieser Götterberg werden soll.

Die Weissagung von Zions einstiger Erhabenheit und die von den Wasseru, die sich einst von dort ergießen werden, treten zusammen auf Zach 148—10 Ez 402 471ff. Ap Joh 211) 221. Hiernach können wir das ganze Bild, das allen diesen zerstreuten Anspielungen zu grunde liegt, rekonstruieren: das Paradies ist auf dem höchsten Berge der Welt gelegen, von dort gehen seine Ströme in alle Lande. Das ist dieselbe Vorstellung, auf die auch Gen 210—14 führt: denn wenn die vier Hauptströme der Welt von Eden aus sich über alle Welt ergießen, so muß Eden hoch über aller Welt liegen vgl. oben S. 9. Und auch nach Ez 28 liegt der Gottesgarten auf dem heiligen Gottesberge 13f. — Ganz ähnlich sind die Sagen der Eranier vom Garten des Jima, des Herrschers der goldenen Zeit; dieser Garten lag auf dem Berge Hukairya, von wo das Wasser des Lebens, von dem alle Fruchtbarkeit auf Erden herrührt, herabsließt; dort stehen allerlei

Zauberbäume, darunter auch der Baum des Lebens; und von dem Gebirge Hara-berezaiti, zu dem dieser Berg gehört, fließen zwei Hauptströme und viele andere Flüsse herab vgl. Spiegel, Erânische Altertumskunde I 191 ff. 462 ff., Bartholomae, Altiran. Wb. 1300 f.

— Noch das späteste Judentum hat die Verstellung vom Paradiesesberge bewahrt Aeth Hen 24 f., vgl. auch Jubil 426. Hier wird die Verstellung, die wir aus den Propheten nur erschließen konnten, mit dürren Worten ausgesprochen. Dies eigentümliche Verhältnis zwischen Propheten und Apokalypsen ist auch sonst vielfach zu belegen und erklärt sich daraus, daß eine fremde Mythologie fort und fort eingewirkt hat, die von den Propheten stark amalgamiert worden, in späterer Zeit aber, als die Religion erschlaffte, mit Haut und Haar verschlungen worden ist vgl. »Zum religionsgesch. Verständnis des N.T.« 23 ff.

Im Judentum wird das Paradies vielfach im Himmel gesucht: auch das ist keine willkürliche Phantasie der Späteren. Schon bei Jes 1413f. und Ez 28 wird der Gottesberg hoch über allem Irdischen, ja selbst über den Sternen gedacht: sein Gipfel ragt in den Himmel hinein. — Slav Hen 8 beschreibt den Paradiesesstrom so, daß zwei Quellen im himmlischen Paradiese entspringen, sich in vier Flüsse teilen und in das irdische Paradies herabsließen. Eine Variante zu diesem Paradiesesstrom ist der Feuerstrom, der von Gottes Thron ausgeht Dan 710 Aeth Hen 1419. Beide Verstellungen gehen auf dieselbe Anschauung zurück: der himmlische Feuerstrom, der sich von der Höhe des Himmels ergießt und in vier Arme teilt, ist die Milchstraße mit ihren vier Armen — man vergleiche die Himmelskarte —, die auch Ägypter (Erman, Äg. Rel. 93), Mandäer (Brandt, Mand. Rel. 186), Römer (Plautus Trin. 940), Rabbinen (Beusset, Rel. des Judentums 371 A. 2) und selbst die Chinesen (Wilhelm, Zeitschr. für Missionskunde und Religionswissenschaft XXI 48) als Strom aussasen. Auch diese spätjüdische Vorstellung kann sehr alt sein. Über das Paradies in spätjüdischer Überlieserung Bousset, Rel. des Judentums 324 ff. 556 ff., Volz, Jüd. Eschatelogie 374 ff.

7. Herkunft der Erzählung. Der Mythus ist außerisraelitischen Ursprungs; se gegenwärtig wohl die meisten Forscher. Dies beweisen die vielen mythologischen Züge, die er ursprünglich besessen haben muß, und von denen er einen Teil noch jetzt besitzt; besonders spricht dafür, daß der Mythus die eigentliche Wehnung Gottes in weiter Ferne sucht. Auf fremdländischen Ursprung weisen auch die eranischen und babylenischen Parallelen zur Paradiesesvorstellung vgl. eben. Auch griechischrömische Traditionen erzählen vom Glück der Menschen in der geldenen Zeit, das jetzt verloren ist (Literatur eben S. 30). Man denke besenders an den Garten mit den goldenen Äpfeln jenseits des Okeanes, den die Hesperiden mitsamt dem Drachen bewachen (vgl. Roscher, Lex. s. v. Hesperiden). Zu der biblischen Erzählung vom Sündenfall, besonders in den poetischen Rezensionen bieten die Sagen von Prometheus (Meinhold 108) und Tantalos manches Parallele. - Eine persische Sage erzählt von Meschia und Meschiane, die zuerst nur von Früchten leben, aber, von Ahriman verführt, den guten Gott verleugnen, ihre ursprüngliche Reinheit verlieren, Bäume umhaun, Tiere töten und alles Böse tun lernen; eine andere Sage berichtet, wie Jima, der König der goldenen Zeit, unter dem es weder Krankheit noch Tod; weder Hunger noch Durst gab, sich dem Hochmut hingibt und so sein Reich an den Dahâka verliert; weiter hören wir, daß Jima mit den Seinigen nech lebt, in einen seligen Garten entrückt, und einst am Ende der Zeiten mit seinen Getreuen wieder hervorkommen wird vgl. Spiegel, Erânische Altertumskunde I 473 ff. 522 ff., weitere Literatur bei Dillmann 48 ff. Der Schluß, daß die hebräische Paradiesessage demnach eranischen Ursprungs sei, würde freilich bei weitem zu vorschnell sein; viel wahrscheinlicher würde es sein, daß derartige Traditionen gemeinsames Gut des ganzen Kulturkreises gewesen seien. - Die Vermutung, daß auch diese Ursage in Babylonien zu Hause sei, erhält durch das allerdings wehl noch nicht gesicherte Verkemmen des »Baumes der Wahrheit« und des »Baumes des Lebens« in sumerischen Inschriften (vgl. oben S. 8) eine bedeutsame Stütze. Freilich paßt das Klima Babyloniens

zu der Erzählung von den Ursprüngen schwerlich (vgl. oben S. 5); nach babylonischer Tradition (vgl. zu Gen 1) ist die Welt vielmehr aus dem Feuchten geschaffen. Und auch der Feigenbaum 37 gedeiht in Babylonien nicht vgl. Herodot I 193 (weitere Literatur Dillmann 74); zwar kommt die Feige (tittu, aus \*tintu = -----) in Keilschrifttexten vor, wobei es sich aber um Früchte handeln kann, die aus Mesopotamien oder Syrien importiert worden sind (Zimmern brieflich); doch ist möglich, daß die Feige erst nachträglich in die Paradiesessage eingesetzt worden ist. - Schließlich ist es bis jetzt noch nicht gelungen, trotz gewisser Berührungen im einzelnen eine Analogie für die biblische Paradiesessage in Babylonien wiederzufinden (gegen Stade, ZAW XXIII 174). Zwar gibt es einen babylonischen, neuerdings häufig abgebildeten Siegelzylinder (Brit. Mus. Nr. 89, 326), auf dem zwei Gestalten, bekleidet, sitzend dargestellt sind, die nach einem Baum, der zwischen ihnen steht, die Hand ausstrecken; hinter der einen scheint eine Schlange angebracht zu sein; die andere ist gehörnt, also ein Gott; vgl. die Abbildung z. B. in Riehms HW Art. Schlangen 1406, ATAO 2 203. Ob aber diese Darstellung irgendwie mit dem Paradiesesmythus zusammenhängt, wie Delitzsch, Babel und Bibel I 37 will, ist ganz unsicher; scheinen doch beide Figuren nicht nach den unten am Baume hängenden Früchten zu greifen vgl. Jensen, Christl. Welt 1902 S. 488. - Ferner ist an dieser Stelle der babylonische Adapamythus zu erwähnen, dessen Text der Leser »Schöpfung und Chaos« 420 ff. von Zimmern und vollständiger KB VI 1 S. 92 ff. XVII ff. von Jensen übersetzt findet. Adapa, der Überweise (atrahasis), der Gesalbte, war der Sohn des Gottes Ea. Auch Weisheit, aber nicht ewiges Leben ist ihm von Ea verliehen; an dem Heiligtum Eas in Eridu liegt er den geistlichen Verrichtungen ob. Wegen einer von ihm verübten Gewalttat wird er vor den Thron des Himmelsgottes Anu vorgefordert. Daselbst gelingt es ihm durch den Rat seines Vaters, den Zorn Anus zu wenden, aber als Anu ihm gnädig Brot des Lebens und Wasser des Lebens bietet, schlägt er es aus, weil Ea es ihm vorher als Todeswasser und Todesbrot bezeichnet hat: die Pointe der Erzählung ist also, daß Adapa einmal dicht daran gewesen ist, unsterblich zu werden, daß er aber durch allzugroße Vorsicht, verführt durch Eas Lüge, die Unsterblichkeit verscherzt hat. Man ist durch mancherlei Ähnlichkeiten dieser Erzählung und der biblischen Traditionen, namentlich der oben erwähnten poetischen, überrascht: auch hier hat der Heros ursprünglich im Himmel Zutritt; auch hier gilt er als sehr weise: Ea hat ihm das Innerste Himmels und der Erden gezeigt; auch hier ist er einmal der Himmelsspeise, die Unsterblichkeit verleiht, nahe gewesen, aber ein Gott hat es ihm nicht gegönnt und die Lebensspeise Gift genannt: auch das letztere, ganz wie wir es für die Paradiesesgeschichte rekonstruiert hatten, u. a. m. Vgl. Zimmern, KAT 3 520 ff. Aber anderseits sind doch auch die Verschiedenheiten so groß, daß man deutlich erkennt, es handelt sich hier nicht etwa um verschiedene Rezensigen derselben Geschichte, sondern um zwei, in Einzelheiten verwandte, aber im Grunde ganz verschiedene Erzählungen. - Die in das Gilgameš-Epos verflochtene, recht grobe Sage von dem wilden Hirten Eabani, der mit den Tieren des Feldes zusammenlebt, bis er durch eine Hierodule verführt und zu den Menschen gebracht wird (KB VI 1 S. 121 ff., Jensen, Gilgameš-Epos I 4ff.), hat Jastrow (Am. Journ. of Sem. Lang. XV 195 ff.) für das Urbild von Gen 2f. halten wollen; indeß beide Erzählungen sind einander doch recht unähnlich. - Schließlich hat auch der heilige Zedernwald des Gilgameš-Epos (vgl. Zimmerns Referat KAT<sup>3</sup> 571f.) mit dem Paradiese nur eine ganz entfernte Ähnlichkeit: es handelt sich in beiden Fällen um einen heiligen Wald, der auf einem Berge liegt; und ob die heilige Zeder dieses Waldes wirklich, wie Jensen, KB VI 1 S. 441 f. meint, ein Lebensbaum ist, steht dahin. -Sicherlich ist auch die Behauptung, ursprünglich sei Babylonien selbst das Land des Paradieses gewesen, unrichtig: das Paradies liegt nicht im Kulturlande, sondern weit von allen Menschen, in unerreichbarer Ferne. - Jedenfalls aber stammt der biblische Mythus in der Form, in der wir ihn haben, aus einem Volk, das Ackerbau treibt; identifiziert doch der Mythus den Menschen und den Bauern. Darf man raten, so würde man

am leichtesten auf Mesopotamien als den Ursitz der Tradition schließen, von wo diese Überlieferungen nach Ost und West ausgegangen sein können; für Mesopotamien würde auch das in der Schöpfungserzählung Gen 2 vorausgesetzte trockne Klima passen.

- 8. Stellung von Gen 2f. innerhalb der Tradition. In Gen 2f. liegt der Mythus in stark hebraisierter Gestalt vor; er enthält spezifisch-hebraische Etymologien: išša von 'iš und 'adam von adama. Zugleich ist das Mythologische stark abgeblaßt (Wellhausen, Prolegomena 6 303 f.). Der Urmensch, ursprünglich ein Halbgott, ist jetzt nur noch ein gewöhnlicher Mensch; der Schlangendamon ist jetzt eine Schlange; das Paradies, ursprünglich Wohnung Gottes selbst, der den Menschen dort bei sich weilen läßt, wird jetzt ausdrücklich für die Menschen geschaffen (Meinhold 73); das Wunderbare der Bäume ist in J geblieben, aber das des Wassers verschwunden; selbst der Ausdruck »Gottesgarten« oder »Jahvegarten« wird von J vermieden. Mit dieser Herunterstimmung der Orte und Personen wird natürlich eine starke Dämpfung der ganzen Erzählung stattgefunden haben. Viele Verdunkelungen sind dadurch geschehen: die Schöpfung des Weibes aus der Rippe, der Mensch als Paradieseswächter, der Name Hawwa u. a. vgl. Gressmann, ARW X 367. Ferner werden in Israel religiöse Gedanken und Stimmungen hinzugekommen sein; welche das sind, und wie sie an die Stelle der älteren Gedanken des Mythus getreten sind, läßt sich aus Mangel an Stoff nicht zeigen; aber wenn wir erst einmal eine gut erhaltene ursprünglichere Form des Mythus kennen, so wird sich gewiß ebenso wie bei Gen 1 und bei der Sintflutsage ergeben, daß Gen 2f. den verwandten heidnischen Mythen religiös unendlich überlegen ist.
- 9. Geschichte der Erzählung in Israel. Der Mythus muß in sehr alter Zeit in Israel eingewandert sein; er trägt noch jetzt höchst altertümliche Züge in sich. Die Annahme, er sei erst in exilischer oder nachexilischer Zeit aus einem babylonischen Original geflossen (Frd. Delitzsch, Wo lag das Paradies? 93f.), ist also aus inneren Gründen ganz unmöglich. Ebenso wenig haltbar ist Stades Meinung (Geschichte Israels I 631 f., ZAW XXIII 178 f.), die Geschichte sei in der Periode des assyrisch-babylonischen Einflusses unter Manasse in Israel eingewandert. Diese Vermutung war aus der Zeit vor Entdeckung der Tell-Amarna-Briefe wohl verständlich; jetzt aber, da wir aus eben diesen Briefen wissen, daß der babylenische Einfluß schon in vorisraelitischen Zeiten in Kanaan sehr stark gewesen ist, und daß damals mythologische babylonische Texte bis selbst nach Ägypten gekommen sind, ist sie viel unwahrscheinlicher geworden. Das hohe Alter dieser Geschichte, die zu den allerältesten in J gehören muß, bezeugt nicht nur der altertümliche Ton, sondern auch die Notiz 214, wonach »Assur« westlich vom Tigris liegt (vgl. zur Stelle), eine Notiz, die ihrerseits wieder jünger als der Grundstock der Erzählung sein muß. Anderseits kann der Mythus, der den Menschen mit dem Bauern identifiziert, nicht vor der Einwanderung in Kanaan in Israel erzählt worden sein. Vgl. die Ansetzung der Sintflutgeschichte im folgenden. - Ursprünglich wird die Erzählung poetische Form gehabt haben; Reste davon sind vielleicht die poetischen Rezensionen. -In Israel muß der Mythus sehr beliebt gewesen sein; wir wissen von vier Rezensionen der Erzählung, außerdem haben wir eine große Fülle von Anspielungen an den Gottesgarten in 'Eden, an die großen Wasser 'Edens, an den Lebensbaum und an die Schöpfung des Menschen aus Staub. - Anderseits darf man die Bedeutung der Erzählung für die alte Zeit nicht überschätzen: der Mythus war damals eine alte Erzählung neben vielen andern; Grundlage der AT.lichen Frömmigkeit, am wenigsten der der Propheten oder der Psalmisten, ist die Geschichte vom Sündenfall und der Austreibung durchaus nicht; das alte Israel war viel zu praktisch gerichtet, als daß Theorien über den Ursprung der Dinge sein Handeln wesentlich bestimmt hätten. Und nur der Glaube an ein wiederkehrendes Paradies ist bei den spätern Propheten von gewisser (hier nicht abzuschätzender) Bedeutung. Gerade das, was uns die Hauptsache am Mythus ist, die religiösen Gedanken von Kap. 3, hat, soweit wir wissen, überhaupt nicht gewirkt. - Erst im späteren Judentum, in einer Zeit, da die Spekulation ganz andere Bedeutung innerhalb der Religion erlangt

hatte, wo diese Kapitel im Anfang der heiligen Schrift standen und also besonders häufig und mit besonderm Respekt gelesen wurden, und wo zugleich Urmensch-Spekulationen aufs neue aus der Fremde eindrangen, in dieser Zeit ist auf diese alte Erzählung ein gewaltiger Nachdruck gefallen. Im Anschluß an diese Erzählung und ihre Erklärung sind die jüdisch-christlichen Dogmen vom Urstand, Sündenfall und von der Erbsünde erwachsen; die christlichen Theologen aller Zeiten haben die jeweilig herrschende Anthropologie in Gen 2f. hineingedeutet; und nicht viel besser ist der Mythus bei den Philosophen weggekommen; fast überall, wohin man auch sieht, dasselbe Schauspiel: immer wieder die als selbstverständlich auftretende Überzeugung, der Mythus müsse doch die »richtigen Gedanken« (Dillmann) enthalten, und sehr selten eine historische Exegese, die sich selbst und ihre Zeit vergißt und selbstentsagend die alte Erzählung aus der alten Zeit verstehen will. So hat der Mythus eine kaum übersehbare Geschichte der Erklärung erlebt, die bis auf diesen Tag andauert: nach der Lehre der Kirche ist diese Erzählung die wichtigste Begebenheit der menschlichen Geschichte, bis auf die Erlösung durch Christus. Die Erklärungsart ist dabei natürlich mehr oder weniger die allegorische gewesen; diese Erklärungsweise, im Prinzip von unserer Wissenschaft abgetan, hat sich hier, in manchen Resten auch bei wissenschaftlichen Forschern, bis auf die Gegenwart erhalten. Aber auch da, wo man mit der traditionellen Exegese bewußt gebrochen hat, ist die Erklärung des Mythus oft recht unglücklich gewesen: neben manchen wahrhaft historischen Erklärungen finden sich nur allzuviele modernisierende Eintragungen, von denen oben nur ganz wenige Proben gegeben worden sind. Ja selbst das, was niemand je hätte bestreiten sollen, daß unsere Erzählung eine wahre Geschichte sein will (wie jeder Mythus und jede Sage!), haben moderne Erklärer geleugnet (so selbst der feinsinnige Reuss 208). Demnach läßt sich die Geschichte der Exegese von Gen 2f. höchst verschieden beurteilen: als historisches Faktum genommen ist sie ein Hymnus, der von der Gewalt erzählt, die dieser Mythus auf die Gemüter der Menschen bis heute ausübt. Denn seben hierin zeigt sich die wunderbare Kraft und Bedeutung solcher schöpferischen Intuitionen, daß sie eine unendliche Kraft haten, in jedem neuen Geschlecht neue und tiefere Gedanken in unendlicher Folge zu erregen« (Paulsen, Deutsche Schule 1901 S. 138). Die vorgetragenen Einzelerklärungen sind vielfach im hohen Grade geistreich und für die Dogmengeschichte oft von fundamentaler Bedeutung; und nur Eins ist dabei zu kurz gekommen und erst in der letzten Zeit mehr zu seinem Rechte gekommen, das was der Exegese die Hauptsache ist: der historische Sinn. Über die ältere exegetische Literatur vgl. bei Dillmann und Tuch 2 43 ff.

#### Quellenkritik von cap. 4.

Die Quelle von 4 ist J. Beweis: מְלֵּהְ זְּהָהְ 3 u. a., auch 26; יְלַבְּלְּהָה 15, אַרְּהָּר 15, אַרְּהָּר אָנוּ אָרְהָּה יִּבְּיִּה יִצְּיִה אָבע etwas werden 20.21 vgl. Budde 216 ff.; in 41—16 treten eine Reihe intimer Beziehungen zur Paradiesesgeschichte hervor; worüber am Schluß der Sage von Qain und Abel.

Mit dieser Angabe ist aber das Quellenproblem des Kap. noch nicht gelöst. Vielmehr fallen in diesem Kap. eine Fülle von inneren Widersprüchen auf, die sich innerhalb derselben Quelle nicht verstehen lassen. Von Qain, der sich vor dem Morde fürchtet 14 und der siebenfach gerächt werden soll 15, kann nicht an dieser Stelle, als dem Sohne des ersten Menschen, gesprochen werden. Der unstäte, vom Ackerboden vertriebene Qain ist ein anderer als der Städtegründer Qain: wer Städte gründet, ist seßhaft. Der Hirt Jabal, nach dem Zusammenhange der erste Hirt, widerstreitet dem Hirten Abel. Und wenn erst von Jabal die Viehzucht erfunden wird, so kann nicht schon vom Urahnherrn Qain eine Sta't erbaut worden sein; die natürliche Reihenfolge ist die umgekehrte: erst Herdenzucht, dann viele Geschlechter später der Städtebau. Weiter be-

fremdet, daß, nachdem die Qainlinie bereits viele Geschlechter weit verfolgt ist, in 25f. noch eine neuc Linie von Adam über Šeth einsetzt. Ferner hat nach 26 erst Enos den Namen Jahve angerufen, aber schon im vorhergehenden wird dieser Name unbefangen gebraucht. Schließlich darf man auch darauf hinweisen, daß eine Motivierung des Namens Abels 2 fehlt, während der des Qain 1 erklärt wird: auch hier scheinen zwei Hände beteiligt zu sein. - Man kann eine solche Wirrnis nicht einer Hand, auch nicht einem ersten Sammler zutrauen: auch ein solcher würde auf bessere Ordnung gehalten haben. Der Faden, der aus diesem Labyrinth führt; ist die Beobachtung, daß die Sethlinie 25f., die gegenwärtig mit dem dritten Gliede abbricht, ursprünglich als ein selbständiger Stammbaum gedacht ist. Dies plötzliche Abbrechen ist um P willen geschehen, der in Kap. 5, derselben Tradition folgend, einen Šethstammbaum liefert. Dieser Šethstammbaum ist ursprünglich von dem Qainstammbaum vollständig unabhängig und erst durch einen Späteren mit diesem zusammengefügt worden; von diesem Red. stammt 25 und 25n. , שחת הבל כי הרגי קנן, wodurch eine leidliche Verbindung geschaffen worden ist vgl. Budde 155 ff. Daß hier also zwei Quellen zu Grunde liegen, befremdet um so weniger, als wir auch in der Paradiesesgeschichte zwei Urquellen gefunden haben. Nun enthält der Sethstammbaum die wichtige Notiz, daß Euos zum ersten Male den Namen Jahve nannte; danach gehört der Sethstammbaum zu jener Quelle, die in der Paradiesesgeschichte »Gott« sagt (Jo), und also der Qainstammbaum zu der Quelle Ji. - Hierdurch sind aber noch nicht alle Schwierigkeiten gelöst; zu dem Qainstammbaum paßt die Geschichte von Qains Brudermord nicht: das Nomadenleben gilt dort als natürlicher Beruf, hier als Fluch; der von Jahve verfluchte und vertriebene Qain muß in der weiten Welt verloren gehen und kann nicht Ahnherr der Menschheit werden u. a., vgl. Stade ZAW XIV 254ff.; noch weniger paßt zum Qainstammbaum die Städtegründung durch Qain. Daß aber Qains Brudermord, worin der Gott unbefangen »Jahve« genannt wird, nicht von Je herrührt, leuchtet ohne weiteres ein; gilt doch der Ackerboden, auf den hin nach Jo 323 der Mensch vertrieben wird, hier 414 gerade als die Stätte Jahves (Meinhold 133). So folgt, daß Qains Brudermord wie seine Städtegründung erst nachträglich hinzugekommen sind, vielleicht durch denselben Sammler, der Je und Ji zusammengestellt hat. Demnach ist das Resultat: Šethstammbaum J. 25. 26, Qainstammbaum JJ 17a. 18—24 (hierzu darf man vielleicht als Anfang 1 nehmen); andere Traditionen erzählten von Qains Brudermord 2-16 (auch hier wird Qains Geburt berichtet worden sein) und von der Stadt Henoch 17b. Der letzte Sammler (Jr) hat alles dies in eine leidliche Einheit zusammengefaßt, indem er Šeth als den Ersatz Qains auffaßte. — Einen andern Vorschlag macht Steuernagel, Allg. Einl. in den Hexateuch 269 A. 1: er stellt 425.26 hinter 41 und erklärt 419-24 für späteren Zusatz.

# 2. Qain und Abel 4(1) 2-16 Jr.

<sup>1</sup>Der Mensch aber erkannte sein Weib *Eva*, da ward sie schwanger und gebar den Qain; sie sprach: einen Sohn habe ich erlangt . . . . .

Qain und Abel 4 (1) 2—16 Jr. 1 Der Name nige ist, da es sonst immer »der Mensch und sein Weib« heißt, wohl aus 320 hier eingesetzt worden. — retkennen, Bekanntschaft machen, verkehren, euphemistischer Ausdruck für geschlechtliche Gemeinschaft, oft, aber nicht nur vom ersten Beischlaf; über Analogien in anderen semitischen Sprachen und den ursprünglichen Sinn der Redensart vgl. Gesenius 14 s. v. r. 5) und Baumann, ZAW XXVIII 30 f. Im Paradiese, wo die Menschen noch nichts von Mann und Weib wußten, gab es keine geschlechtliche Gemeinschaft. — Die Worte, die Eva nach der Entbindung spricht, sollen den Namen des Kindes motivieren. Solche Namenserklärungen werden in der Genesis bei allen wichtigeren Personen gegeben vgl. darüber die Einleitung § 2, 7b. — Die Mutter ist es, die das Kind nennt, wie fast überall bei J (Ausnahmen bei Eerdmaus 13); in P

..... <sup>2</sup>Dann gebar sie nochmals, den Hebel (Abel), seinen Bruder. Abel ward ein Schafhirt, Qain aber ward ein Ackerbauer. — <sup>3</sup>Nun begab es sich nach geraumer Zeit, daß Qain Früchte des Ackers Jahve zum Opfer brachte; <sup>4</sup>und auch Abel brachte Erstgeburten seiner Herde dar und das Fett davon. Jahve aber schaute gnädig auf Abel

dagegen gibt der Vater den Namen. Der Unterschied ist für die Kulturgeschichte bedeutsam. Namen gibt, wer das Eigentumsrecht hat. Wir erkennen demnach zwei Kulturperioden in Israel: die eine, in J noch nachwirkende, wonach das Kind der Mutter gehört, die andere, in P ausgeprägte, wonach es Eigentum des Vaters ist vgl. Nöldeke, ZDMG XL 150, Benzinger 2 104. - Die Worte der Eva eind ein Freudenruf. Freude über den Erstgeborenen ist auch bei den Hebräern sprichwörtlich Jer 2015. Besonders aber freut sich das Weib, wenn sie seinem Manne« (Job 33) das Leben gegeben, vgl. Hanna I Sam 1, Sara und Hagar Gen 16 u. a. - Der Name De wird erklärt durch das Wort קרָק, das sie sprach; über den wissenschaftlichen Wert solcher Volksetymolegien vgl. die Einleitung § 2, 7b. — אחריהות ist sehr schwierig. Eine ältere Exegese erklärte diese Stelle so, daß hier Eva im ersten Mutterglück bereits den verheißenen Erlöser zu besitzen glaube, über dessen beide Naturen sie die korrekte Lehre (er ist und המוח zugleich) ausgesprochen habe. LXX διὰ τοῦ θεοῦ, Vulg per deum lesen den überlieferten Text. Die Fassung »mit Jahve« d. h. »mit seiner Hülfe« ist nicht belegbar. Die Konjektur ran (nach Targ-Onk) ist kaum richtig. Es scheint eine stärkere Verderbnis vorzuliegen. — In LXX steht hier und häufig für στος ὁ θεός und umgekehrt ο κύριος für κατα και απόσες το θεώς; vgl. die Statistik bei Eerdmans 34 f., der den LXX-Text für ursprünglicher zu halten geneigt ist und auch hier meint, die ursprüngliche Sage habe Jahve und Elohim neben einander gebraucht (S. 79); indes viel leichter ist die Annahme, daß die Unterscheidung, welche die Quellen zwischen Jahve und Elchim machen, in der späteren Zeit nicht mehr verständlich war, und daß so Text-Vermischungen eingetreten sind. - 2 Die Geburt des Abel wird sehr kurz erzählt; es fehlt eine Angabe, daß Eva wiederum schwanger ward; ähnliche Kürze Gen 385; oder sind beide wie Romulus und Remus als Zwillinge gedacht, wobei der Brudermord besonders grausig wird? — Eigentümlich ist, daß Abel hier, wo es doch selbstverständlich ist, und im weiteren Verlauf der Erzählung stets »Qains Bruder« genannt wird; demnach scheint Abel die weniger bekannte Gestalt gewesen zu sein und den ständigen Beinamen »Bruder Qains« getragen zu haben. --Der Hebräer wird aus dem Namen Hebel das nomen appell. " "Hauch, Nichtigkeit" herausgehört haben: ein für den früh Dahingegangenen gut passender Name: dies ist aber sicherlich nicht der Ursinn des Namens, den der Erzähler ebensowenig erdichtet haben wird wie den des Qain. - Daß Abel Vielizucht treibt, stimmt nicht ganz zur Paradiesesgeschichte, wonach der Mensch für den Ackerbau und nur für ihn bestimmt ist, ein Zeichen dafür, daß diese Geschichte nicht von Anfang an als Fortsetzung des Paradiesesmythus gedacht ist. - 3. 4a Daß die ersten Menschen Jahve Opfer darbringen, erscheint dem alten Israel selbstverständlich; denn wo gäbe es Menschen ohne Religion, und wo Religion ohne Opferdienst? Ebenso gilt als natürlich, daß jeder der Gottheit das Beste von dem, was er hat, darbringt: der Bauer von den Früchten des Feldes, der Hirt von seinen Tieren. Unter den Tieren (wie Menschen) ist das Beste das Erstgeborene, »der Erstling der Kraft« Gen 493, und gehört daher nach alter Sitte der Gottheit Ex 3419. Unter den verschiedenen Tierstücken sind nach hebräischem Geschmack das Beste die Fettstücke. Diese Opfersitten werden hier ohne Reflexion in die Urzeit übertragen. Man beachte auch, daß das Opfern (und Genießen) von Tieren hier völlig harmlos erzählt wird; anders P vgl. zu 129f. - Wo Qain und Abel opferten? natürlich auf einem Altar; wo sonst? - - receinen Teil der Früchte, nach dem Zusammenhange natürlich das Beste davon. The sollte richtiger make punktiert sein; die Massora umgeht durch die im Text stehende Punktation die Anerkennung des Suffixes ממהלביהן am Sg, § 91c; ומהלביהן Sam LXX Peš Vulg. ימחלבהן aund zwar von ihrem Fett« § 154 A. 1b. -- מָנָהָה, hier (wie auch

und sein Opfer, <sup>5</sup>aber auf Qain und dessen Opfer schaute er nicht. Da ergrimmte Qain gewaltig und ließ sein Antlitz hängen. <sup>6</sup>Aber Jahve sprach zu Qain: warum ergrimmst du so und läßt dein Antlitz hängen? <sup>7</sup>Ists nicht also? wenn du Gutes vorhast, 'kannst du es frei erheben; wenn du aber nichts Gutes vorhast, 'läßt du es hängen'! . . . . . .

sonst mehrfach in alter Zeit) »Opfergabe« überhaupt, ist im offiziellen Sprachgebrauch des jerusalemischen Tempels (Jes 113 und später bei P) das »Mehlopfer«. Auch הברא ist Kultusterminus, \*hineinbringen« (in den heiligen Bereich) = darbringen. Die Art der Darbringung wird nicht beschrieben, sondern als bekannt vorausgesetzt; so in der Genesis überhaupt mit Ausnahme der abnormen Fälle 15 und 22. - 4b. 5a a hinsehen« (hier »gnädig ansehen«) ein höchst bezeichnender Ausdruck: wer sich über ein Geschenk freut, sieht es an: wer es nicht gern hat, mag es gar nicht ansehen. - Weshalb hat Gott Abels Opfer angesehen und Qains verschmäht? Hierüber von alters her allerlei Grübeleien. Die gewöhnliche Meinung, Gott habe auf die Gesinnung der Opfernden gesehen (so schon Hbr 114), wird von der Sage nicht geteilt, die von Abels größerer Frömmigkeit bisher kein Wort gesagt hat. Vielmehr hat sie von Abel bisher nur berichtet, daß er Hirt gewesen sei und Fleisch geopfert habe, von Qain aber, er sei Bauer gewesen und habe Feldfrüchte dargebracht. Jahve aber - so fährt sie jetzt fort - verschmäht Qain und seine Gabe und zieht Abel und seine Gabe vor. Damit sagt die Erzählung: Jahve liebt den Schafhirten und das Fleischopfer, aber er will nichts wissen von dem Bauern und dem Opfer von Früchten. - Woran hat Qain die Ungnade Gottes erkannt? Sicherlich ist hier ursprünglich an irgend ein Zeichen der Opferschau gedacht, worauf ja im Altertum überall geachtet wird. Einen für den Verlauf der Handlung so wichtigen Zug kann aber ein guter Erzähler nicht der Phantasie des Lesers überlassen, sondern muß ihn anschaulich darstellen. Demnach scheint hier etwas zu fehlen. - 5 b Heiß werden = ergrimmen; der alte Israelit von rechtem Schlage ist heißblütig = zornmütig. Das Antlitz senken = finster brüten. - Daß die Eifersucht um Gottes Gnade zum Zorn und schließlich zum Morde führt, ist ein der Wirklichkeit abgelauschter Zug: die Sage kennt das menschliche Herz. - 6 Das plötzliche Auftreten Jahves befremdet sehr: während in den alten guten Erzählungen (so fast immer J) bei Gottes Reden stets vorher das »Wo« und »Wie« berichtet wird, z. T. höchst anschaulich 3sff. 167ff. 18. 19 1517 2117 2211 3227 216 151 203ff. 2813 462, ist es die Art der späteren Einsätze und Bearbeitungen (besonders von P) mit ganz blasser Einleitung 171 359 oder gar ohne jedes einleitende Wort 613 815 91 1314 Gott redend einzuführen. Man erkennt an diesem charakteristischen Unterschiede, wie der Sinn für gutes, anschauliches Erzählen je länger je mehr abgenommen hat. Wo solche blasse Einführungen schon bei J vorliegen, darf man gewöhnlich auf eine Lücke oder Abblassung schließen, so besonders deutlich 63 116 (126), auch wohl 71, wohl nicht 121 (und 351 E). So scheint auch hier Jahves Erscheinung fortgefallen zu sein; man darf vermuten, daß Jahve ursprünglich an der heiligen Stätte, an der sich Qain ja gerade befand, erschienen sei. Ebenso ist Jahves Erscheinen beim Opfer 820f. weggelassen, dagegen 1517 stehen geblieben, vgl. Haller 79. - 7 Der hebr. Text lautet wörtlich: nicht wahr? wenn du Gutes tun willst, Erheben (man ergänzt nach Jer 312 Job 1115 u. a.: des Antlitzes; aber der Inf. ist höchst ungeschickt; die Übersetzung: »wenn du Gutes darbringst« ist nicht viel besser); »wenn du aber nicht Gutes tun willst, so lauert die Sünde nach der Tür hin (aber lauert ein wildes Tier, mit dem die Sünde hier verglichen wird, so ganz gewöhnlich an den Türen? und vor welcher Tür lauert hier die Sünde? Ferner ist der Gedanke: wenn du Böses vorhast, lauert die Sünde auf dich« idem per idem) und auf dich geht ihre Gier (aber न्यान ist fem.) und du sollst über sie herrschen (7b ganz | 316). Erwägenswert ist Hans Duhms (Die bösen Geister im AT 8f.) Vorschlag, הטאת als Glosse zu streichen und 725 als Dämonennamen zu verstehen, der allerdings im Babylonischen bezeugt ist vgl. Zimmern KAT3 460; der Dämon laure an der Haustür. Indessen ist

.......... du solltest aber 'Frieden mit ihm halten'! \*Qain aber 'begann Streit' wider seinen Bruder Abel, und als sie einmal zusammen auf dem Felde waren, erhub sich Qain wider' seinen Bruder Abel und schlug ihn tot. — \*Da sprach Jahve zu Qain: wo ist dein Bruder Abel? Er sprach: ich weiß es nicht; soll ich meines Bruders Hüter

im Zusammenhange von keinem Hause die Rede; die ganze Stelle bleibt auch hierbei schwierig. Der Text ist offenbar stärker verderbt, Olshausen 380. Der Sinn der Verse ef. mag etwa gewesen sein: Jahve, der Herzenskündiger, erkennt, was in Qain im geheimen vorgeht; er liest es seinem Antlitz ab, so wie er die erste Sünde aus den Worten Adams sofort erraten hat. Er sagt ihm wie damals dem Adam 311 die Sünde auf den Kopf zu: man sieht ja deinem Gesichte an, was du denkst; und ermahnt ihn zugleich väterlich, jetzt, wo es noch nicht zu spät ist, umzukehren. Für mag man מָשָּׁא, für ה יביל wohl בון lesen; für ממשל mag man יביל, das übrige scheint ganz unheilbar. Die starke Verderbnis der Stelle ist so zu erklären, daß der Text des Verses unleserlich geworden und dann durch einen Abschreiber in Anlehnung an 316, so gut es ging, wiederhergestellt worden ist. Oder ist 7b zufällig aus 316 in den Text gekommen (Kittel)? - 8 Zu dem überlieferten Text: »Qain sprach zu Abel« scheint die Fortsetzung zu fehlen; daher setzen Sam LXX Peš (vgl. Vulg Targ-Pseudojon) hinzu: בַּלְכָה הַשֶּׁבָה alßt uns aufs Feld gehen«; doch liegt die Annahme nahe, daß diese »inhaltlich dürftigen« (Sievers II 246, Frankel 55) Worte erst nachträglich ergänzt, und daß einfach für מרה zu lesen ist נימר Impf. Hiph מרה hadern, Streit anfangen; das Wort wird sonst mit dem Acc., mit = oder = konstruiert; oder vielleicht ist er ward bitter, zornig« zu lesen. — Er schlug ihn »auf dem Felde« (ebenso II Sam 146), wo Abel keinen Helfer und der Mord keinen Zeugen hatte; an der Kultstätte selbst wagte er den Mord nicht. - Für 22 ist mit Peš Vulg 52 zu lesen : auch wohl für '1. - Das Motiv des Brudermords wiederholt sich in der Weltliteratur mehrfach: Osiris und Set (Erman, Äg. Rel. 34f.), das Bruderpaar II Sam 146, vgl. auch die Feindschaft der beiden phönizischen Heroen Hypsuranios und Usoos (aus Philo Bybl. fragm. hist. graec. ed. C. Müller III 566), Romulus und Remus, Eteokles und Polyneikes; dies Sagenmotiv hat die Phantasic gereizt: die sich am meisten lieben sollten, sind in verderblichstem Streit gegen einander entbrannt. - 9ff. Gottes Fluch über den Mörder. Der in der Erzählung ausgesprochene Fluch ist dasjenige, worin die Geschichte nachgewirkt hat, darum der eigentliche Zweck, dem die Erzählung zustrebt, für uns der Punkt, von dem wir rückschauend die Erzählung verstehen müssen vgl. zu 314ff. 924—27. - 9 Die Einführung Gottes geschieht gegenwärtig so abrupt wie in v. 6; ursprünglich wird sie so gedacht sein, daß Gott, durch die Stimme des Blutes herbeigerufen, zur Mordstätte kommt. - Die forschende Frage Gottes ähnlich wie bei 39, hier gerade in ihrer Kürze höchst eindrucksvoll. - Qain leugnet dreist und frech; aber vor Gott besteht keine Lüge. »Soll ich Hüter meines Bruders sein?« ist ein höhnischer Witz über Abels Beruf, (die Herde) zu hüten. - 10 »Was hast du getan« (ganz wie 313): Jahve fährt den Mörder mächtig an. - 52 vor Guttural § 37 d. - Konstruktion: »Die Stimme des Blutes deines Bruders, das zu mir schreit«. — Das vergossene Blut denkt sich der Hebräer als eine Mehrheit (בְּיִים Plur.). - Daß das Blut spricht, daß Blutstropfen antworten, ist auch sonst ein geläufiges Märchenmotiv vgl. v. d. Leyen CXIV 8 und A. 4, woselbst Literatur. Nach uralter hebräischer Vorstellung erhebt vergessones Blut die mern (term. techn. der oKlage« des Vergewaltigten um Hilfe), es schreit nach Rache an dem Mörder; wenn Menschen nicht rächen können oder wollen, schreit es zu Jahve, und dann übernimmt Jahve selber die Blutrache vgl. die Geschichte Naboths I Reg 21; in diesem Glauben zeigt sich schön das tiefe Rechtsgefühl des Hebräers. Diese Vorstellung ist ihm mehr als ein Bild; er glaubt, daß solches Blut des Gemordeten, wenn es mit Erde zugedeckt werde, verstumme Job 1618 Ez 247f. Jes 2621. Der Gedanke des Textes ist also, daß Jahve eben durch diese Klage des Blutes von dem sein? <sup>10</sup>Er sprach: was hast du getan! Das Blut deines Bruders schreit zu mir auf vom Acker. <sup>11</sup>So sei denn verflucht, hinweg von dem Acker, der seinen Mund auftun mußte, zu empfangen von deiner Hand deines Bruders Blut! <sup>12</sup>Wenn du den Acker bebauen willst, soll er dir seine Kraft nicht mehr geben; unstät und flüchtig mußt du auf Erden sein. <sup>13</sup>Da sprach Qain zu Jahve: meine Strafe ist größer, denn daß ich sie tragen könnte. <sup>14</sup>Du hast mich ja heute vom Acker vertrieben und vor deinen Augen soll ich mich verbergen; unstät und flüchtig muß ich auf Erden sein: so wirds mir gehen,

Morde vernommen habe. Dies Wort vom klagenden Blute macht auf die Phantasie des Antiken einen mächtigen, grauenvollen Eindruck. Von nun an steigt die Geschichte gewaltig in die Höhe. - 11 f. Die Fluchworte Gottes in großartiger erschütternder Sprache, aber nicht in strenger rhythmischer Form. - Fluch an Stelle des verdienten Todes auch 311ff. - 11 Qain hat dem Acker den furchtbaren Trank des Bruderblutes geboten. Darum wird er jetzt »hinweg vom Acker« (vgl. 314) verflucht. In anderer Form könnte der Gedanke etwa so ausgedrückt werden, daß das Land, das Qain durch Bruderblut verunreinigt hat Num 3533, ihn ausspeit Lev 1825. — »Der seinen Rachen aufgesperrt hat«, wie ein großes Tier; dasselbe Bild von der Se'ol Jes 514. - Im Zusammenhange des J besagt dieses Wort: wie Adam aus dem Garten zum Acker, so wird Qain weiter vom Acker zur Wüste fortgeflucht (nach Wellhausen, Composition 3), beachte das feinsinnige Spiel des Erzählers mit dem Worte מַרָּמָה: den Acker hat Qain bebaut, des Aekers Früchte dargebracht, dem Acker Bruderblut zu trinken gegeben: aber vom Acker her klagt das Blut wider ihn, darum verweigert der Acker ihm seine Frucht so wird er vom Acker verbannt; dergl. liebt die alte Erzählungskunst vgl. die Einleitung § 3, 15. Ein anderes Beispiel das mehrmalige 27 8. 14. 15. - 12 Sollte aber Qain den Fluch mißachten und den Acker bebauen wollen, so wird der ihm seine »Kraft« (poetischer Ausdruck für »seinen Ertrag« Job 31 39) versagen. Bliebe er also daselbst, so müßte er verhungern; so muß er also fort. Damit wird er »unstät und flüchtig«. Dies ruhelose Leben, zu dem er jetzt verflucht wird, ist nicht sowohl durch das böse Gewissen des Mörders bedingt, das ihn nicht ruhen lasse, sondern, wie der Zusammenhang zeigt, durch seine Entfernung vom Acker gegeben; wer die Scholle bebaut, sitzt ruhig auf derselben Stelle; wem aber der Acker die Brotfrucht versagt, muß ruhelos die weite Welt durchstreifen, um seine Nahrung zu suchen, Budde 191. - בֹּאִרחֹבֶּר, beim Jussiv steht gewöhnlich אָל, nicht אֹל \$ 109 c. d; vielleicht ist הַקָּה Impf. zu lesen. הְּלֹים mit Infinitiv ohne 5 § 114m. eindrucksvoll schauriger Stabreim. - 13f. Durch den furchtbaren Fluch erdrückt bittet Qain um Milderung. Dieser Schmerzensschrei Qains, wie die vorhergehende Rede Jahves in gewaltiger, poetischer Sprache, macht einen erschütternden Eindruck. - 13 jig je nach dem Zusammenhange: Schuld, Verbrechen, Strafe. Die Schuld wird als eine schwere Last vorgestellt, die der Verbrecher unter Mühsal und Schmerzen tragen muß Ps 385 Jes 2420. — Eine früher gebräuchliche Übersetzung war: »meine Sünde ist zu groß, als daß sie vergeben werden könnte«; wonach also Qain Typus desjenigen Sünders ist, der nicht zur Versöhnung kommen kann, weil er die Vergebung der Sünden für unmöglich hält; diese Erklärung stimmt indes nicht zu v. 14, worin Qain nur von seiner Strafe redet und diese für zu schwer erklärt. — איזיא »hinweg vom Tragen«, »so daß ich sie nicht tragen kann« § 133 c. — 14 »Vor deinen Augen soll ich mich verbergen«; hiervon hat Jahve bisher nicht geredet; dies muß also in den Worten Jahves v. 12 indirekt mitgegeben sein. Demnach ist die Voraussetzung der Worte, daß, wer vom Ackerboden fortgeht, damit auch aus Jahves Gegenwart scheidet (Wellhausen, Composition 9, Stade, Bibl. Theol. 103). Die allgemeine Anschauung, die Qains Worten zu Grunde liegt, ist also: Jahve wohnt im Fruchtlande, wo Schafhirt und Bauer wohnt. Draußen aber in der weiten Welt herrschen andere Gewalten. Diese Verbindung Jahves und des Ackerbodens entspricht dem Glauben Israels, seitdem es in Kanaan seßhaft geworden war: Jahve wohnt in Kanaan; wer aus

daß mich totschlägt, wer mich findet. <sup>15</sup>Aber Jahve sprach zu ihm: darum wer Qain totschlägt, das wird siebenfach gerochen!
Und Jahve verlieh Qain ein Zeichen, daß ihn nicht, wer ihn finde, totschlüge. <sup>18</sup>So ging Qain aus Jahves Augen; und Qain blieb im Lande Nod östlich von 'Eden.

Kanaan scheiden muß, scheidet damit aus Jahves Bereich und begibt sich in Länder, wo andere Mächte herrschen I Sam 2619 Jon 13 vgl. besonders die Erzählung II Reg 517f. und das Ritual des Versöhnungstages, das Jahve, den Gott Kanaans, und Azazel, den Dämon der Wüste, einander gegenüberstellt I.ev 167-10. - Dieser Gedanke, daß Qain jetzt Jahve verlassen muß, wird vom Erzähler dadurch besonders betont, daß er ihn auch 16 wiederholt. Demnach scheint hier doch mehr als eine zufällige Redewendung vorzuliegen. Wir dürfen uns den Zug so deutlich machen, daß Qain sich um Jahves Gnade bemüht, ja seinen Bruder deshalb erschlagen hat; er hat Gottes Liebling umgebracht, weil er selbst Gottes Liebling sein wollte; jetzt aber bestraft ihn Jahve, indem er das Band zwischen sich und Qain zerschneidet; und der Verbrecher aus Religion erschrickt vor dem Gedanken der Verstoßung durch Gott: Qain, der zuerst nur als ein Typus erschien, erhält so persönliches Leben. - »Und jeder, der mich findet, wird mich töten«: Qain fürchtet nicht den Bluträcher d. h. die Verwandten des Gemordeten; sondern er fürchtet jedermann. Die Voraussetzung des Wortes: der seßhafte Bauer hat Schutz, durch Familie, Geschlecht, Stamm, Staat, vgl. II Reg 413, im letzten Grunde durch Jahve selbst, der diese Verbände schützt; aber draußen in der Wüstenei ist jeder des andern Feind, da wird der Bauer, der die sichere Heimat hat aufgeben müssen, vogelfrei. -Aber vor wem fürchtet sich Qain? Vor reißenden Tieren, antwortet Josephus; vor Adams späteren Söhnen, d.h. also vor seinen noch ungeborenen Brüdern, sagen andere; oder man hat an Praeadamiten gedacht, natürlich durchaus im Widerspruch zu Kap. 1-3; die einzig mögliche Antwort ist, daß diese Sage Qain gar nicht als Sohn des ersten Menschen denkt; dieser Qain lebte zu einer Zeit, als es schen überall auf Erden Menschen gab. — 15 Auf Qains Bitte ermäßigt Jahve den Fluch. Diese Milde Jahves gegen den Brudermörder kommt etwas schnell; der Erzähler mag gedacht haben, daß ihm sein Eifer um Jahve als Milderungsgrund angerechnet wurde. Die Schwierigkeit erklärt sich vielleicht so, daß die Überlieferung beides: den Brudermord und das Schutzzeichen, enthielt, und daß daher beides wohl oder übel vereinigt werden mußte. - Die Worte scheinen ein Vers, ein Vierer, zu sein. - »Darum« d.h. wegen Qains Bitte, »wer immer Qain mordet, das wird siebenfach gerächt«. Für جُجْرَةِ (so auch Sam Targ-Onk Aqu) LXX Symm Theod Vulg Peš: בלא כן. Über den Casus pendens des Partizipiums § 116 w. Der Sinn ist: sieben aus der Familie des Mörders sollen für den Mord an dem einen Qain sterben (Stade, ZAW XIV 297). Die Voraussetzung des Wortes ist die antike Anschauung von der Zusammengehörigkeit und Verantwortlichkeit der Familie, eine Anschauung, die besonders bei der Blutrache gilt vgl. besonders II Sam 21. Im konkreten Leben vollziehen eine solche »Rache« die Verwandten des Gemordeten; wer im Falle des Mordes Qains die Rache übernehmen soll, wird aus der Erzählung nicht deutlich. - Die Blutrache, in Völkern niederer Gesittung Pflicht und Gesetz, der einzige, aber höchst wirksame Schutz des Lebens des einzelnen, wird beim Entstehen des Rechtsstaats verdrängt und als Eigenhilfe verboten, ja zum Verbrechen gestempelt. In dem Gesetz Israels wird die Blutrache vorausgesetzt, aber durch die Einrichtung von Asylen geordnet. - Das Zeichen, das Jahve Qain gibt, ist natürlich an Qains Leibe gewesen. Es gehört »dem Gebiet der religiösen Tätowierung und Stigmatisation an, die, weit verbreitet, auch in den semitischen Völkerschaften zu Hause war«, Ez 94 Jes 445 Lev 1928 Dt 141f. Ap Joh 1316f. 149 Gal 617 u. a. vgl. Heitmüller, Im Namen Jcsu 174. Nach dem Zusammenhange der Erzählung war das Qainzeichen nicht, wie die populäre Anschauung besagt, ein Zeichen, das Qain als Mörder kennzeichnen sollte (also etwa der verstörte Ausdruck des Mörders), sondern ein Zeichen, das ihn vor Mord schützen sollte, Dillmann. Worin es bestanden hat, erzählt

die Sage nicht. — ins, nicht Suffix § 117e; zur Reihenfolge Objekt — Subjekt § 115k. — 16a Mit diesem Schutze vor Ermordung hat Qain Acker und Jahve verlassen. — 16b Die Notiz über Qains Verbleiben gehört wegen des Anklangs — an 1, 14 wohl noch zur Qain-Abel-Sage. Der Erzähler wird — als »unstätes Umherfliehen« gedeutet und um das Wort vorzubereiten, mit Willen 14 — gesagt haben. Trotzdem ist der Name kaum Erfindung der Sage, sondern Tradition. Wo — liegt, ist nicht zu sagen. — Der Ausdruck — ist vom unstäten Qain nicht unpassend (gegen Stade, ZAW XIV 282); er kann auch »weilen« bedeuten. Wenn die Qain-Abel-Sage ursprünglich nicht hinter die Paradiesesgeschichte gehört, so wird »östlich von Eden« ein Zusatz sein; wir entnehmen aus diesem Zusatz, daß man zu jener Zeit nur eine sehr dunkele Vorstellung von der Lage des Landes Nod hatte.

## Allgemeines.

1. Der ursprüngliche Sinn der Erzählung. Aus der Furcht Qains vor dem Morde draußen in der Welt ebenso wie aus der siebenfachen Rache, die seinen Mörder treffen soll, ist deutlich zu sehen, daß ihn die Sage nach ihrem ursprünglichen Sinne nicht als den Sohn des ersten Menschen denkt. Wer ist aber dieser Qain? Dieser Qain ist der Ahnherr eines Volkes. Dies folgt zunächst aus dem Wort, daß Qains Ermordung siebenfach gerächt werden soll; dies Wort hat keinen Sinn, wenn Qain nichts als ein einzelner landfüchtiger Bauer ist, dessen auf dem Acker zurückgebliebene Verwandte ihn ja eben nicht rächen können, sondern nur dann, wenn Qain gerade in der Steppe einen Anhang von Menschen hat, die seinen Tod rächen. Recht verständlich wird das Wort erst, wenn wir es als einen poetischen Ausdruck für den prosaischen Sinn fassen: jeder Sohn Qains wird - von seinen Brüdern - siebenfach gerächt. Ja, man darf sich vorstellen, daß diese Worte ein Volksreim gewesen sind, in dem sich die Leute von Qain ihrer heldenhaften, grausamen Blutrache drohend und stolz rühmen (vgl. Stade, ZAW XIV 296 ff.). Daß Völker von der Sage als einzelne Personen aufgefaßt werden. hat in der Vätersage der Genesis viele Parallelen vgl. darüber die Einleitung § 2, 4, Dabei ist es auch sonst belegt, daß hie und da die poetische Einkleidung fällt, und ein Wort wie das zitierte durchkingt, wonach der Stammvater in Wirklichkeit das Volk selber ist vgl. 2728f. 39f. 3152 4822.

Hierfür spricht auch, daß dieser Qain ein Zeichen an seinem Leibe trägt. Wir wissen, daß es gerade Völker sind, 'die solche Zeichen tragen: so trägt Israel die Beschneidung, Qedar geschorene Haarecken, Ismael goldene Ohrringe usw. Solche Stammeszeichen sind ursprünglich religiöser Natur; sie stempeln den Träger als Eigentum des Gottes und stellen ihn unter seinen Schutz (Heitmüller, Im Namen Jesu 175); was auch hier durchklingt: Jahve hat dem Qain sein Zeichen gegeben. Daß solche Stammeszeichen, an denen der einzelne als Angehöriger seines Volkes erkannt wird, ihn zugleich gegen Mord sicherstellen, liegt in der Natur der Sache; vgl. über das Qainzeichen Stade, ZAW XIV 299 ff., Bibl. Theol. 42. 146. - Ferner ist das Brüderpaar Abel und Qain mit verschiedenem Beruf dem Brüderpaar Esau, dem Jäger, und Jaqob, dem Hirten, sowie den Söhnen Lamechs zu vergleichen: in allen diesen Fällen hat die Sage Stämme von verschiedener Lebensart im Auge. - Nun verrät unsere Qain-Sage aufs deutlichste, wie sie sich die gegenwärtige Lebensweise des Volkes Qain denkt. Unstät und flüchtig treibt es sein Wesen, fern vom Ackerboden, der ihm keine Frucht bringt, draußen in der Wildnis, wo jeder des andern Feind ist. Es ist das Leben des Beduinen, das so geschildert wird. Die Kreise aber, die sich diese Sage zuerst erzählt haben, sind selbst auf dem Fruchtboden lebende, also halbschhafte Schafhirten: gilt ihnen doch dieser Beruf als der Gott wohl gefällige; ebendiese Kreise sind es, denen auch die Erzählungen von Abraham und Jaqob entstammen. Mit Grauen - diese Stimmung klingt deutlich durch die Sage hindurch schauen sie auf die unheimlichen und blutigen Stämme in den furchtbaren Einöden, fern

von Jahves Angesicht. Und wenn sie fragen, wie Qain zu diesem schaurigen Leben gekommen ist, so antworten sie, er müsse einen Brudermord begangen haben: wie ein Bruder mörder, den Jahve verflucht hat, so flieht er ruhelos über die Steppe. Gut erinnert Meinhold 137 an die im christlichen Volk umgehende Sage, daß »der erste König der Zigeuner den Heiland in Ägypten verhöhnt und also für sich und sein ganzes Volk den Fluch des Umhergejagtwerdens herabgezogen habe«. Und doch zeigen allerlei Spuren, daß man trotzdem auch Hochachtung für Qain empfindet. Auch er verehrt Jahve, ja er hat einen besonderen Eifer um seine Gnade; darum trägt er auch, obwohl fern von seinem Lande, sein Schutzzeichen an sich. Er ist der ältere Bruder; worin etwas Tatsächliches nachklingt: »die halbe Seßhaftigkeit des Viehzüchters und nun gar die volle des Bauern ist jünger als das Leben des Beduinen« (Ed. Meyer, Israeliten 395); so sind auch Ismael und Esau die älteren Brüder.

Nun ist uns aus der israelitischen Geschichte ein Wüstenstamm Qain bezeugt; es liegt nahe, ihn mit dem Qain der Sage gleichzusetzen; diese Kombination, ausgesprochen von Wellhausen, Composition<sup>3</sup> 9, von Stade, ZAW XIV 250 ff. geistreich weiter ausgeführt (vgl. auch Zeydner, ZAW XVIII 120 ff., Driver 71 u. a.), der in diesem Kommentar bisher widersprochen war, ist inzwischen durch Ed. Meyer, Israeliten 219. 394 ff. besonders glücklich vertreten worden. Dieser Stamm Qain, obwohl Israel verbündet, hat noch in historischer Zeit an seinem Beduinenleben festgehalten: die Rechabiten Jer 35 sind ein qenitisches Geschlecht I Chron 255. Zu seinem Räuberleben vgl. seine Felsennester Num 2421; mit dem Räubervolk Amaleq lebte er bis auf Sauls Zeit zusammen I Sam 156. Die Wildheit des Stammes bezeugt die Tat der Jael, die nach Jud 524 eine Qeniterin war: einen Qeniter nahm sich Jehu zum Zeugen seiner blutigen Taten II Reg 1015 ff.. Bekannt ist, daß dieser Stamm Jahve verehrt, ja einen besonderen Eifer für ihn bewiesen hat II Reg 1016 Jer 35.

Vielleicht, daß Qain ein Stamm von Wüstenschmieden war, was zwar in der Sage selbst nicht gesagt, aber durch seinen Namen Qain = Schmied vgl. unten und vielleicht auch durch den »Hammer« (?) der Qeniterin Jud 526 immerhin nahegelegt wird, Eerdmans, ThT XLI 492 ff.: der seinem Handwerk nachgehende, umherziehende Wüstenschmied wird von dem Beduinen verachtet.

Die uns überlieferte Sage von Qain gibt Geschichtliches wieder, insoweit sie den Eindruck schildert, den er auf seinen friedlicheren Nachbarn macht. Die Erzählung aber, welche die Sage hinzufügt, um seinen gegenwärtigen Zustand zu erklären, ist poetischer Natur, also nicht etwa für einen Nachklang historischer Begebenheiten zu halten. Die Motive dieser Erzählung werden von anderswoher überliefert gewesen sein. Nicht historisch also ist, daß Qain einst ein Bauer gewesen und von dem Acker vertrieben worden ist (Ed. Meyer, Israeliten 395); ebensowenig der Brudermord und die Gestalt des Abel. Nur daß Schafzüchter und Bauern im Lande friedlich als Brüder beisammen leben können, ist der Wirklichkeit entnommen (Stade, ZAW XIV 290ff.).

Eine auffällige Parallele für Abel-Qain ist das Paar Jabal, der Hirt, und Tubal-Qain, der Schmied 420ff. Ist عَبِّ ursprünglich mit عِبْ identisch (Wellhausen, Composition 38, Gressmann, Musik und Musikinstrumente im A.T. 2f.) und zu einer Zeit, da man den Ahnherrn der Qeniter mit Tubal gleichsetzte, in diese Erzählung eingedrungen?

In der jüdisch-christlichen Haggada wird die Eifersucht Qains gegen Abel aus einer Liebe der beiden zu ihrer Schwester erklärt. Moser, Nord und Süd CIV 54 ff. und Lepsius, Reich Christi VI 177 ff. wollen danach den Text von Gen 4 ändern und gewinnen so daraus eine Liebesgeschichte!

Qain war eigentlich ein Mondheres und daher wie Enes, Abraham und Isaaq mit Jahve identisch 41; er war der Sohn des Enes und der Issa und rächte den Tod seines vor seiner Geburt getöteten Vaters an der Schlange; er ist der 315 geweissagte Schlangentöter. Vor dem Kampfe, in dem er die Schlange schwebend erlegte, gab Jahve ihm den Rat, der Schlange, die vor der Tür — ihrer Höhle lauerte, ihre Beute in ihrer Abwesen-

heit zu rauben und sie dann zu überwältigen 45b-7. Nach dem Kampfe machte er ihn wohlwollend darauf aufmerksam, daß die Schlange, als die dunkele Mondscheibe, eigentlich sein Bruder sei, und riet daher, sie möglichst bald zu bestatten 410f. — Dies der ursprüngliche Inhalt einer in die Abel-Qain-Sage eingearbeiteten Erzählung nach Böklen, Adam und Qain 110 ff. Ein charakteristisches Beispiel der neuen, die biblischen Geschichten durch mythologische und spätjüdische Parallelen erhellenden Mond-Bibelexegese.

2. Gegenwärtiger Zustand der Sage. Die Erzählung ist im gegenwärtigen Zustande sehr stark verdunkelt: daß Qain eigentlich ein Volk gewesen ist, ist vergessen. Und nur weil man den Ursinn der Geschichte nicht mehr verstand, ist es möglich gewesen, die Erzählung an dieser Stelle einzuschieben. Auch im übrigen sind viele Einzelzüge undeutlich geworden: woran Qain die Verschmähung seines Opfers erkannt hat, wann, wo und wie Gott zu ihm gesprochen hat, was das Zeichen Qains gewesen ist, alles dies ist dem Erzähler nicht mehr deutlich. Jahves Verhalten, der Qains Opfer verschmäht und ihn dann doch väterlich ermahnt, der Qain verflucht und ihn dann doch ohne rechten Grund begnadigt, ist nicht recht zusammen zu reimen. Auch daß die Furcht Qains (er fürchtet sich vor den Mördern der Wüste) und seine Flucht (er flieht aus dem Acker, weil der ihm keine Frucht mehr bringt) verschieden motiviert sind, ist kaum ursprünglich; vielmehr wird die älteste Rezension für beides dasselbe Motiv gezeigt haben: Qain fürchtet sich und flieht vor der Blutrache. Andere Stücke dagegen sind stark ausgeführt, so besonders die Reden, ein Zeichen späterer Zeit vgl. die Einleitung § 3, 13. 20. Demnach macht die Sage in gegenwärtiger Gestalt einen nicht ganz einheitlichen Eindruck. - Der Erzähler hat es verstanden, mit großem erschütterndem Ernst darzustellen, wie Gott den Sünder vor der Tat warnt und nach der Tat straft — die Stimme des Gewissens Gottes Stimme! --, und wie er das vergossene Blut an dem Mörder rächt: Qain ist für alle Zeiten der Typus des Mörders geworden, den die göttliche Rache verfolgt. So stellt die Erzählung große Urwahrheiten des menschlichen Geschlechtes dar. — Der Erzähler, von dem wir die Sage in der vorliegenden Gestalt haben, scheint 2. 3 gekannt zu haben und, wohl unbewußt, davon abhängig zu sein vgl. 411 | 317, 49 | 39, 410 | 313; die Ähnlichkeit zwischen 47 und 316 bernht auf Korruption. Der Spruch über Qains Rache 415 begegnet wiederum im Lamechliede 424; die Annahme Wellhausens (Composition 3 9), 415 sei durch Mißverständnis aus 424 entstanden, ist wenig wahrscheinlich; vielmehr trägt der Spruch auch in der Fassung 415 urältestes Gepräge.

# 3. Qains Stammbaum 41. 17-24 Ji.

Qains Stammbaum gehört nach dem Obigen zu Jj.

1. Über den eigentlichen Stammbaum 1. 172. 18. Wie ist solcher Stammbaum zu beurteilen? Die Sage existiert ursprünglich als einzelne Geschichte, in der wenige, der Phantasie deutliche Gestalten auftreten: da handelt es sich etwa um Vater und Sohn (22), Mutter und Sohn (21) oder sonstige Beziehungen. Eine spätere Periode schließt dann die Einzelsagen zum Sagenkreise zusammen und verbindet die verschiedenen Gestalten zu einem ganzen Stammbaum. Je mehr Sagen so zusammenfließen, je länger wird auch der Stammbaum; man vergleiche z. B. die Genealogie der Herakliden. Vgl. Ed. Meyer, Israeliten 231. Ein solcher ausgeführter Stammbaum, wie diese Qainitengenealogie, setzt also verhältnismäßig viele Sagen über die einzelnen Gestalten voraus. Später aber kann es geschehen, daß die Geschichten selber vergessen werden, und daß nichts anderes übrig bleibt als das Gerippe. So ist es hier. Etwa, wie wenn uns aus den ganzen Sagen der Väter Israels nichts überliefert wäre, als der Stammbaum: Abraham, Isaaq, Jaqob und seine zwölf Söhne! Wir haben hier also nicht alte Sage selber, sondern letzten Nachklang der Sagen. Sammler, welche die ganze, ihnen bekannte Tradition zusammenfassen wollen,

nehmen solche Stammbäume auf, um die Zeiträume zu überbrücken vgl. Wellhausen, Prolegomena 331. — Die Namen dieses Stammbaumes sind also nicht jüngste Erdichtungen, sondern vielmehr uralte Überlieferungen. — Seit Buttmann, Mythologus I 170f. weiß man, daß wir diesen Urväterstammbaum in doppelter Tradition haben: die Namen des Šethstammbaumes, die P in 5 mitteilt, sind im letzten Grunde dieselben wie die des J in 4.

P: Adam Šeth Enoš Qenan Mahalal'el Jered Henoch

J: Adam Qain Henoch 'Irad Meḥuja'el (LXX u. a. Μαλελεηλ)
P: Methušelaḥ Lamech Noah.
J: Μοτhuša'el (LXX Μαθουσαλα) Lamech.

Über die Namensformen in LXX vgl. Lagarde, Abhandl. d. Gött. Ges. d. Wissenschaften XXVI. P weicht darin von J ab, daß er im Anfang Seth und Enos mehr hat, daß in der Mitte Mahalal'el und Henoch vertauscht sind, daß am Ende Noah hinzugekommen ist; ferner in einzelnen Namensformen. Auch darin stimmen beide Genealogien überein, daß am Schluß je drei Söhne stehen, in denen sich die Menschheit teilt (ebenso schließt der Stammbaum Sems 1126). Weiter über das Verhältnis beider Stammbäume und über ihren Ursprung ans dem Verzeichnis der babylonischen Urkönige vgl. zu 5. - Die Namen schwanken mehrfach in der Überlieferung vgl. oben: so steht im hebr. neben Mehija'el (LXX Maint) auch Mohuja'el (LXX Maoviant). Für einzelne der Namen mag man Etymologien aufstellen: היה würde der Hebräer mit היה »einweihen« zusammenbringen; bei 'Ada würde er an אַרַי Schmuck, bei Ṣilla an צַל Schatten denken, Na'ama von אין lieblich sein« ableiten u. a. Aber es fragt sich, wie weit wir hier überhaupt hebräische, oder nicht vielmehr fremde und nur hebraisierte Namen vor uns haben (Dillmann). בַּקּבֶּילָּ würde einem babylonischen \*mutu-ša-ili (Mann Gottes) entsprechen (Lenormant, Origines I 262 f.). Jedenfalls läßt sich aus solchen, meist sehr zweifelhaften Etymologien nicht allzuviel erschließen; ebenso wenig wie man aus den Etymologien von Siegfried Hagen Kriemhild das Nibelungenlied rekonstruieren kann. - Einige dieser Namen sind Appellative wie Adam und Enoš; andere wie Methuša'el eigentliche Personennamen, auch Na'ama kommt als Personenname vor, ebenso Qain in nabatäischen und sinaitischen Inschriften, Ed. Meyer, Israeliten 397 A. 3; einige treten anderswo als Namen von Stämmen auf: so Qain als Name des Nomadenvolkes Qain, Seth nach Num 2417 poetischer Name Moabs, Henoch ein Geschlecht in Ruben Gen 469 und in Midian Gen 254, Jered ein Geschlecht in Juda I Chr 418, Mahalal'el ein Geschlecht in Juda Neh 114, 'Ada Weib Esaus Gen 362, Na'ama kommt auch als Name einer Stadt in Juda Jos 1541 und eines Stammes oder Ortes im Osten Job 211 vor. Gewiß ist es kein Zufall, daß diese Stammesnamen uns sämtlich in den Süden und Osten Palästinas führen. Dagegen weist in eine ganz andere Ecke der Welt der Name Tubal, ein Volk südöstlich vom schwarzen Meere, die Tibarener, das Tabal der Keilinschriften, durch Erzarbeiten berühmt Ez 2713. Dieser Stammbaum enthält also neben dem Babylonischen besonders Namen aus dem Südosten, doch wohl Erinnerungen Israels aus ältester Zeit. - Bei einigen der Namen mag man fragen, ob sie nicht verklungene feststeht. Diese Frage darf man besonders für Henoch aufwerfen vgl. zu 523f. Auch 'Aδά ist nach Hesychius Name der babylonischen Hera; Na'ama ist bei den Phöniziern Name einer Göttin, קיק bei den Sabäern Name eines Gottes vgl. Baethgen, Beiträge 150. 152 und Mordtmann, ZDMG XXXI 86. Das Paar Tubal und Na'ama ließe sich mit Hephaistos und Aphrodite vergleichen (Dillmann).

2. Der Stammbaum endigt mit einer ausführlichen Darstellung der Familie Lamechs 19-22. Lamech hat zwei Weiber: dies ist nach israelitischen Begriffen nichts Schlimmes; werden doch vom Propheten in Allegorien selbst Jahve zwei Weiber zugeschrieben Jer 36ff. Ez 23. Die drei Söhne heißen mit Paronomasie Jabal Jubal Tubal-Qain. Letzterer, ein Doppelname, scheint auf Identifizierung zweier Gestalten zu beruhen; das Ursprüngliche scheint an dieser Stelle, des Gleichklanges wegen, Tubal zu sein; oder

ist qain (nach dem arab, qain und syr, qainaja) in der Bedeutung »Schmied« als Beiname Tubals zu fassen (Wellhausen, Composition 3 306)? Im Hebr. heißt 377 Lanze. - Von diesen drei Brüdern wird Zeltleben, Musik und Schmiedekunst abgeleitet. Diese Bemerkung gehört inhaltlich mit manchen anderen in der Urgeschichte zusammen, die sich mit der Erfindung der menschlichen Künste beschäftigen: Nahrung von Baumfrüchten 215, Schürzen aus Blättern 37, Röcke aus Fellen 321, Ackerbau 323, Städtebau 417, Hirten, Schmiede, Musikanten 420-22, Jahveanrufung 426, Ackerbau und Weinzucht 920, Entstehung der Völker 10, Ziegelformen, Städtebau, Entstehung der Völker und Sprachen 111-9. Man sieht also, daß auch die israelitische Antike über die Entstehung der menschlichen Kultur nachgedacht hat; wie jedes antike Kulturvolk, so ist auch Israel überzeugt, daß alles dies in längst vergangener Urzeit entstanden ist; was die Gegenwart dabei etwa hinzugefügt haben mag, ist so gering, daß es nicht in Betracht kommt. Die Antike gibt darin den ganz richtigen Eindruck von dem unvordenklichen Alter menschlicher Kultur wieder. Charakteristisch für Israel ist daran, daß alles dies nicht Israeliten zugeschrieben wird, sondern in eine Zeit lange vor Entstehung des Volkes Israel gesetzt wird. Auch hierin wirkt ein historischer Eindruck nach: Israel ist ein sehr junges Volk. - Man hat sich nun Gedanken über die Reihenfolge menschlicher Fertigkeiten gemacht; so haben wir aus phönizischer Tradition ganze Systeme solcher »Kulturgeschichte« und zwar in Form eines Stammbaums (bei Euseb. praep. ev. 110 aus Philo Byblius vgl. Dillmann 6f.). Zu einem solchen, vollständigen System scheint es Israel nicht gebracht zu haben. 420-22 ist die verhältnismäßig ausführlichste Liste. Auffallend ist, daß der erste Gebrauch des Feuers, wovon sonst überall die verschiedensten Völker erzählen, in der Genesis nirgends berichtet wird (H. F. Feilberg brieflich). - Die ersten Erfinder gelten hier zugleich als Urahnherrn des Kreises, in dem die Erfindung gegenwärtig besteht; das ist älteste Anschauung: Gewerbe, Kunst und Beruf erbt sich in der Familie fort; »Geschlechtsorganisation und Blutsverband« beherrschen damals alle Lebensverbältnisse (Ed. Meyer, Israeliten 53). - Die drei Stände, die diese Überlieferung kennt, sind die Zeltbewohner, Musikanten und Schmiede; das sind die drei Stände der Wüste; »noch jetzt bilden die Schmiede der syrischen Wüste und Arabiens eine Kaste«, Stade, ZAW XIV 255. Demnach ist Lamech der Ahnherr der Menschen der Wüste, und sein Haus ist vom Standpunkt des Beduinen gezeichnet. Diese Menschheit der Wüste teilt sich in drei Teile: zuerst die Herdenbesitzer, Söhne des Erstgeborenen, die vollberechtigten Stammesglieder; neben ihnen wie bei Homer die Aoeden; »durch eine weite Kluft von ihnen getrennt, und daher Nachkommen einer zweiten Frau sind die δημιοεργοί, von denen mit Recht nur die ältesten, die χαλκεῖς, genannt werden« (Ed. Meyer, Israeliten 218). Nicht in diesen Zusammenhang gehört Tubals Schwester Na'ama, da ihr kein Gewerbe zugeschrieben wird: sie wird eine alte Sagengestalt sein, von anderswoher hier hineingekommen.

3. Das Lamechlied steht mit den Erfindungen aus Lamechs Hause in keinem Zusammenhang. Man nennt es Lamechs Schwertlied, als ob es durch Tubals Erfindung der Schmiedekunst veranlaßt sei. »Man muß sich jedoch hüten, diese Trümmer aus dem [gegenwärtigen] Zusammenhange zu verstehen« vgl. Wellhausen, Composition 3 307. Auch wird weder bei Tubals Erfindung speziell vom Schmieden der Waffen noch im Lamechlied vom Schwerte gesprochen. — Das Lied redet von grimmiger Rache. Keine Spur im Liede selbst, daß solche schreckliche Blutrache, mißbilligt würde. Im Gegenteil, Lamech rühmt sich dieser Rache: er ist ein gewaltiger, stolzer Kämpe, der sich nicht antasten läßt, und der den Gegner nicht fürchtet. Das ist ein Klang aus Israels Urzeit, ein rechtes Wüstenlied; ist doch in der Wüste die Blutrache zu Hause; über altarabische Blutrache, die sich wohl gar 100fach rächen will und rächt vgl. G. Jacob, Altarabisches Beduinenleben 144ff. 220. Ein ähnliches Lied aus alter Zeit ist das humoristisch-blutige Siegeslied Simsons Jud 1516; dem Geiste nach verwandt ist eine Szene wie die der Gideongeschichte Jud 818ff., wo die Midianiterfürsten stolz den Tod erwarten, und Gideons Knabe die Blutrache lernen soll. Die älteste Zeit, die dies

Lamechlied gesungen hat, empfindet dabei nicht Entsetzen über die wilde Grausamkeit, sondern Entzücken über die herrliche Kraft des Helden. Ist doch Jahve nach ältester israelitischer Religion, die noch lange in Israel nachgewirkt hat, selber ein gewaltiger Held, der, eifersüchtig auf seine Ehre bedacht, sich nichts gefallen läßt, »seine Ehre keinem andern gibt« und schreckliche Rache nimmt an seinen Feinden. - Die Gegenüberstellung Qains mit Lamech zeigt, daß in dem Liede Qain nicht als Urahnherr Lamechs gedacht ist; ein solches Rühmen gegenüber dem Ahnherrn wäre dem Antiken ganz undenkbar gewesen; vielmehr ist Qain ein Fremder, Gleichzeitiger, vielleicht ein Rivale, jedenfalls ein grimmiger Recke, dessen Blutrache berühmt ist. Über die Situation des Liedes wissen wir nichts; wie wenn uns aus der ganzen Saul- und Davidgeschichte nichts erhalten wäre, als der Vers: Saul hat seine Tausende geschlagen, aber David seine Zehntausende. Daß aber dies Lamechlied eine bestimmte Situation voraussetzt, sollte man nicht leugnen (gegen Wellhausen, Composition 3 307). Wir dürfen annehmen, daß es gesungen ist bei der Rückkehr vom Kampf; man stelle sich vor, wie der Recke, mit Blut bespritzt, hoch aufgerichtet vor seinen Weibern steht und ihnen stolz verkündet, was er getan hat. Ob Lamech einmal ein Stamm gewesen ist, läßt sich nicht sagen; aus dem Liede läßt sich nur erkennen, daß er eine Reckengestalt war, von deren wilden Taten man sich erzählte (Ed. Meyer, Israeliten 219. 395f.). - Der Sammler aber, der in sanfterer und gesitteterer Zeit lebt, wird das Lamechlied an diesen Ort geatellt haben als ein Zeichen furchtbarer Verderbnis des menschlichen Geschlechtes, über das dann die gerechte Strafe der Sintflut kommt. -- Der metrischen Form nach enthält das Lied zwei Vierer (die Introduktion) und zwei Doppeldreier (vgl. Sievers I 405, anders II 13).

4. Die bisher besprochenen Stücke: der Stammbaum, die Lamech-Familie, Lamechs Lied gehören inhaltlich zusammen: es sind sämtlich Erinnerungen der Wüste, aus Israels Urzeit, zu denen nur im Stammbaum und im Namen Tnbal Späteres hinzugekommen ist. Alles dies kann von einer Hand gesammelt sein. — Andersartig ist v. 17b: Qain wurde ein (erster) Gründer einer Stadt und nannte die Stadt wie (Hebr. Handschr. LXX Peš Vulg vie) seinen Sohn Henoch. Zu Grunde liegt die Tradition von einer alten Stadt Henoch, deren Lage uns und wöhl schon dem Sammler selbst nicht bekannt ist, vgl. aber zu 521ff. Der Mann Henoch mag ursprünglich der Schutzgott dieser Stadt gewesen sein, wie Assur Schutzgott der Stadt Assur ist. Warum erzählt wird, daß nicht Henoch selbst, sondern sein Vater Qain diese Stadt gebaut habe, vermögen wir nicht zu sagen. Der Städtebau fällt an dieser Stelle auf, da der Bau einer Stadt doch die Existenz vieler Menschen voraussetzt, und da erst am Schluß des Stammbaumes Herdenzucht entsteht. Wenn wir dem Sammler dieses Stückes (Ji) Überlegung zutrauen, so müssen wir mit Holzinger 56 annehmen, daß diese Notiz erst nachträglich hinzugekommen sei.

Über 1 vgl. oben S. 41 f. — 17 Woher Qain sein Weib nimmt, sagt der Erzähler nicht; er würde, wenn befragt, jedenfalls geantwortet haben, es sei seine Schwester gewesen. — 18 Zur Kstr. τις τρέρις § 121 b. — 20 τρέρις, LXX Ἰωβελ, ursprünglich vielleicht = τρέρις; das entsprechende Wort heißt im arab. »der Hirt, der die Kameele weidet« Gressmann, Musik 3. — »Der in Zelten und [bei] Herden wohnt«; es ist nicht nötig, nach

Vater derer, die in Zelten und bei Herden wohnen; <sup>21</sup>der Name seines Bruders war Jubal, der ist der Vater aller derer, die Zither und Flöte spielen. <sup>22</sup>Aber auch Silla gebar, den Tubal-qain ....., 'der ist der Vater' aller derer, die Erz und Eisen 'hämmern'; und die Schwester Tubal-qains war Na<sup>6</sup>ama. — <sup>23</sup>Lamech aber sprach zu seinen Weibern:

'Ada und Silla, höret mein Wort!

Lamechs Weiber, vernehmt meinen Spruch;
Einen Mann erschlug ich für eine Wunde,
einen Knaben für eine Strieme!

24 Mag sich Qain siebenmal rächen,
doch Lamech siebenzig siebenmal!

II Chr 1414 אַהַלֵּי פַקְנָה zu lesen oder anzunehmen, daß vor פַּקְנָה ein Particip. ausgefallen ist § 117bb. Für den überlieferten Text sprechen die Analogien »der Zither und Schalmei handhabt « 21. »der Erz und Eisen schmiedet « 22. - 21 Den Namen מיבל deutet Gressmann, Musik 3 = יובל Posaune, wie phönizisch Κιννύρας = יובל: die hypostasierte Sache als Name des Erfinders. - Über diese Instrumente vgl. Benzinger, Archäologie 2 238-241, Nowack I 270ff., Gressmann, ebenda 24. 28f. - 22 Der Text ist in Unordnung. Vor fehlt בָּל־ (Ball). Umgekehrt will Sievers II 247 v. 20 und 21 nach 22 korrigieren und in 20 כָּל־ 22 wie 21 הוא הָיָה אֲבר כָל־ streichen; aber בָּל־ 22 wie 21 zeugt dafür, daß vielmehr 22 nach 21 zu ändern ist. — שֵׁיֵשׁ und שִׁיֵּשׁ sind wohl Varianten, von denen die ungewöhnlichere wzb die ursprünglichere ist; aus dem Text vertrieben, ist sie danu an falscher Stelle wieder hineingekommen. - Die Voranstellung des Erzes vor das Eisen ist vielleicht ein Rest von Tradition; das »Bronzezeitalter« geht dem »Eisenzeitalter« voraus, Dillmann. - 23 a Feierliche Introduktion, wie sie hebräische Poesie liebt 492 Jes 2823 329. - »Ihr Weiber Lamechs«: mit hohem Stolz nennt der Recke hier und im folgenden sich selber bei Namen. - שַּבֶּשֶׁ \$ 46f. - 23b בי zur Einführung der Rede § 157b. - דְּרָנְתִּי ist vielleicht von einer einmaligen Handlung zu verstehen, die soeben geschehen ist: der Feind hatte ihn nur geschlagen, er aber hat den Beleidiger getötet. Vielleicht aber soll es heißen: ich pflege zu erschlagen § 106 k. — Ob der identisch sind, oder ob es heißen soll, daß die Rache auch das Kind des Beleidigers treffe, ist nicht zu sagen, da wir den Zusammenhang des Wortes nicht kennen. — 24a יִי »wenn« § 159bb. בָקָם (§ 29g), besser wohl יָלָם, Budde 133. — 24b Eine gigantische Renommage!

Die ganze Geschichte der Qainfigur scheint also diese zu sein: 1) Qain ist ursprünglich der Stammvater der Qeniter, in der Sage als Brudermörder verflucht, durch Blutrache berühmt und daher im Lamechlied als wilder Recke erwähnt. 2) Dieser Name heißt »Schmied« oder wird wenigstens als »Schmied« aufgefaßt und darum mit dem Schmied Tubal identifiziert, wodurch Qain den Bruder Hebel = Jabal bekommt. 3) Qain wird in den Urstammbaum der Menschheit eingesetzt; Variante Qenan; hier wird er Vater Henochs und Gründer der gleichnamigen Stadt. 4) Später, als der Qainstammbaum mit dem Šethstammbaum zusammengewoben war, hat man die Qainiten als die Gottlosen, die Sethiten als die Frommen verstanden; dies ist sicher nicht der ursprüngliche Sinn der Genealogien vgl. auch zu 5; vielleicht aber schon Meinung jenes Sammlers.

In der Zeit vor Muhammed saß im S.O. Palästinas und auf der Sinaihalbinsel ein großer arabischer Stamm Qain, der nach Nöldeke, Enc Bibl I 130 vielleicht mit den Qenitern kombiniert werden könnte, eine Vermutung, die Ed. Meyer, Israeliten 399 wegen der Zeitferne unwahrscheinlich findet.

### 4. Sethstammbaum 425.26. — — 529 J.

4 <sup>25</sup>Adam erkannte sein Weib nochmals, da gebar sie einen Sohn und nannte seinen Namen Šeth (Seth), denn [so sprach sie] Gott hat mir einen anderen Samen gegeben, für Abel, weil ihn Qain totgeschiagen hat. <sup>25</sup>Uńd auch Šeth wurde ein Sohn geboren, dessen Namen nannte er Enoš; 'der war der Erste, der' den Namen

Der Šethstammbaum, ursprünglich eine Variante zum Qainstammbaum, ist mit diesem durch den Sammler verbunden; diese Verbindung wird hergestellt durch die Worte vir, das noch in LXX fehlt, vis, das neben dem kollektiven vir ziemlich ungeschickt ist, und pip, vir bar, Worte, die in dieser Ausführlichkeit im Munde der Mutter wenig passend sind. Šeth ist also nach dieser Tradition der erste und einzige Sohn Adams gewesen; ebenso bei P 53. Dies nach Budde 154ff., gegen Eerdmans 80. — Vom Šethstammbaum des J sind nur zwei Bruchstücke erhalten; wir dürfen uns die fehlenden Glieder et wa nach dem Šethstammbaum des P 5 ergänzen. — Auch dieser Stammbaum hat wie der Qainstammbaum außer den Namen noch einige Notizen erhalten, von denen uns noch drei überliefert sind:

<sup>1)</sup> Die Etymologie von ru 425. Schwierigkeit macht der Name Adam 25, während es sonst in J arra heißt (vgl. auch zu 217. 21); nur P hat »Adam« 51. Vielleicht hat auch 425 ursprünglich rung gestanden? — Seth poetischer Name von Moab vgl. oben S. 50.

<sup>2)</sup> Eine Notiz über den Beginn der Jahveverehrung. Diese Notiz ist inhaltlich denen verwandt, die über solche Anfänge handeln, wie 420-22 920 113. 4. u. a.; sie für den Zusatz eines späteren Gelehrten zu halten, ist darum kein Grund, gegen Eerdmans 81. Die Stiftung der Religion gehört nach antiker Anschauung in die urälteste Vorzeit; dergl. auch in der phönizischen Sage Euseb. pracp. ev. I 10. Religionsgeschichtlich ist diese Notiz überaus interessant; denn sie widerspricht, wenigstens dem Wortlaut nach, der gewöhnlichen Angabe Ex 314 612, wonach erst Mose den Jahvenamen gebracht hat; welcher Grund dafür vorlag, den Jahvenamen gerade mit Enes in Beziehung zu setzen, können wir nicht sagen. Wir haben hier älteste Reflexion über das Alter des Jahvedienstes, und sicherlich ist der Eindruck, den diese Notiz wiedergibt, daß der Name Jahve in die Urzeit zurückgeht und älter ist als Mose und das Volk Israel, richtig; Spuren außerisraelitischer Verehrung Jahves sind die Namen Azrijau von Jaudi in Nordsyrien und Jaubi'di von Hamath vgl. Zimmern, KAT3 465 ff., Ed. Meyer, Israeliten 247 f. 378. Das unvordenkliche Alter des Namens Jahve schließt aber nicht aus, daß erst Mose diesen Gott als Nationalgott Israels offenbart hat. - Ferner ist diese Theorie für die Quellenkritik wichtig, denn. ebendeshalb sagt diese Quelle vor Enos (vgl. 31. 3 425) ebendarum kann auch die Qain-Abel-Sage, in der von יהוה erzählt wird, nicht in dieser Quelle gestanden haben vgl. oben S. 41. — Für להַהָּל (הַהָּל LXX (הַהָּל daß LXX sich das obtos aus in zurechtgemacht habe, ist deshalb unwahrscheinlich, weil auch Vulg Jubil dasselbe lesen, gegen Eerdmans 81. - Die »Anrufung des Namens« eines Gottes ist Terminus der Gottesverehrung überhaupt Zeph 39 Jer 1025. Denn, da es nach ältester Vorstellung »viele Götter und viele Herren« gibt, ist das Ausrufen des Namens, wodurch man den hetreffenden Gott herbeiruft (zitiert), der Anfang jeden Gebetes (vgl. die Psalmenanfänge Ps 32 42 52 62 72 u. s. w.; so selbst noch in unseren Gebeten) und ein unerläßliches Hauptstück beim Opfer, also ein Fundament des Kultus. Daher wird der Ausdruck קרא בַּשֶּׁם יהוה bei Errichtung von Kultusstätten sehr häufig gebraucht 128 134 2133 2625, I Reg 1824ff. Dem Wortlaut nach bedeutet es: rufen, einladen mit dem Namen Jahves. — Über Namenanrufung vgl. Wellhausen, Arab. Heidentum<sup>2</sup> 213, Giesebrecht, Gottesnamen 97, Heitmüller, Im Namen Jesu 30, Stade, Bibl, Theol. 150.

<sup>3)</sup> Eine Etymologie von ni 529: er heißt »Noah«, weil sein Vater weissagend ge-

Jahve anrief. — — — — — 5 28 — — einen Sohn; 29 dessen Namen nannte er Noah, denn er sprach: der wird uns trösten in unserer Arbeit und der Mühsal unserer Hände durch eben den Acker, den Jahve verflucht hat.

6 ¹Als nun die Menschen viel zu werden begannen auf der Fläche des Erdbodens, und ihnen Töchter geboren wurden, ²da sahen die

sprochen hat: " or wird uns Trost bringen . In wiefern bringt Noah Trost? Sicher hat der alte Erzähler dabei nicht an die Sintflut gedacht (Dillmann), aus der zwar Noah überblieb, aber in der doch die ganze Menschheit untergeht; das wäre doch ein sonderbarer Trost! Vielmehr denkt der Erzähler an Noahs Weinbau: Jahve hat den Acker verflucht, mit saurer Mühe muß ihn der Mensch bebauen: aber nun wird ein Knabe geboren, der dem geplagten Bauer aus ebendiesem Acker einen Trost verschafft: das ist der Wein, der des Menschen Herz erfreut Ps 104 15 Jdc 913, der von Anfang an für die Freude bestimmt ist und ihm ein Lebenswasser wird JSir 3427f., daß der Elende trinke und seines Leids vergesse Prov 31ef. So ist die antike Betrachtung des Weines; war es doch israelitische Trauersitte, dem Leidtragenden den Trostbecher zu reichen, um ihn zu trösten שׁלְבַּהַשׁל über den Todesfall Jer 167. So Böhmer, Das erste Buch der Thora 140 f. und Budde 307 ff. — LXX διαναπαύσει ἡμᾶς = τρητος (Ball, Kittel) = >er wird uns Ruhe geben« vgl. Ex 2312, vielleicht vorzuziehen. - Dies Wort über den Wein ist wertvoll für das Verständnis der Paradiesesgeschichte: der Wein ist der Trost über Jahves Fluch; man sieht daraus, daß der Erzähler bei der Austreibung aus dem Paradiese nicht sowohl an das Religiöse, die Entfremdung von Gott, gedacht hat, sondern viel einfacher und realistischer an die schwere Plage, die der Mensch von nun an am Acker hat vgl. S. 30. -Auch für die Quellenkritik ist dies Wort über Noah wichtig. Es bezieht sich dem Inhalt und Wortlaut nach (יְצֶבֶּרוֹן, אֲדֶבֶּה ,אֲבֶר) auf 317 Je zurück, muß also selber zu Je gehören. Demnach ergibt sich, daß Jo 1) eine Paradiesesgeschichte 2) den Šethstammbaum 3) die Geschichte von Noahs Weinbau enthalten hat. Anderseits kann der Verfasser von 529, noch dazu im unmittelbar Folgenden, nicht die Sintflut erzählt haben: von Noah soll Trost, nicht Verderben kommen; demnach muß die Sintflutgeschichte zur anderen Quelle, Ji, gehören vgl. S. 3. - Möglich, ja wahrscheinlich ist, daß der Sethstammbaum auch noch eine Notiz über Henoch, analog der des P 524 besessen hat. - Da auch Ji im folgenden von Noah spricht, so muß auch diese Quelle eine Überleitung vom Urväter-(Qainiten-)Stammbaum auf Noah enthalten haben, die jetzt Je zu Liebe fortgefallen ist.

# 5. Die Engelehen 61-6 Ji.

Quellenkritik am Schluß.

Gottessöhne die Schönheit der Menschentöchter und nahmen sich zu Weibern alle, die ihnen gefielen.

3 Jahve sprach:

nicht soll mein Geist im Menschen für immer bestehen (?), dieweil auch (?) er ja nur Fleisch ist! so soll sein Leben 120 Jahre dauern!

Dan 3 25. 28, LXX zu Ps 86 97 7 1381 und Gen 62 LXX A) u. a. Diese wie andere Erwägungen erweisen, daß der Engelglaube in Israel als Rest und Nachwirkung älterer polytheistischer Religionen zu verstehen ist. Dabei ist besonders zu beachten, daß diese Wesen niemals Jahvesöhne, sondern immer nur Gottes- oder Göttersöhne heißen: Jahve selber hat nicht Weib noch Kind. Hieraus folgt, daß der Glaube an solche Wesen ursprünglich nichts mit der Jahvereligion zu tun, sondern seinen eigentlichen Sitz in der Fremde hat. Das Wort בֵּרֵ אֱלֹּדִּים wird man nach hebräischem Sprachgebrauch als »zur Kategorie von אלהים gehörende Wesen« aufzufassen haben § 128v; vielleicht aber steht ein älterer, polytheistischerer Sprachgebrauch im Hintergrunde, wonach es sich hier im eigentlichen Sinne um Söhne von Göttern, d. h. von Göttern gezeugte Wesen, um Götter zweiten Grades, handelt (Ed. Meyer, Israeliten 212 A. 1). Oder ist das Zusatz späterer Überlieferung und erzählt die Geschichte ursprünglich von אלהים-Wesen selber? (Schwally, ZAW XVIII 145). - Erzählungen, die von Göttern oder Göttersöhnen handeln, sind ihrer Art nach mythologisch, ihrem Ursprung nach wahrscheinlich außerisraelitisch. Echt mythologisch ist denn auch 2: Die Halbgötter nehmen sich irdische Mädchen zu Weibern, ursprünglich vielleicht so zu verstehen, daß sie in der Götterwelt nicht heiraten dürfen und daher zu Menschentöchtern greifen, Ed. Meyer, Israeliten 212. Viele Parallelen hierfür bei den Griechen; eine phönizische, unserer Erzählung ähnliche, aus Philo Bybl. vgl. Fragm. hist. graec. ed. C. Müller III 566. Aus Israel haben wir von dergl. Erzählungen nur dies eine Bruchstück; die Weiterentwicklung der Religion hat in Israel die Mythologie verdrängt und nur ganz geringe Reste wie Meilensteine des zurückgelegten Weges stehen lassen. Aus dieser Erwägung geht das hohe Alter dieser Sage hervor, - Die vorgetragene Erklärung dieses Verses ist noch dem späteren Judentume bekannt: in dieser Zeit hat beim erneuten Eindringen einer mythologischen Stimmung und mannigfacher, wohl meist aus der Fremde stammender mythologischer Elemente auch Gen 61-3 die Aufmerksamkeit auf sich gezogen und ist häufig behandelt worden vgl. Aeth Hen 6ff. 19. 86 Slav Hen 7. 18 Jubil 5 Judae 6 II Pt 24 u.a. Dabei scheint eine ausführlichere, von Gen 6 unabhängige Erzählung, vielleicht persischen Ursprungs mit eingewirkt zu haben vgl. Bousset, Rel. des Judentums 2 382. 560 (woselbst Literatur). So ist die jüdisch-christliche Lehre vom »Fall der Engel« entstanden. - Gen 6 ist so hochmythologisch, daß es vielen Erklärern alter und neuer Zeit Bedenken erregt hat und sich daher Umdeutungen hat gefallen lassen müssen. Hauptumdeutungen: 1) Gottessöhne = Söhne vornehmer Leute, die Mädchen niederen Standes zur Ehe nehmen (so die altrabbinische Erklärung), 2) Gottessöhne = fromme Menschen, hier speziell als die Sethiten verstanden, die sich mit gainitischen Mädchen vermischen (so die Kirchenväter u. a.); aber » Gottessöhne« bedeutet niemals »Vornehme«, auch nicht בַּרָ בֶּלְרוֹץ Ps 82 6, oder »Fromme«: Israel wird von Jahve — diesem bestimmten Gotte — des Ehrennamens eines (a doptierten) »Sohnes« Ex 422 Hos 111 u. a., die einzelnen Israeliten oder Frommen (in demselben Sinne) des Namens »Söhne« Dtn 141 325 u. a. gewürdigt; aber solche Worte finden sich nur in besonders hoher Diktion, nicht in einfacher Erzählung; auch wird der Ausdruck »Gottessohn« oder »Gottessöhne« für Israel oder die Israeliten vermieden; vielmehr bedeutet בני אלהים nur »Engel«. Da schließlich האדם i sicher die ganze Menschheit bedeutet, so kann auch v. 2 der Sinn des Wortes kein anderer sein. Literatur bei

Die Riesen waren auf Erden in jenen Zeiten und auch hernachmals, da sich die Gottessöhne zu den Menschentöchtern gesellten, und sie

Dillmann 120 und Franz Delitzsch 146f. - 3 setzt abrupt ein; wann, wo, zu wem diese Worte gesprochen sind, wird nicht gesagt (Budde 36). v. 3 steht also hier in lockerem Zusammenhange, ein Umstand, der uns lehrt, daß diese Erzählung hier in stark verkürzter Gestalt vorliegt, der aber die Erklärung von v. 3 in hohem Grade erschwert. Es fehlt eine Bestrafung der Gottessöhne, die doch in erster Linie die Schuldigen sind; sicherlich nicht darum, weil die Sage sich diese Wesen als Naturgeister ohne sittliche Verantwortlichkeit denke; eher, weil Jahves Macht nicht so weit reicht (Holzinger); oder ist vielleicht hier allzu Mythologisches ausgemerzt worden? - Das Folgenae ist ein Strafurteil für die Menschheit. Zwar liegt eine sittliche Schuld der Menschen nicht vor; von einer Verführung der Gottessöhne durch die Weiber wird mit keinem Worte geredet. Aber Jahve schreitet gegen die Menschen ein aus demselben Motiv wie 322 und 116-8: durch die Vermischung mit den Gottessöhnen hat die Menschheit Anteil an der göttlichen Natur bekommen: nach v. 4 sind die Kinder jener Ehen Riesen; ganz antik gehalten ist es auch, wenn die Gottessöhne nach Aeth Hen 8f. die Menschen allerlei Künste lehren. So erhält der Mensch größere Macht, als ihm nach Jahves Willen gebührt. Darum muß Jahve auf Mittel sinnen, um diesen Gewinn wett zu machen, Wellhausen, Prolegomena 6 314 f., Composition 3 308. — Die Strafsentenz Jahves hat wahrscheinlich, wie 314-19 und sonstige Fluch- und Segensworte, poetische Form: ein Sechser. Die Erklärung des Einzelnen ist schwierig. — לא ... לעולם 1) nimmermehr 2) nicht für immer; hier das letztere. — יוֹק Impf. (§ 172r) oder Jussiv (§ 109d) von דרן άπ. λεγ. § 72 r; 1) ידון med. - = >richten«, eine Bedeutung, die nicht in den Zusammenhang past, weshalb 2) Budde u. a. dem Worte die Bedeutung »walten« zuschreiben; 3) Gesenius, Dillmann u. a. übersetzen nach dem arabischen dana med. »er soll sich erniedrigen«; 4) Socin, ThStKr 1894 S. 211 f. nach ägyptisch-arabischem \*dân, jidân »er soll bleiben«; 5) Vollers, ZA XIV 349ff. nach ass. danânu = mächtig sein. Die sub 2)-5) genannten Bedeutungen sind aus dem AT nicht nachzuweisen; doch findet sieh der Name רדניה, anderswo פרניה geschrieben, Jedonja mehrfach in den neuentdeckten, jüdisch-aramäischen Urkunden vgl. Sachau, Drei aramäische Papyrusurkunden aus Elephantine 18; abgekürzt יָדוֹן Neh 37 = »Jahve bleibt« oder ähulich. LXX (vgl. Vulg Targ-Onk Peš) übersetzt hier καταμείνη; auch Ps 7217 ist διαμενεῖ vielleicht Übersetzung von רדין, hebr. Text ינין, Buhl. - Aber auch hierbei wird der Satz nicht recht klar: ist der göttliche Geist, der nicht für ewig im Menschen bleiben soll, der von Gott den Menschen verliehene Lebensgeist? Dann scheint die Absicht Gottes zu sein - wie auch v. 3b angibt - die Lebenszeit des Menschen zu verkürzen (Dillmann). Oder ist es der Götterstoff, den Jahve mit den Göttersöhnen gemeinsam hat, und an dem jetzt auch die Menschheit, wider Jahves Willen, Anteil bekommen hat? Danach wäre anzunehmen, daß Jahve die Menschen durch eine Katastrophe vernichten will; hiernach müßte v. 3b eine »mißverstehende Glosse« sein (Wellhausen, Composition 3 308). Ausdruck und Fortsetzung scheinen doch mehr für die erste Auffassung zu sprechen. - Die dritte Kurzzeile fügt den beiden ersten (dem-Dekret) einen Grund hinzu. -»Fleisch« bezeichnet die ohnmächtige, sterbliche Natur des Menschen (und der Tiere) im Gegensatz zu dem machtvollen, ewigen »Geiste« Gottes Jes 313 Ps 565 Job 104f. »Er ist Fleisch« kann demnach im Zusammenhang von v. 3 nichts anderes bedeuten, als dies: weil der Mensch nur Fleisch d. h. ein geringes, ohnmächtiges, irdisches Wesen ist, verdient er auch gar nicht, ewig zu leben vgl. die schlagende Parallele 319. - שעם, vielgedeutet vgl. Budde 14 ff., gehört, wie es scheint, dem Rhythmus nach zum Folgenden; auch syntaktisch würde es, zum Vorhergehenden genommen, unangenehm nachhinken. Die meisten Hss. und Ausgaben vgl. Kittel punktieren בַּשָּׁבִם Inf. Qal שנגי mit ב und Suffix, »bei ihrer Verirrung ist er Fleisch«; aber der Wechsel des Numerus ist unerträg-

## ihnen Kinder gebaren: das sind die Helden der Urzeit, die hochberühmten.

lich; ferner kann kaum von einer Verirrung der Menschentöchter, geschweige denu der ganzen Menschheit gesprochen werden; schließlich ist auch der Gedanke, der Mensch sei Fleisch, weil er gesündigt habe, kaum möglich: vielmehr ist umgekehrt der Mensch, weil er Fleisch ist, zum Sündigen geneigt. Auch die Beziehung des Suffixes in auf die Engel gibt keinen genügenden Sinn vgl. Dillmann 122. Daher ist die Aussprache page (so andere Hss. und Ausgaben) vorzuziehen; בַּעַב = ב + ישַׁ relativum + מוראי auch «; ישֵׁר = בָּשֵּׁר adieweil. Das Relativum שׁ, im späteren Hebräisch geläufig, tritt auch schon in alten Liedern auf vgl. Jdc 57 und kann also auch hier nicht für ganz unmöglich gelten. אַפֿיבָם »dieweil auch« (LXX Peš Targ-Onk Vet Lat Vulg »dieweil«). »Dieweil auch er Fleisch ist«: der Sinn ist vielleicht: auch er ist, so hoch er auch erhoben ist, doch nur, wie die übrigen irdischen Wesen, Fleisch d. h. sterblich, Sievers II 250. - So seien denn (infolge davon) seine Tage 120 Jahr«. Der Satz ist nach dem Zusammenhang nur von den Lebenstagen der einzelnen Menschen zu verstehen; darnach sind 120 Jahre ein Maximum menschlicher Lebenszeit, eine auch sonst, freilich nicht im AT, aber in orientalischen Traditionen bezeugte Annahme vgl. Herodot 323. Da diese Zahl indeß mit den folgenden, z. T. weit größeren Lebenszahlen des P nicht übereinstimmt, so hat man in alter und neuer Zeit die Ausrede versucht, es handle sich hier um eine Gnadenfrist bis zur Sintflut - unmethodische Vermischung verschiedener, ursprünglich selbständiger Traditionen. Die mancherlei unleugbaren Schwierigkeiten des Verses veranlassen Schwally, ZAW XVIII 142ff., v. 3a (bis לְלֹפֶלֶם für überarbeitet, 3b für sekundär zu halten. - 4a ist dem Vorhergehenden wie eine beiläufige Notiz, ohne inneren Zusammenhang hinzugefügt vgl. 126 137. Man sollte diese Bemerkung eigentlich hinter v. 2 erwarten. הַיבּלִּים, Terminus wie »Giganten« und »Titanen«; »die Riesen« gelten hier als bekannte Größen. -- ביא אַל euphemistisch, ergänze: in die Kammer - Der Verfasser, ängstlich bemüht, das Bedenkliche zu mildern, erzählt nur die Gleichzeitigkeit jener Engelehen und der Riesen; aber man muß sehr naiv sein, um hier nicht zwischen den Zeilen zu lesen, daß nach der ursprünglichen Tradition, die der Verfasser aber wiederzugeben sich scheut, die Riesen eben jene Engelkinder gewesen sind. — Das nachklappende und den Zusammenhang störende »hernachmals« ist wohl der Zusatz eines ängstlichen Lesers, dem die Existenz von Riesen auch in späterer Zeit bekannt war vgl. Num 1333, und der ihre Erwähnung hier vermißte (Budde 34). - ,,,, Pf. cons., ist Fortsetzung von יבאר § 112e; Subjektwechsel. — Der eigentümlich schwerfällige Satzbau erklärt sich aus der Verlegenheit des Schriftstellers, Dinge sagen zu müssen, die er am liebsten verschweigen möchte. Gruppe, ZAW XIX 145 und Holzinger suchen durch Textoperationen zu helfen. - 4b soll den zur Zeit des Verfassers veralteten Ausdruck נְּבֶּלְּיִם durch den gewöhnlicheren, weniger mythologischen נְבָּלִים, Recken, erklären. — Der Hinweis auf die, jedenfalls kriegerische Berühmtheit jener Riesen ist uns sehr wichtig; wir haben im AT Riesensagen nur in Fragmenten. Von den נְּמָלִים hören wir in Num 1333, wo die בגר ענק zu ihnen gerechnet werden, und bei Ez 3227, der von den »Helden« (בְבּוֹרֶכּ), den Titanen der Urzeit (נְבּוֹרָם מֵעוֹלָם Cornill) redet, »die zur Še'ol hinabfuhren in voller Rüstung, denen man ihre Schwerter unters Haupt gelegt, die ihre Schilde (ביניקים Cornill) auf ihren Gebeinen haben, denn ein Schrecken vor den Helden war im Land der Lebendigen«: auch hier erscheinen die מַּלְּים als Recken der Urzeit, die mit ihrem Kriegsruhm die Erde erfüllt haben. Riesensagen klingen nach Gen 2910 32 23ff.; ferner sind erhalten Reste der Nimrodsage Gen 10sff., die Namen der Riesenvölker אַרְיָשִיק בְּיָרְ שֵׁלְּכְּרָשׁׁרִם, die zugleich als Ureinwohner gelten, eine Tradition von Og, König von Basan, dessen Sarg gezeigt wurde Dtn 311, einzelnes in der Simsonsage Jdc 1517 163. Dem späteren Judentum, in dem die Riesensagen wieder auflebten, galten diese Riesen der Urzeit als Beispiel der Unvernunft (vis consilii expers) Bar 326-28, des

übermütigen Frevels wider Gott Sap Sal 146 III Mak 24 JSir 167 und des plötzlichen Verderbens; eine andere Tradition über die »Nephilim« Aeth Hen 15. Riesensagen auch bei Arabern, Phöniziern (aus Philo Byblius, Fragm. hist. graec. ed. C. Müller III 566), Hellenen, Germanen (Chantepie de la Saussaye, Religionsgeschichte II<sup>2</sup> 501 f.).

#### Traditions- und Literarkritik der Erzählung von den Engelehen.

Das Stück ist ein Torso. Es ist kaum eine Geschichte zu nennen; das Ganze besteht aus drei Sätzen (v. 1. 2; v. 3; v. 4), die ohne genaueren Zusammenhang neben einander stehen. Die ursprüngliche Erzählung muß viel reicher gewesen sein; es ist kaum denkbar, daß es überhaupt jemals eine Geschichte vou den Engelehen und Riesen gegeben hätte, wenn sie nur dieses wenige hätte erzählen können. Besonders deutlich weist der Terminus Nephilim (vgl. zu solchen Termini der Sagen S. 67 und die Einleitung § 3, 15) und v. 4b auf uraltes, schon zur Zeit des Erzählers halbverschollenes Material hin. — Die gegenwärtige Verstümmelung erklärt sich aus dem hochmythologischen Inhalt der Tradition, der dem Erzähler Anstoß erregte. Die Heiden erzählen unbefangen von der Zeit, »da Götter und Göttinnen liebten«; aber Israel empfindet Abscheu vor der Vermischung des Göttlichen und Menschlichen. So mochte der Erzähler aus dem Ganzen nur weniges und auch dies nur höchst vorsichtig (vgl. v. 4) mitteilen; vielleicht haben auch noch Spätere am Texte gearbeitet, Dillmann.

Die Verse stammen aus J: יהוה , הַאָּדֶם, הַשְּלֶּים ז, שַלְּיּפְגַּי הַנְּפְּלָּים , מוס und der Satzbau von v. 2f. vgl. Budde 6—9, 39 A. 1.

Das Stück ist gegenwärtig in J eine Einleitung zur Sintslutgeschichte: es ist vor diese Geschichte gesetzt, um an einem Beispiele die in der Sintslutgeschichte vorausgesetzte Verderbtheit des menschlichen Goschlechtes zu veranschaulichen. Ursprünglich hat indes diese Tradition von Engelehen und Riesen nichts mit der Sintslutgeschichte zu tun, wie denn auch der babylonische Sintslutbericht davon nichts weiß; auch blickt 61-4 nicht auf die Sintslut hin, und deutlich setzt die Sintslutsage erst mit 65st. ein (so schon Reuss). Weleher der beiden Sammlungen in J, Jj oder J<sup>o</sup>, wir dies Bruchstück verdanken, ist eine Frage von sehr untergeordnetem Wert. In J<sup>o</sup>, bei dem nach 529 auf den Sethitenstammbaum sofort die Sage von Noahs Weinbau gefolgt sein muß, kann das Stück nicht gestanden haben. Dagegen wäre es bei Jj als Einleitung zur Sintslutsage wohl denkbar, wobei der Sammler die politie als Wesen vorsintslutlicher Urzeit auffaßte Möglicher Weise aber kann es auch erst später eingesetzt worden sein.

- 6. Sintflutsage bei Ji 65-8. — 71. 2. 3b. 4. 5. 10. 7\*. 16b. 12. 17b.  $23a\alpha$ . 22. 23b. 86a. 2b. 3a. — 6b. 7—12. 13b. — 20—22.
- 6 5 Jahve sah, daß der Menschen Bosheit groß war auf Erden, und alles Dichten und Trachten ihres Herzens immerfort nur böse

Sintflutsage bei J. Zur Quellenkritik: Die Sintflutsage ist uns aus J und P überliefert. Beide Berichte sind sehr eng zusammengearbeitet. Die oben gegebene Ausscheidung der zu J gehörigen Bestandteile ruht auf einer Arbeit ganzer Geschlechter von Gelehrten. Für J beweist המות 65.871.5.16b 820.21 bis, בַּבֶּע הַּלָּ 65 821 (nicht bei P), 66, בַּבֶּע הַלְּ 68 (bei J häufig). Die Erzählung macht einen sehr einheitlichen Eindruck: Jahve beschließt, »die Menschen von der Fläche des Erdbodens abzuwischen« 67, diesen Entschluß teilt er mit denselben Worten Noah mit 74 und vollzieht ihn 72s. Jahve kündigt einen Regen von 40 Tagen an, der nach 7 Tagen kommen soll 74, dies geschieht 710.12; dieser Art und Chronologie des Kommens der Flut entspricht dann

war; 6da reute es Jahve, daß er die Menschen auf Erden geschaffen hatte, und es bekümmerte ihn tief. 7Darum sprach Jahve: ich will

die Art 82b und Chronologie des Schwindens der Wasser (vgl. unten S. 63 f.). Die reinen Tiere, von denen 72 spricht, werden beim Opfer 820 gebraucht. Eine Rede Jahves beginnt die Geschichte, und eine Jahverede schließt sie; in beiden Reden die Rücksicht auf die menschliche Sündhaftigkeit 65ff. 821f. — Der Text des J ist gegenwärtig nur lückenhaft erhalten, dazu in kleine Stücke zerschnitten und noch mehrfach glossiert; daß er überhaupt herzustellen ist, erklärt sich aus seiner großen Einheitlichkeit und der ganz frappanten Verschiedenheit vom Bericht des P. Innerhalb des J gehört der Flutbericht zu Ji vgl. zu 529. Weiteres über die Quellenkritik beim Bericht des P, woselbst auch eine Übersetzung der ganzen Perikope.

6, 5-7 Jahves Beschluß, die Menschen zu vernichten. Das Stück ist nicht etwa mit 61-4 zusammenzunchmen (Dillmann und Franz Delitzsch), sondern gehört zur Sintflutgeschichte des J, deren Exposition es bildet. 65 ist ein besonders frischer Aufang, der gleich mitten in der Sache einsetzt. Vorhergegangen ist nur, ähnlich wie 52sff. wohl am Ende eines Stammbaums, der Name des Noah, der in 8 als bekannt vorausgesetzt wird. Dagegen hat der Erzähler von Noahs Gerechtigkeit sicherlich nicht gesprochen, denn diese soll im folgenden an einem charakteristischen Beisviel dargestellt werden: der alte Erzähler aber pflegt sich nicht selber die Pointe vorweg zu nehmen. Auch eine Schilderung von der Sünde der Menschheit ist nicht notwendig für das Vorhergehende anzunehmen; es genügt, daß Jahve diese Sünde sieht: was Jahve sieht, ist sicherlich auch vorhanden, denn Jahve irrt sich nicht beim Sehen. - 5 Eine tief pessimistische Betrachtung menschlicher Sündhaftigkeit liegt zu Grunde: alles, was die Menschen sinnen, ist nichts als Bosheit, immerfort; so daß es Jahve herzlich leid tut, solche Wesen überhaupt geschaffen zu haben! So aber, meint der Erzähler, sind die Menschen noch jetzt 821: die Flut hat sie nicht gebessert. Aus der Polemik der Propheten gewinnt man den Eindruck, daß das Volk ihrer Zeit sehr selbstzufrieden gewesen sei; hier aber zeigt uns die alte Sage, daß die Klagen über die Sünde der Menschenkinder, die wir später bei den Propheten und Psalmisten hören, schon in alter Zeit laut geworden sind. Daß aber eine solche Stimmung schon der alten Zeit zuzutrauen und nicht, wie Smend, Isr. Religionsgesch. 306 und Meinhold 141 wollen, erst unter dem Einfluß der Propheten ins Volk Israel gekommen ist, beweisen die Erzählungen der Ägypter und Babylonier von großen Strafen, welche die Götter über die sündigen Menschen gesandt haben (Erman, Äg. Rel. 32f., Zimmern, KAT3 552f.). Auch der ägyptische Gott sagt: »bei meinem Leben, mein Herz ist es müde, mit ihnen zu sein« (Erman 33). Von den Klagen Hesiods über das »eiserne Geschlecht« (op. et dies 174ff.) zu geschweigen. -Charakteristisch ist hier, daß die Sündhaftigkeit zwar sehr tief empfunden, aber nicht, wie es sonst die Sage liebt, an einem deutlichen Beispiel dargestellt wird: ein solches Beispiel enthielt offenbar der alte Sagenstoff nicht. Es fehlt auch in der keilschriftlichen Erzählung. Durch den Sammler ist 61-4 in diese Lücke gestellt worden. Auch in vielen andern Flutsugen ist die Schlechtigkeit der Menschen die Ursache, vgl. Winternitz, Mitt. Anthrop. Ges. Wien XXXI 315. - 6 Gott empfindet Reue und bitteren Schmerz: hätte er das gewußt, wie böse die Menschen werden würden, er hätte sie gewiß nicht geschaffen! Wie sollen wir solche Anthropomorphismen beurteilen? Man braucht sich ihrer nicht zu schämen, man soll sie aber auch nicht schelten oder verhöhnen; sie zeigen nicht nur, daß die Religion damals im Kindheitsalter stand, sondern auch, daß Leben und Kraft in ihr war, und mehr Leben und Kraft als eine, zwar in der Erkenntnis höher stehende, aber zugleich lähmende und erkältende Reflexion. auch die stärksten Anthropomorphismen des AT sind bei weitem glimpflicher als etwa die Art, wie der Babylonier von seinen Göttern redet; vgl. die keilschriftliche Sintflutsage. Auch unsere Religion wird, wenn wir das Ungenügende solcher

die Menschen von der Fläche des Erdbodens vertilgen, denn es reuet mich, daß ich sie geschaffen habe.

Noah aber hatte Gnade vor Jahve gefunden. — — — —

7 Dann sprach Jahve zu Noah: Geh du samt deinem ganzen Hause in die Arche; denn dich habe ich als gerecht vor mir befunden

Ausdrucksweise auch noch so sehr einsehen, über Anthropomorphismen nie herauskommen. - Speziell gegen die »Reue« Jahves werden schon im AT Bedenken geäußert, wenn Gott dabei als wetterwendisch erscheinen sollte Num 2319 ISam 1529; anderseits wird dieser Gedanke bejaht und spielt bei den Propheten eine große Rolle, wenn er bedeutet, daß Gottes Walten kein ehernes Verhängnis ist, sondern daß er der freie Herr seiner Entschlüsse bleibt Jer 181-11. - יינדים wohl Anspielung an den Namen »Noah«. - Das Wort »er kränkte sich in sein Herz hinein«, ist besonders altertümlich. - 7 Der Beschluß selbst, in Form eines Selbstgespräches Jahves; auch dies inkonkret. - Wodurch Jahve die Menschen vernichten will, sagt der Erzähler mit Willen noch nicht, der Spanpung wegen. - Da v. 7b die Reue Gottes noch einmal wiederholt, dürfen wir vielleicht vermuten, daß v. 7 ursprünglich der Anfang des Sagenstoffes war, dem der hebräische Erzähler einen sittlichen Unterbau hinzugefügt hat; dieser Unterbau fehlt charakteristischer Weise in der keilschriftlichen Rezension, Haller 58. Aber auch der hebräische Erzähler leitet die Sintflut nicht von der »Gerechtigkeit Gottes ab, die das Böse straft, sondern von der Reue Gottes über seine Schöpfung«, Haller 54. - אֵשֶׁר־בָּרָאתִר ist wohl Glosse; J sagt gewöhnlich אָשָה ער־בַּהָמָה עַר־בָּהֶמֶה וַעַר־עוֹף הַשְּׁמֵּרָם. Ebenso מָאָרָם עַר־בַּהָמָה עַר־בָּהֶמֶה עַר־בָּהֶמֶה וַעַר־עוֹף הַשְּׁמֵּרָם. liche Erklärung zu הארם, im Stile des P 620 714. 21 u. a.: der pedantische Glossator vermißte hier die Tiere, die doch auch in der Flut umgekommen seien vgl. Budde 249 ff. -7, 1 ist nicht die unmittelbare Fortsetzung von 68; schon 71 spricht von »der Arche«; inzwischen muß also schon der Befehl Jahves an Noah, die Arche zu bauen, und der Archenbau selber erzählt worden sein. Anderseits kann Jahve von der bevorstehenden Flut noch nichts gesagt haben; denn diese wird 74 deutlich als etwas Neues angekündigt. Danach hat Budde 256 A. 1 die Lücke höchst geistreich wiederhergestellt: J hat von zwei Erscheinungen Jahves berichtet: als Jahve zum ersten Male Noah erschien, befahl er ihm ein ungeheueres Schiff zu bauen, ohne über den Grund dieses Baues ein Wort hinzuzufügen! Das war eine schwere Gehorsamsprobe für Noah: ein Schiff auf trocknem Land?! Vgl. Hbr 117. Noah aber bestand diese Probe und baute das Schiff. Da erschien ihm Jahve zum zweiten Male und belohnte seinen Gehorsam: dieses Schiff, das du so, scheinbar wider alle Vernunst, nur mir gehorchend, gebaut hast, bestimme . ich jetzt, dich in der kommenden Flut zu erretten! Hiernach läßt sich die Steigerung von 68 bis 71 erklären: weil Noah Jahve gefiel, beschloß er, ihm die Probe aufzuerlegen; als er sie aber so trefflich bestanden hatte, erklärte er ihm: dich habe ich (jetzt) für (einzig) gerecht befunden in diesem Geschlecht. - Der parallele Abschnitt bei P 613-22 ist ganz ähnlich gegliedert: 1) Gott befiehlt Noah, die Arche zu banen 14-16, und erst 2) redet er von ihrem Zweck und der Sintflut 17-22; diese wunderliche Disposition, die der Natur der Sache durchaus nicht entspricht, erklärt sich nur daraus, daß P hier den Gang der Erzählung aus seiner Vorlage übernommen hat; diese Vorlage muß also J sehr nahe verwandt gewesen sein. Über die Analogie im Babylonischen vgl. unten S. 71. - Auch über Stoff und Maße der Arche wird J, wie P 14-16, gesprochen haben. 7. 1-5 Die zweite Jahveerscheinung. - 1 Die Erscheinung selbst wird nicht geschildert; Abblassung der Erzählung wie 46. - Der Ausdruck »dein ganzes Haus« zeigt die wohltuende Kürze des guten Erzählers gegenüber den weitläuftigen Aufzählungen des P 618 713 816. 18. - Aus diesem Worte folgt, daß auch von Noahs Haus,

speziell von seinen Söhnen vor 65 gesprochen worden ist; analog 522 P. Voraussetzung

in diesem Geschlecht. <sup>9</sup> Von allen reinen Tieren nimm zu dir je sieben Paare, und von den Tieren, die nicht rein sind, 'je' zwei Paare, <sup>3</sup>b auf daß Same lebendig bleibe auf der Fläche der ganzen Erde. <sup>4</sup>Denn in noch sieben Tagen will ich es regnen lassen auf Erden vierzig Tage und vierzig Nächte, und so alle Wesen, die ich geschaffen habe, vertilgen von der Fläche des Erdbodens. — <sup>5</sup>Noah aber tat, ganz wie ihm Jahve befohlen hatte.

<sup>10</sup>Nach sieben Tagen aber kamen die Wasser der Sintflut über die Erde. <sup>7\*</sup>Da ging Noah in die Arche vor den Wassern der Sintflut;

des Wortes ist, daß Gott nicht nur den Mann selber wegen seiner Frömmigkeit belohnt, sondern seinetwegen zugleich seine Familie vgl. zu 1912. - man term, techn, der Sintflutsage; ob ägyptisches oder babylonisches Fremdwort? Literatur bei Gesenius 14 s. v. -אָקה vorangestellt, »dich allein«. — רָאִיהִי ganz analog ist אָקה בַנְעָהָי 22ו2: jetzt hat sich Gott dentlich überzeugt. - בֵּיק, ursprünglich ein Terminus des Rechtslebens: wer im Prozeß Recht hat und Recht bekommt; dann allgemeiner: wer überhaupt im Leben, so oft man seine Sache untersuchen würde, Recht hat, der Unsträfliche, Gerechte, wackere Bürger; so auf das Religiöse übertragen: wer in Gottes Augen ( Recht hat, der Fromme. Gott erkannte an Noahs Gehorsam, daß er ein wahrer Frommer sei. Auch sonst reden die Sagen gern von solchem Glaubensgehorsam der Väter, und wie Gott solchen Gehorsam ansieht und belohnt 12 15 22; vgl. weiter zu 156. - Noahs Gerechtigkeit als Exempel Ez 1414. 20. - 2 Außer Noah und seiner Familie will Gott auch Tiere über die Flut retten: was unser Gott geschaffen hat, das will er auch erhalten. -rein, d. h. was kultfähig ist, weil es den bestimmten, durch den heiligen Brauch vorgeschriebenen Anforderungen entspricht; vom Tiere: opferbar und eßbar; Gegensatz was im Kult keinen Zutritt hat, vom Tiere, wenn es nicht geopfert und gegessen werden kann. Solche Speisevorschriften, in vielen antiken Religionen, Überlebsel uralter religiöser Betrachtung der Tiere (Stade, Bibl. Theol. 136f.), spielen im Leben Israels von jeher eine große Rolle; der ursprüngliche Sinn solcher Sitten ist schon der ältesten, uns erreichbaren Zeit Israels nicht bekannt (Stade, Bibl. Theol. 140f.). J setzt sie schon für die Urzeit als selbstverständlich voraus; er könnte sich nicht vorstellen, daß es je Menschen gegeben hätte, die nicht Unrein und Rein unterschieden hätten. Dieser Eindruck vom Alter dieser Zeremonien entspricht dem religionsgeschichtlichen Tatbestand jedenfalls viel besser als die Theorie des P, der sie erst von Mose ableitet. - Weshalb so viel mehr von reinen als von unreinen Tieren? weil der Mensch die reinen nötiger hat, von den unreinen braucht er weniger; das ist naiver menschlicher Egoismus. -Je sieben « d. h. wegen des Zusatzes المرابع sieben Paare, Dillmann. Ball nach Sam Peš LXX בישים "je zwei". - 3a ist Glosse: הבר היבים ist Sprachgebrauch des P: der alte knappe Erzähler spricht nur von בְּהַבֶּים 2, worunter er auch die Vögel mit versteht; dem pedantischen Glossator, der sich an P's Vorbild hält, ist das nicht genau genug, Budde 257. Noch weitere Auffüllung in LXX Peš. - 3b schließt sehr gut an z an; vgl. 1932. - 4 ימיטיר sich will regnen« § 116p. - Die vierzig Tage der Sintflut kombiniert Winckler, Gesch. Isr. II 83f., Altor. Forschungen III 401 mit den vierzig Tagen, da die Plejaden nicht sichtbar sind, Mitte April bis Ende Mai; das ist in Kanaan ungefähr die Zeit des »Spätregens«; die griechische Tradition über die 40 Tage der Plejaden vgl. Ilberg bei Roscher, Lex. s. v. Pleiades; die »vierzig Tage« oder die Zahl vierzig kommt auch bei anderen Völkern vielfach vor, Literatur bei Boeklen, ARW VI 56f. - 5 Wiederum äußerste Kürze.

7-10 Noahs Eingang in die Arche muß dem Grundstock nach zu J gehören, da P dasselbe 11. 13-16a erzählt. Die Verse sind aber stark glossiert, Budde 253ff.: die weitläuftigen Aufzählungen der Familie Noahs 7 (vgl. zu 71) und der verschiedenen

die Erde vierzig Tage und vierzig Nächte; <sup>17</sup>b und die Wasser stiegen und hoben die Arche empor, daß sie über der Erde schwamm. <sup>23</sup>a $\alpha$  So vertilgte 'Jahve'. alle Wesen auf der Fläche des Erdbodens; <sup>22</sup>alles, was Lebensodem in seiner Nase hat und auf dem Trocknen lebt, das starb; <sup>23</sup>b nur Noah blieb übrig, und was bei ihm in der Arche war.

8 6a Nach vierzig Tagen aber 2b ward dem Regen vom Himmel her gewehrt; 3a da verliefen sich die Wasser allmählich von der Erde.

Tiere 8 (vgl. zu 67) entsprechen nicht dem Stil des J, sondern des P; charakteristisch für P ist der pleonastische Gebrauch von im 7 bei Aufzählungen vgl. Holzinger, Hexateuch 341, ferner daß von allen Tieren je zwei in die Arche gehn 9, die Ausdrücke 9, אלהים 9 (wofür Sam Vulg יהוה u. a.; möglich indes, daß den Versen s. 9 ein J-Text, der durch R stark umgestaltet wäre, zu Grunde liegt (Holzinger). Das für J Überbleibende ist in der Reihenfolge 10. 7\* anzuordnen, woran sich 16b vortrefflich anschließt: Jahve hat eine Frist von 7 Tagen gesteckt, nach denen die Flut kommen soll 4; diese Frist benutzt Noah, um nach Jahves Gebot seine Familie und die Tiere in die Arche zu bringen; als diese Frist um ist, kommt die Flut 10; Noah geht vor ihr als letzter in die Arche 7\*, und Jahve schließt hinter ihm zu 16b. Vgl. Budde 258. RJP hat J in kleinste Teile zerschnitten und in den Bericht des P eingestellt; dabei hat er 7 und 10 umgestellt, um die beiden chronologischen Notizen über den Aufang der Flut 10. 11 zusammen zu haben. - 10 בבול, abgeleitet von bab. abûbu Sintflut, oder besser nach Zimmern u. a. von עובל vgl. bab. bubbulu, bibbulu, Überschwemmung. -- 16b Jahve selbst schließt in seiner Gnade die Tür, um Noah zu behüten; ein sehr alter anthropomorphischer Zug. - 12 schildert bei J die Dauer der ganzen Flut und muß also ursprünglich hinter 16b gestanden haben (Kautzsch-Socin); RJP hat es hierher, an den Beginn der Flut gestellt, weil er harmonisierte: im Anfang der Flut habe es zunächst 40 Tage geregnet und dann - weiter. - An 12, die Dauer der Flut, schließt sich 17b. 22. 28aa. b, das Wachsen der Flut und der Untergang aller Wesen, wiederum ein lückenloser Zusammenhang. J meint, wenn es einmal vierzig Tage lang ununterbrochen heftig regne (מַשֵּׁר unterschiede von dem gewöhnlichen מָשֶׁר), müsse eine so ungeheure Flut entstehen, daß alle Wesen umkommen. - 22 Der wunderliche Ausdruck ist zusammengesetzt aus נְשׁמֵּת־רְרְּהַ דְּיָּרֶם ist zusammengesetzt aus נְשׁמֵּת דְרָיָם דְּיָּרֶם (27) und רְּהָהַ הַיִּרֶם וֹנִים P (715); da der ganze Vers wegen אות P 721) und הַרָבָה (P 19) zu J gehört, ist מות als Glosse zu entfernen, Budde 265. - Die furchtbare Katastrophe wird mit großer Gelassenheit berichtet: kein Grausen vor dem Untergang einer ganzen Menschheit; Menschenleben hat geringen Wert, Haller 107. — 23 aa J vgl. 67 74; b gehört zu J wegen der Kürze des Ausdrucks; dagegen ist die weitläuftige und unnötige Spezifikation aß im Stil des P von R binzugefügt vgl. zu 67. Hinter man (Qal) ist nach Budde 265 f. das Subjekt man einzusetzen; R hat, um den Zusammenhang zu erleichtern, ההוה gestrichen und מון als Nifal lesen wollen. - Noch glatter würde der Text des J werden, wenn man umstellt: 23aa, wo die Handlung erzählt, 22, wo die resultierende Tatsache konstatiert wird.

8, 2b. 3a kann nicht die unmittelbare Fortsetzung des Vorhergehenden sein; sehr plausibel ist die Vermutung, daß die Zeitbestimmung 6a ursprünglich vorangegangen ist, die dann von R dorthin versetzt worden ist, um die Chronologie von P und J einigermaßen zu vereinigen, Wellhausen, Composition 34. — 3a J || sb. 5 P. — Zur Kstr. § 113u. — Es folgt nun bei J die Szene vom Aussenden der Vögel. Diese Szene indes hat zur Voraussetzung, daß die Arche nicht mehr schwimmt, sondern bereits festsitzt. Demnach muß inzwischen erzählt worden sein, daß die Arche beim Fallen der Wasser festsaß, und auch der Ort — ein Berg — wird genannt worden sein. Die Landung auf einem Berge kommt in vielen andern Flutsagen vor, Winternitz a. a. O. 320 f. Aus 112 pgp. ist

— — — — 6b Dann tat Noah das Fenster an der Arche, das er gemacht hatte, auf. <sup>7</sup> Und er schickte den Raben aus; der flog hin und her, bis das Wasser von der Erde ausgetrocknet war. <sup>8</sup> Und er schickte die Taube aus, um zu sehen, ob sieh das Wasser von der Fläche des

vielleicht zu schließen, daß hier ein Berg im Osten (von Babylonien) genannt gewesen ist; das würde zur babylonischen Tradition passen vgl. unten. Da das Folgende auffallend viele Worte von 🎷 🕁 hat 7. 8. 9. 10. 12, könnte man als Namen des Landes etwa קלים vermuten; דולים Sohn Arpachšads 11 וצלים vermuten; דולים Sohn Arpachšads 11 וויבי 6b-12. 13b hat den Zweck, die überaus große Weisheit Noahs darzustellen: niemand in der Arche weiß, wo man sich befindet, und wie es draußen aussieht; man wagt nicht, die Tür zu öffnen - dann könnte das Wasser vielleicht in großen Strömen eindringen - oder das Dach abzunehmen - der Regen könnte ja wieder beginnen —; man sieht aus dem Fenster: aber von da sieht man nur den Himmel über sich. Was soll man nun tun? woran soll man erfahren, ob die Erde trocken ist? In dieser schwierigen Lage weiß der kluge Noah Rat: kann man nicht selber aussteigen, so kann man ja die Vögel auf Kundschaft senden. - »Es war alter, für eine Zeit, welche den Kompaß nicht kannte, unentbehrlicher Schifferbrauch, Vögel mit sich zu führen, um sie auf hoher See auflassen und durch ihren Flug die Richtung nach dem Lande bestimmen zu können« (aus Usener, Sintfluthsagen 254, vgl. auch Plinius n. h. 683, Dahlmann, Mahābhārata 179, Keller, Thiere des class. Alterthums 446 A. 260, Winternitz 325 A. 1).- Anders Cheyne, Enc Bibl Art. Deluge Nr. 19, der an indianische Märchen erinnert, wonach Tiere etwas von der überschwemmten Erde heraufholen, so daß sie neu geschaffen werden kann. Der folgende Zusammenhang wird durch die Aussendung des Raben 7 empfindlich gestört (Wellhausen, Composition 3 13): 1) nach eff. hat Noah dreimal die Taube ausgeschickt: da handelt es sich um eine bestimmte Zahl und jedes Mal um dasselbe Tier (auch der keilschriftliche Text wie die Rezension des Berosus erzählen vom dreimaligen Aussenden von Vögeln); 2) dabei hat der Erzähler für eine schöne Steigerung gesorgt: das erste Mal kommt die Taube sofort zurück 8.9; das zweite Mal kommt sie erst am Abend heim und mit einem Ölzweig 10f.; das dritte Mal kommt sie überhaupt nicht zurück 12. (Ähnliche Steigerungen auch in beiden babylonischen Traditionen.) In dies Schema fügt sich der Rabe, der hin und her fliegt, nicht ein. 3) Der Zweck der Aussendung, sum zu sehen, ob die Wasser abgenommen hätten«, wird erst s, also nach Aussendung des Raben, angegeben. - Dieser Zug vom Raben stammt also nicht aus unserer Textrezension; hierfür gibt LXX M, wo der Vers mit Obelen versehen ist, eine urkundliche Bestätigung, vgl. Dabse, ZAW XXVIII 5 f. Der Vers muß also zu einer andern Rezension gehören; auch im keilschriftlichen Text wird ein Rabe ausgesandt. In dieser anzunehmenden Rezension aber muß der Rabe, der hin und her fliegt, »bis das Wasser von der Erde ausgetrocknet war«, an letzter Stelle gestanden haben, ganz wie im keilschriftlichen Text. Spuren dieser Rezension findet Dahse in den LXX-hes d (t) x d2 (neue Cambridger Ausgabe), wo in 8 statt des sonst bezeugten οπίσω αὐτοῦ (hinter dem Raben) παρ' αὐτοῦ (von Noah) steht und in 10 έτέρας πάλιν, in 12 πάλιν fehlt. Hieraus erschließt Dahse einen älteren Text, in dem an zweiter und dritter Stelle nicht von der Taube, sondern von andern Vögeln die Rede war. Die Geschichte des Textes wäre demnach diese gewesen: die ursprüngliche hebräische Rezension sprach ebenso wie die babvlonische von drei verschiedenen Vögeln; später wurde die Taube an allen drei Stellen eingesetzt; der Satz über den Raben ist also ein Rest des alten Textes. - Da Noah bei J vor dem zweiten Aussenden der Taube »noch sieben andere Tage wartet« 10. so schließt man, daß er schom vorher, nach dem Aufsitzen der Arche, sieben Tage gewartet haben müsse; eine Angabe darüber müsse vor 6b gestanden haben und sei gegenwärtig durch 6a verdrängt, Dillmann. Die sieben Tage des Aufsitzens der Arche auch im BaErdbodens verlaufen hätte; <sup>9</sup>aber die Taube fand keinen Ort, da ihr Fuß ruhen konnte; so kam sie zu ihm in die Arche zurück, weil noch auf der Fläche der ganzen Erde Wasser war; da streckte er die Hand heraus, ergriff sie und nahm sie zu sich in die Arche. — <sup>10</sup>Hierauf wartete er nochmals weitere sieben Tage, da schickte er abermals die Taube aus der Arche; <sup>11</sup>zur Abendzeit aber kam die Taube zu ihm zurück, und sieh da! sie hatte einen frischen Ölzweig im Schnabel. Daran erkannte Noah, daß sich das Wasser von der Erde verlaufen hatte. — <sup>12</sup>Hierauf wartete er nochmals weitere sieben Tage, da schickte er die Taube aus; dies Mal kam sie aber nicht wieder zu ihm. <sup>13</sup>b Da tat Noah das Dach vom Kasten und schaute aus, und sieh da! die Fläche des Erdbodens war trocken geworden!

bylonischen. Aber אַבֵּיִכִּים fehlt in LXX-hss vgl. oben. — 6b Vom Fenster wie vom Dach der Arche 13 muß J im Vorhergehenden, beim Befehl Gottes, die Arche zu bauen, gesprochen haben. - 7 »Der Rabe« d. h. der Rabe, der es gerade war § 126r. - LXX zal άπέστειλεν τὸν χόρακα + τοῦ ἰδεῖν εὶ κεκόπακεν τὸ είδωρ ist aus 8 eingedrungen, gegen Kittel. - LXX Peš בילא שב 9 Daraus, daß die Taube sofort wiederkehrt, schließt Noah, daß noch überall Wasser steht: welche Enttäuschung für ihn! Beachte die zierliche Schilderung, wie Noah die Taube einholt. Ting ist wohl eine Anspielung an den Namen נְּהָבֶּחֶל 12 פּרָתְּהָ 21 und הַבָּתָר 84 P. – 10 רָהָהֶל, Sam auch 12 הַרָּהָל, , Sam auch 12 הַרָּהָל Olshausen liest beide Male יודל doch kann die Form מולים als Pi von יודל verstanden § 69u und waijahél ausgesprochen werden; Ball היל ע יבהל in dieser Bedeutung zweifelhaft, Kittel אַ בּיבּוֹל - 11 Zur Abendstunde, wo die Vögel sonst zu Neste fliegen, kommt die Taube zurück: also noch immer ist es ihr - traurig genug - auf Erden nicht heimisch. Aber als sie kommt, sieh da (das Wort malt hübsch das freudige Erstaunen), da hat sie einen frischen Ölzweig im Schnabel: also schon ragen die Bäume über das Wasser heraus. Der Ölzweig ist frisch, eben abgebrochen; sonst würde er ja nichts beweisen. Diese kleine, reizende Szene malt indirekt Noahs gemischte Stimming. - Warum gerade ein Ölzweig? Man darf vermuten, daß diese Taube mit dem Ölzweig im Schnabel ursprünglich noch mehr bedeutet, als aus dem Text des J erkenntlich ist; sie ist wohl Symbol eines Gottes; demnach würde der Zusammenhang hier ursprünglich gewesen sein: der Gott gibt seinem Schützling so ein Zeichen, daß er nahe ist und für ihn sorgt. Eine Taube (?) im Flug, davor ein Blatt, sieht man auf einer kyprischen Münze bei Pietschmann, Gesch. der Phönizier 224. Bei den Griechen war der Ölzweig Symbol des Friedens. - 12 Zum dritten Mal ausgesandt kommt die Taube nicht wieder: demnach muß es draußen trocken geworden sein. Da wagt es Noah 13b (J || 14 P) die Decke abzutun, um auszuschauen, und sieh da! welche Freude! Die Erde ist wirklich trocken! Er hat also richtig geraten! Ja, wer so klug wäre wie Vater Noah! Auch im Babylonischen wird die Klugheit des Helden der Sintflut verherrlicht.

Jetzt fehlt der Bericht darüber, wie Noah samt allen, die bei ihm sind, aus dem Kasten geht. Dann folgt 20—22. Das erste, was Noah nun tut, ist, daß er einen Altar baut und opfert. Das ist antik gedacht. Derselbe Zug in der babylonischen, griechischen und indischen Flutsage. Er opfert — wie das Folgende zeigt —, weil der Gott, der bisher so schrecklich den Menschen gezürnt hat, auch ihm unheimlich ist, um so den Rest seines Zorns zu stillen. — Daß Noah auch einen Altar baut, ist ein nebensächlicher Zug; ohne Altar kann man nicht opfern. — Da es

auf dem Altar. <sup>21</sup>Als Jahve aber den lieblichen Geruch roch, sprach Jahve bei sich selbst: ich will hinfort den Erdboden nicht mehr verfluchen um des Menschen willen; denn das Dichten des menschlichen Herzens ist doch böse von Jugend auf. Ich will hinfort nicht mehr alles Lebendige umbringen, wie ich getan habe. <sup>22</sup>Nochmals, so lange die Erde steht, sollen

Säen und Ernten, Frost und Hitze,
Sommer und Winter, Tag und Nacht nimmermehr aufhören!

damals so wenig Tiere gibt, so ist sein Opfer von allen Tieren besonders wertvoll. Natürlich waren es nur reine Tiere, die Noah opfert: die israelitische Opfersitte wird von J als selbstverständlich, auch für die Urzeit vorausgesetzt. - Er opfert sie als ਸੰਤੇ d. h. ganz, er selbst ißt nichts davon; solches Ganzopfer bringt man bei ganz besonderen Gelegenheiten, z. B., wenn es sich um göttlichen Zorn handelt II Sam 2425. Zu der Vertraulichkeit des nag, von dem Gott uud Mensch gemeinsam genießen, ist jetzt nicht die Zeit. - המבל העוף ist wohl »Auffüllung« wie 7sa. - 21 Zur folgenden Szene vgl. den Schluß der babylonischen Sintflutsage vgl. unten S. 70. - Wo Jahve diese Worte sprach, wird nicht gesagt; ursprünglich jedenfalls an dem Altar erscheinend, durch das Opfer angelockt, Haller 74 vgl. oben S. 43. Die Schilderung der »Reue« d. h. des Stimmungswechsels Jahves ist höchst antik gedacht. Bisher hat er so dürfen wir uns das Ganze ausmalen - furchtbar gezürnt und alle Menschen vernichtet; jetzt, da er seinen Zorn entladen hat, ist er für mildere Stimmungen zugänglich geworden. Nun dringt zur rechten Zeit »der Duft der Beruhigung« in seine Nase. Da weicht der Zorn, und er kommt auf gnädige Erwägungen: ich will es nicht wieder tun; denn es hilft doch nicht; der Mensch ist nun doch einmal böse von Jugend auf. Die Bosheit der Menschen, die ihn zu einem so furchtbaren Strafgericht entflammt hat, beschließt er jetzt als unabänderlich zu ertragen oder wenigstens nicht mit so furchtbarem Gericht heimzusuchen. Diese Stelle ist also wichtig für das Verständnis des alten »Sühnopfers«. - Daß Gott das Opfer riecht, wird im AT nur hier erzählt; vorausgesetzt I Sam 2619 Am 521 Lev 2631. ביה הניהות ist noch in spätester Zeit Opferterminus. - Ich will die Erde nicht wieder verfluchen« ein charakteristisch-antiker Ausdruck: finchen heißt durch (wirkende, Zauber-) Worte Böses antun; Jahve hatte die Flut durch sein Wort herbeigerufen, den Regen über die Erde hergeflucht. - Den Gedanken, daß sich die Menschen trotz aller göttlicher Strafgerichte nicht bessern, enthält auch die Sage von Atarhasîs, Zimmern, KAT3 552f. - 21b Der Ausdruck wird jetzt immer voller und poetischer und enthält in 22 deutlich erkennbare feste Rhythmen. Daher ist nicht wunderlich, daß 21b, wie es die hebräische Poesie liebt, im Ausdruck 21a parallel ist. Die Bedenken Holzingers gegen die Echtheit von 21a, das formell zu 21b, sachlich zu 22 Dublette sei, und in dem der Ausdruck sübertreibend« und »ungenau« (nach Budde, ZAW VI 37) sei, sind also nicht haltbar. - Der Verfasser meint nicht etwa, daß Jahve fortan gegen die Sünde der Menschheit gleichgültig sein wolle; aber er meint, ein allgemeines Weltgericht sei nicht wieder zu erwarten, und läßt dies durch Jahve selbst in der feierlichsten Weise aussprechen. Dieser Zug der Sage wird zitiert von Jes 549. Diese Anschauung vom Weltlauf ist von der prophetischen (und späteren apokalyptischen) eschatologischen Erwartung spezifisch verschieden. - 22 Alle Tage der Erde« d. h. ewig. - - mit Negation »nicht zum zweiten Male« in der Parallelstelle Gen 911.15 und sonst, hier pathetisch vorangestellt; die Lesung אוֹב >bis (Ball, Holzinger, Sievers II 255) bietet keine Erleichterung; Wincklers Konjektur bis vollendet sind« (Forschungen III 401 f.) ist unnötig. - קרץ Hochsommer, הבף Spätherbst, Winter. - In feierlichen Rhythmen, die als Vierer und Sechser gelesen werden können, klingt die Sage großartig aus. Sonst pflegen die Sagen gewöhnlich nicht auf der Höhe der Empfindung, sondern in voller Ruhe und Gelassenheit zu schließen; charakteristische Beispiele sind 2219 2122 und besonders der Schluß der Josephgeschichten 50. Ebenderselben Art aber wie dieser Schluß der Sintflutsage sind auch 925—27 1422—24 1518: solche Ausnahmen von der gewöhnlichen Regel machen also auf den Hörer um so größeren Eindruck. — Ein weiterer Schluß ist also nach diesen Worten nicht mehr zu erwarten; für Wellhausens (Prolegomena<sup>6</sup> 310 f.) Vermutung, daß J (wie P 912ff.) jetzt noch das Zeichen des Regenbogens gehabt habe, spricht nichts; der Regenbogen fehlt auch im Babylonischen.

#### Über die Sintflutsage bei J.

1) Die Erzählung ist uns in J nicht in uralter Gestalt überliefert: die Jahveerscheinung 71 ist ganz inkonkret; ebenso die Schilderung der Sündhaftigkeit der Menschheit; besonders wird der Untergang alles Lebendigen recht farblos geschildert. Noah gilt, wie die späteren Sagen es lieben, als Ideal eines Frommen, hier speziell als Glaubensheld; aber davon sticht die Szene vom Aussenden der Vögel eigentümlich ab, die seine Klugheit verherrlicht: beides, Noahs Glaubensgehorsam und seine Klugheit, will sich in der gegenwärtigen Tradition nicht recht zu einem Gesamtbilde vereinigen. Ferner lat die älteste Tradition, wie wir aus 69 schließen, von dem vertrauten Umgang Gottes mit Noah geredet; das ist bei J ganz zurückgetreten. Ältere Überlieferung hat ferner die Flut mythologisch erklärt: die große Tiefe und die Fenster des Himmels taten sich auf 711; J dagegen erzählt viel nüchterner von einem 40 tägigen Platzregen. - Anderseits hat J auch einige uralte Züge: daß Jahve selber die Arche zuschließt 718, daß Jahve durch den lieblichen Duft des Opfers sich umstimmen läßt 821f.; sehr alt ist auch die Szene vom Aussenden der Vögel, die sich durch ihre frische Anschaulichkeit von dem übrigen stark unterscheidet, in die Komposition des Ganzen nicht recht paßt (die Szene ist im Verhältnis zum übrigen bei weitem zu lang) und einen anderen, viel weltlicheren Ton anschlägt. Ein Zeichen uralter Tradition ist es auch, daß die Sage einige Termini enthält, die speziell zu dieser Geschichte gehören: אַמָּבּה Sintflut und אַרָּבָּה Arche : Arche מבה Arche אַ אַרָּבָּה Beispiele ähnlicher Termini sind בָּהָא »Urmeer«, אָהָה צָּלְהָה »Chaos«; בָּרָא »schaffen«, אַר 26. von Sodom und Gomorrla Gen 1925, alles in uralten Traditionen. Eigentlich prophetischer Geist tritt in der Sage nicht hervor, vgl. zu 65 821.

Danach schließen wir: a) daß die Tradition von der Sintflut in Israel uralt ist, und b) daß die gegenwärtige Gestalt der Sage in verhältnismäßig jüngere Zeit gehört. c) Diese ältere Tradition aber dürfen wir uns nach Analogie der Szene vom Aussenden der Vögel weltlicher vorstellen; die beiden Prädikate Noahs, daß er klug, und daß er Liebling eines Gottes ist, werden dadurch ihre Einheit gefunden haben, daß der Gott eben wegen dieser Klugheit an Noah sein Wohlgefallen hat. Auch die plötzliche Umstimmung des Gottes, der im Anfange der Geschichte ganz anders denkt als beim Schlusse, wird dort besser begründet gewesen sein. — Da eine Überschwemmungssage kaum aus kanaanäischem Klima zu erklären ist, und da anderseits die Tradition selbst die Sage im Osten lokalisiert (vgl. zu 84 112), so würden wir, auch ohne jedes andere Zeugnis, babylonischen Ursprung der Sage annehmen. Auch die Termini אבר und הבת, die beide wohl Fremdworte sind, führen auf fremdländische Herkunft der Erzählung.

2) Diese Schlüsse werden uns in wünschenswertester Weise durch die babylonische Tradition bestätigt, die wir aus Berosus (bei Eusebius Chronicon I 19ff. ed. Schoene, C. Müller, Fragm. hist. graec. II 501f.; vgl. Usener, Sintfluthsagen 13f.) und neuerdings aus dem keilschriftlichen Bericht kennen.

Berosus erzählt: Dem zehnten babylonischen Könige, Xisuthros, erschien Kronos im Schlafe und verkündigte ihm, daß die Menschen am 15. Daesius (Mai/Juni) durch eine Flut zu Grunde gehen würden. Er gebot ihm, aller Dinge Anfang, Mitte und Ende in Schrift in der Sonnenstadt Sispara (Sippara) einzugraben und niederzulegen; dann solle er ein Schiff (σχάφος) bauen und es mit seinen Angehörigen und nächsten Freunden be-

steigen; Speise und Trank hineintun, auch Tiere, geflügelte und vierfüßige, hineinschaffen und, wenn er alles bereit gemacht habe, abfahren. Werde er befragt, wohin er schiffe, solle er sagen: zu den Göttern, um sie zu bitten, den Menschen Gutes zu tun. - Er gehorchte und baute ein Schiff, 5 (Variante des armenischen Textes: 15) Stadien lang, 2 Stadien breit; brachte alles, wie ihm befohlen war, zusammen und ließ Weib, Kinder und nächste Freunde einsteigen. Als die Flut gekommen war und alsobald aufhörte, entließ Xisuthros einige Vögel. Die aber fanden weder Nahrung noch Rastort und kehrten wieder ins Schiff zurück. Nach einigen Tagen entließ Xisuthros wiederum Vögel; diese kamen wieder ins Schiff zurück, aber mit Schlamm an den Füßen. Zum dritten Male ausgesandt, kehrten sie nicht wieder in das Fahrzeug zurück. Daran erkannte Xisuthros, daß das Land wieder hervorgetreten sein müsse, und nahm einige der Fugen des Fahrzeugs auseinander. Da sah er, daß das Fahrzeug an einem Berge gestrandet war; stieg aus mit Frau, Tochter und Steuermann, küßte die Erde, baute einen Altar, opferte den Göttern und verschwand dann mitsamt den Ausgestiegenen. - Als er samt seinen Begleitern nicht wieder hereinkam, stiegen auch die im Fahrzeug Zurückgebliebenen aus, suchten ihn und riefen ihn bei Namen. Xisuthros zeigte sich ihnen nicht mehr; aber eine Stimme erscholl aus der Luft, die ihnen befahl, sie müßten (um ihrer Rettung willen) die Götter ehren; denn auch er habe seiner Gottesfurcht wegen eine Wohnung bei den Göttern erhalten und gehe dorthin; dieselbe Ehre sei auch seinem Weibe, seiner Tochter und dem Steuermann zu teil geworden. Weiter befahl er ihnen, sie sollten wieder nach Babylon gehen; es sei ihnen bestimmt, die Schriften aus Sispara zu holen und den Menschen zu übergeben; das Land, da sie wären, sei ein Teil Armeniens. - Als sie das vernommen, opferten sie den Göttern und wanderten zu Fuß nach Babylon. Von diesem Fahrzeng, das sich in Armenien niedergelassen hatte, ist noch ein Teil auf den kordyäischen Bergen von Armenien (nach Jensen, Gilgamesch-Epos I 43 A. 2 etwa = dem Djūdī-Gebirge) vorhanden; manche holen sich davon Asphalt, den sie davon abkratzen und als Amulett gebrauchen. Jene kamen nach Babylon, gruben die Schriften aus Sispara aus, gründeten viele Städte, erneuerten Heiligtümer und bauten Babylon aufs neue.

Bei Abydenus, dessen Bericht auf Berosus zurückgeht, heißt der Held der Sintflut Sisithros (Fragm. hist. graec. IV 281; vgl. Usener 14f.).

Der keilschriftliche Text, der aus der Bibliothek Assurbanipals stammt, ist durch George Smith 1872 entdeckt worden. Übersetzungen und Erklärungen von Haupt bei Schrader, KAT<sup>2</sup> 55ff., Jensen, Kosmologie der Babylonier 367ff., KB VI 1 S. 231 ff. 481 ff. und Gilgamesch-Epos I 40 ff., von Zimmern, »Schöpfung und Chaos« 423 ff. und KAT3 544ff., von Winckler, Keilinschr. Textbuch2 84ff., von Jastrow, Religion of Babylonia and Assyria 493 ff., von Jeremias, ATAO 2 228 ff. — Die Sintflutsage ist hier überliefert als eine lose eingefügte Episode des babylonischen Nationalepos von Gilgameš, Königs von Uruk (Erech). Gilgameš besucht seinen Ahn Utnapištim d. h. ser sah das Leben«, mit Beinamen Atra-hasîs (der »Überkluge«, d. i. in der Umkehrung Hasîs-atra = Xisnthros bei Berosus), der, zu den Göttern entrückt, an der Mündung der Ströme wohnt, wahrscheinlich, um ihn über Tod und Leben zu befragen. Auf seine verwunderte Frage, warum er ihn, den Uralten, so jugendlich sehe, erzählt dieser ihm die Sintflutgeschichte: Einst hatten die Götter der (nahe an der Euphratmündung gelegenen) Stadt Šurippak beschlossen, die Stadt durch eine Flut zu vernichten. Ea aber, der in ihrem Rate gesessen hatte, wollte seinen Liebling Utnapištim erretten, anderseits aber scheute er sich vor den Göttern, ihr Geheimnis einem Menschen zu offenbaren. Da fand »der Herr der Weisheit« klugen Rat: er erschien ihm in der Nacht, während der im Rohrhause schlief, und befahl - dem Rohrhause, ein Schiff zu bauen!

Rohrhaus, Rohrhaus! Wand, Wand!
Rohrhaus, höre! Wand, vergiß es nicht!
Du Mann aus Šurippak, Sohn des Upar-Tutu,
zimmre (?) ein Haus, baue ein Schiff,

verlaß deine Habe, denk' an dein Leben!
laß allen Besitz und rette dein Leben!

Auch über die Maße des Schiffes sagt er ein Wort und befiehlt, allerlei Lebenssamen auf das Schiff zu bringen. — Der Mensch aber, seines klugen Schutzgottes würdig und selber »sehr gescheit«, »versteht ihn wohl«. Auf seine Frage erhält er noch Bescheid, was er den Mitbürgern sagen soll: er sei Bêl, dem Gott der Erde, feind, und fahre deshalb jetzt zum Ozean herab, um bei Ea, seinem Herrn, zu wohnen: und, grausam genug, soll er hinzufügen, dann werde sich ein reicher Segen über sie ergießen. — Am Morgen macht er sich an die Arbeit; die Arche wird 120 Ellen hoch (?) und 120 Ellen breit (?), in verschiedene Abteilungen geteilt und mit Ruder (?) versehen. Große Massen von Erdpech (kupru = ¬z= 614) und Asphalt verlädt er in das Schiff. Während des Baues bringt er große und feierliche Opfer dar, wohl damit die Götter sein Werk nicht stören. Am [sechsten ?] Tage ist das Schiff fertig. Dann bringt er auf das Schiff seine ganze Habe, an Silber und Gold und jeglichem Lebenssamen, seine ganze Familie, auch Tiere des Feldes und Werkmeister. Einen Zeitpunkt hat Šamaš festgesetzt, wann die Flut eintreten sollte. Als dieser Zeitpunkt eintritt, geht Utnapištim selber ins Schiff.

Ich trat in das Schiff, verriegelte das Tor.

Dem Lenker des Schiffes, Puzur-Bêl, dem Schiffer, übergab ich die Arche samt allem, was darinnen.

Sobald das erste Morgenrot erschien,

stieg auf vom Horizont eine schwarze Wolke.

Hadad donnert mitten darinnen,

Nebo und Marduk schreiten voran. --

Die Anunnaki heben die Fackeln hoch,

durch ihren Glanz erhellen sie das Land.

Hadad's Ungestüm dringt bis zum Himmel,

alle Helligkeit wandelt sich in Nacht. --

Ein Südsturm treibt das Wasser ins Land hinein. Die Gewässer aber

drangen wie ein Schlachtsturm auf die Menschen ein.

Nicht sieht einer den andern mehr,

nicht werden erkannt die Menschen vom (?) Himmel.

Die Götter fürchteten sich vor der Sintflut,

flohen, stiegen zu Anu's Himmel.

Nun folgt eine charakteristische Szene: die Götter kauern wie Kettenhunde nieder. Laut beklagt die »Herrin der Götter« den Untergang der Menschen, zu dem sie selber mit geraten hat. Und mit ihr jammern die Anunnaki. — Als der Sturm sechs Tage und Nächte gewütet hat, läßt das Wetter nach.

Da ich blickte auf das Meer, herrschte Stille,

denn alle Menschen waren wieder zu Erde geworden. --

Ich tat eine Luke auf, das Licht fiel auf meine Wange,

ich kniete nieder, saß weinend da,

über meine Wange flossen meine Tränen.

Als Utnapištim nun ausschaut, da taucht nach 12 (Doppelstunden?) Land auf; der Berg Nișir (auf der linken Seite des unteren Zab) hält das Schiff fest, sechs Tage lang.

Als der siebente Tag herankam:

tat ich eine Taube hinaus und ließ sie los;

es flog die Taube hin und her;

da aber kein Ruheplatz da war, kehrte sie zurück.

Da tat ich eine Schwalbe hinaus und ließ sie los;

es flog die Schwalbe hin und her,

da aber kein Ruheplatz da war, kehrte sie zurück.

Da tat ich einen Raben hinaus und ließ ihn los,

es flog der Rabe, sah das Wasser abnehmen (?), fraß, watete (?), krächzte (?), kehrte aber nicht zurück.

Da läßt er alles hinaus und bringt ein Opfer dar, von stark riechendem Räucherwerk, um die Götter anzulocken.

Die Götter rochen den Duft,

die Götter rochen den süßen Duft,

die Götter scharten sich wie Fliegen um den Opferer.

Auch die Herrin der Götter kommt und erklärt, daß Bêl, der Anstifter der Sintflut, nichts vom Opfer genießen soll. Schließlich kommt Bêl selber; grimmig fährt er los:

wer ist da mit dom Leben davongekommen?

nicht sollte entrinnen ein Mensch dem Verderben!

Ninib rät richtig auf Ea, der diese Rettung bewirkt habe.

Da öffnete Ea den Mund und sprach,

sagte darauf zu dem Helden Bêl: Ei du Klügster der Götter, du Held!

wie vorschnell warst du, eine Sintflut anzurichten!

Dem Sünder lege seine Sünde auf,

Dem Frevler lege seinen Frevel auf;

aber solche Strafe soll doch nicht gleich zur völligen Vernichtung des Sünders führen. Anstatt eine Sintflut anzurichten, kann er ja Löwen, wilde Hunde, Hunger oder Pest senden und unter den Menschen aufräumen! aber nicht gleich eine Sintflut, die alles verdirbt! Schließlich bekennt Ea halb und halb, daß er an der Rettung nicht unbeteiligt ist:

Nicht ich habe eröffnet das Geheimnis der großen Götter,

dem Überklugen sandte ich Träume, so hörte er vom Götter-

[geheimnis.

So ist Bêl besänftigt, und großmütig tut er jetzt für den Geretteten ein Übriges. Er berührt ihn und sein Weib bei der Hand und spricht die segnenden Worte, durch die er die beiden in Götter verwandelt und ihnen an der »Mündung der Ströme« (nach Jensen, KB VI 1 S. 507. 575f., Gilgamesch-Epos I 33 A. 3, wie das Elysium der Griechen an der Straße von Gibraltar zu denken) den Wohnsitz anweist.

Außer diesem Texte sind noch Reste einer anderen, ähnlichen Version erhalten KB VI 1 S. 255 f. — Schließlich ist vor einiger Zeit ein weiteres Fragment veröffentlicht KB VI 1 S. 288 ff., das laut Unterschrift bereits aus der Zeit Ammizaduga's, eines der Nachfolger Hammurabi's (ca. 1950) stammt, und das ebenfalls von der Flut und von Atrahasîs als dem Helden der Flut handelt. Die Tatsache, daß es eine solche dritte Rezension gegeben hat, ist für die Beurteilung der Tradition sehr wichtig; wenn auch bei dem fragmentarischen Zustand dieses Textes bis jetzt nicht viel Einzelheiten daraus zu entnehmen sind. — Über die übrigen Atrahasîs-Mythen vgl. Zimmern, ZA XIV 227 ff. und KAT s 552 ff. sowie Jensen, KB VI 1 S. 274 ff. und Gilgamesch-Epos I 68 ff. 75 ff.

3) Die Ähnlichkeit der babylonischen Erzählungen mit den hebräischen ist sehr groß. Die keilschriftliche Sage stimmt mit der des J im Gange der Handlung vielfach überein. Ein Gotteszorn ist die Ursache der Flut. Die Rettung des Günstlings der Gottheit wird durch eine Gottesoffenbarung bewirkt, in der zunächst nur der Bau eines Schiffes befohlen, und von der Flut selber nichts gesagt wird. Das Schiff wird in Stockwerken gebaut (P); wir hören dabei von Pech (P); das Fahrzeug hat Tür und Fenster. Hinein kommt die Familie, Vieh und Tiere des Feldes. Zuletzt geht der Held selber hinein; die Türe wird geschlossen. Jetzt kommt die Flut. Die Arche schwimmt. Die Menschen sterben. Das Schiff strandet auf einem Berge. In schwieriger Lage weiß der Held bald einen guten Rat und erkennt an dreimaligem Aussenden von Vögeln, daß die Erde trocken geworden ist. Namentlich diese Szene, die auch bei Berosus erhalten ist, zeigt sehr nahe Verwandtschaft der Sagen. (Dann nimmt er das Dach ab

so bei J und Berosus.) Ausgestiegen, opfert der Held den Göttern. Die Götter »riechen den Duft« — hier eine wörtliche Übereinstimmung — und versprechen, keine Flut mehr zu senden. — Aus der Tradition des Berosus kommt noch hinzu, daß auch Xisuthros der zehnte in seiner Reihe ist wie Noah im Sethitenstammbaum; und daß der Landungsort Armenien ist wie bei P »Ararat«. Die Notiz des P, daß Noah »mit Gott wandelte« 6 9, hat ihre babylonische Parallele in den Atrahasis-Sagen, die von einem vertrauten Umgang des Heros mit seinem Gott Ea erzählen, vgl. Zimmern KAT<sup>3</sup> 557. 552 f. — Von Einzelheiten sind abweichend besonders die Angaben über die Maße der Arche und die Dauer der Flut.

So große Ähnlichkeit ist kein Zufall. Von einer Herübernahme aus hebräischer Tradition kann nicht im Ernste die Rede sein. Vielmehr ist aus dem allgemeinen Gange der Geschichte das Umgekehrte zu postulieren. Vor allem aber führt das Lokalkolorit der Sage auf das untere Babylonien als ihre Heimat: solche Überschwemmungen gibt es nicht in Kanaan, aber in dem Alluviallande des Unterlaufes von Euphrat und Tigris; und in ältester Zeit, als das Land noch nicht durch Kanäle und Dämme geschützt war, werden solche Fluten um so verheerender gewesen sein. Auch verlegt der Name »Ararat« bei P die Begebenheit ausdrücklich in den Nordosten. Besonders deutlich reden auch gewisse Züge der hebräischen Sage, die erst aus der babylonischen ihr rechtes Licht empfangen: hier sind die beiden Prädikate des Helden, der sehr klug und zugleich Liebling des Gottes ist, nicht mehr in Dissonanz, sondern sie gehören zusammen: denn der Gott ist selber der »Herr der Weisheit«; er liebt und schützt den »Überklugen« wie Athene, die Göttin der Weisheit, den klugen Odysseus liebt und schützt. Und die bei J befremdende plötzliche Umstimmung des Gottes erklärt sich im Babylonischen aus Bêls jähem Charakter und aus Eas weisen, beschwichtigenden Vorstellungen. Auch die Entstehung der Flut ist im babylonischen Mythus, wo ein Südsturm die Flut ins Land und die Arche nach Norden treibt, viel besser motiviert als durch den 40 tägigen Regen des J; man erkennt daraus, wie dem Kanaanäer die Anschauung solcher Fluten fehlt.

Anderseits ist die Verschiedenheit beider Sagen außerordentlich groß. Der Polytheismus, der im Babylonischen aufs stärkste hervortritt, ist in der israelitischen Tradition völlig weggefallen. »Die Götter des babylonischen Berichts sind echt heidnisch in ihrem Lügen und Lügenlassen, in ihrer Gier gegenüber dem Opfer, ihren Händeln, in der Willkür, mit der sie mit den Menschen umspringen, und im Umschlagen ihrer Launen. Wie weit davon ist der Gott entfernt, der ein Gericht über die Menschen kommen läßt nach seiner Gerechtigkeit, der der Mensch in seinem Gewissen zustimmen muß« (Holzinger), und der den Einen verschont, weil er dessen Frömmigkeit erkannt hat. Besonders der letzte Punkt ist sehr bedeutsam: von dem Ernst der Sündenerkenntnis, mit der sich der Hebräer vor Gottes Gerichte beugt, ist in der babylonischen Sage keine Rede. Zu diesem Ernst der hebräischen Erzählung gehört auch, daß darin kein Mitleid mit der untergehenden Menschheit hervortitt: hat sie doch den Tod verdient, während der babylonische Heros, der den Tod so vieler durch seine Lüge mitverschuldet hat, nachträglich bitterlich weint. - Sehr charakteristisch ist auch die Motivierung des in beiden Sagen hervortretenden Zuges, daß der Gott zuerst nur den Bau des Schiffes befiehlt, ohne das Bevorstehn einer Flut zu offenbaren; im Babylonischen geschieht dies, weil der Gott sich scheut, dies Geheimnis der Götter geradezu zu verraten, im Hebräischen aber, weil der Gott so den wahren Gehorsam des Menschen erproben will. Wie unermeßlich viel höher steht also die hebräische Sage als die babylonische! So erkennen wir an dieser babylonischen Parallele die eigentümliche Hoheit des Gottesgedankens in Israel, der das Fremdartigste und Abstoßendste in dieser Weise zu läutern und umzuprägen vermocht hat. - Und auch dies dürfen wir sagen, daß uns die babylonische Sage in hohem Grade barbarisch vorkommt, während die hebräische uns bei weitem mehr menschlich nahe ist: wenn wir nun auch hier abziehen müssen, daß wir an die hebräischen Sagen von Jugend auf gewöhnt sind, so lernen wir doch an solchem Beispiel, daß wir in unserer ganzen

Anschauungswelt bei weitem mehr diesen Hebräern verdanken als jenen Babyloniern. -Freilich, was die hebräische Sage so an religiösem Inhalt gewonnen hat, das hat sie in der Form verloren: die babylonische Sage atmet eine wilde, groteske, aber doch faszinierende Poesie; die hebräische hat das brennende, mythologische Kolorit aufgegeben, aber sie ist dabei schlichter, ärmer, prosaischer geworden. Auch dem Stil nach unterscheiden sich beide sehr stark: die babylonische ist uns in der Form der Kunstdichtung erhalten, mit anderen Sagen zu einem Epos verschmolzen, in ziemlich strengen rhythmischen Formen, die hebräische aber in der Form der Volkssage, nach alter Art für sich stehend, in der Prosa hebräischer Erzählung. - Gegenüber dem Keilschrifttexte ist die hebräische Sage auch reflektierter: während dort zunächst nur eine Stadt von der Flut betroffen zu werden scheint, tritt bei J und P viel deutlicher hervor, daß die Flut über die ganze Welt ergeht; daher rettet dort der Held vor allem seinen eigenen Besitz, hier aber sorgt er im Auftrag scines Gottes für die Weiterexistenz der Tierwelt. - Interessant ist, daß in den babylonischen Rezensionen auch Werkmeister in die Arche mitkommen; nach Berosus werden sogar Schriften gerettet, die über »Anfang, Mitte und Ende aller Dinge« handeln. Auch sonst hören wir in der babylonischen Literatur häufig, daß die »Wissenschaft« auf die Zeit lam abûbi »vor der Sintflut« zurückgeht vgl. Zimmern, KAT3 555. Damit stimmt die Oannes-Sage bei Berosus überein und das von Zimmern, KAT 3 533 f. 540 über En-me-dur-an-ki (Ευεδωραχος des Berosus) (= Henoch) Festgestellte. Es ist sehr charakteristisch, daß die hebräischen Sagen von diesem Interesse der babylonischen Flutsage für die Fortexistenz der Kultur und der Bücher nichts wissen. Die hebräische Tradition zeigt sieh darin als die des unkultivierteren Volkes.

4) Wie ist der Übergang der babylonischen Sage an die israelitische Tradition vorzustellen? Manche Forscher sind geneigt gewesen, an eine unmittelbare Übernahme des babylonischen Stoffes durch einen hebräischen Schriftsteller zu denken, P. Haupt, Sintfluthbericht 1881 S. 20, Usener, Sintfluthsagen 256, vgl. auch Stade, ZAW XV 160 (anders dagegen Bibl. Theol. 243, ZAW XIII 175), der seine Vorlage rücksichtslos umgestaltet« habe, Budde 457, und haben wohl gar eine bestimmte, politische Gelegenheit nennen wollen, bei der die Sage zu Israel gekommen wäre. Und weil die Sintflutsage nicht von den vorexilischen Propheten, die doch die ähnliche Sodomgeschichte so häufig zitieren, sondern erst im Exil von Ez 1414. 20 und Jes 549 erwähnt werde, hat man vermutet, sie sei erst damals oder etwa ein oder anderthalb Jahrhunderte früher, zur Zeit der assyrischen Herrschaft, in Israel eingewandert. So denken Friedr. Delitzsch, Paradies 94 und P. Haupt, Sintfluthbericht 20 an das Exil, Budde, Urgeschichte 515f. (unter Kautelen) an die Zeit des Ahas, Kuenen, ThT XVIII 167 ff. und Stade, Gesch. Israels I 631 an die des Manasse, Kosters, ThT XIX 325 ff. 344 an die Gesandtschaft Merodach-Baladans an Hiskia; allgemeiner Stade, Bibl. Theol. 238 ff. an das 7. und 8. Jahrh., Marti, Religion des A.T. 56. 67 an die Zeit der älteren Propheten. Alle diese aus einseitig literarkritischer Betrachtung hervorgegangenen Behauptungen müssen aus prinzipiellen Gründen bekämpft werden. Zunächst darf man bei der Geschichte der Tradition der Sagen nicht nur oder vorwiegend au die Schriftsteller denken, von denen wir die Sagen haben, sondern viel mehr an die mündliche Tradition, aus der die Sagensehriftsteller schöpfen vgl. »Schöpfung und Chaos« 135. Sagen wandern von einem Volk zum andern nicht sowohl bei bestimmten, mit Jahreszahl anzugebenden politischen Gelegenheiten, sondern in Kulturepochen, bei Gelegenheit des Handels und Verkehrs. Ferner ist der Beweis ex silentio, den man in der AT.lichen Forschung so viclfach anwendet, und der hier die Jugend der Sintflutsage beweisen soll, im AT nur mit allergrößter Vorsicht zu führen: wir wissen über das alte Israel auf vielen Gebieten zu wenig, als daß wir aus unserem Nichtwissen allein in den meisten Fällen irgend etwas Sachliches schließen dürften. — Demnach ist direkte Übernahme und Überarbeitung der babylonischen Sage durch einen israelitischen Schriftsteller auch ganz abgesehen davon, daß manche konkrete Züge beider Traditionen doch eben nicht übereinstimmen, sehr unwahrscheinlich.

Eine Betrachtung der religiösen Art dieser Schriftsteller aber zeigt, daß diese Hypothese ganz unmöglich ist: ein Mann, wie unser Erzähler, würde, wenn er den babylonischen, von krassester Mythologie erfüllten Stoff gekannt hätte, nur Abscheu davor empfunden baben. Ferner lehrt ein Vergleich der babylonischen und der so ganz andersartigen israelitischen Erzählung, daß zwischen beiden eine lange Geschichte liegen muß vgl. »Schöpfung und Chaos« 143 ff. Schließlich zeigen die erhaltenen Varianten (im Babylonischen drei Keilschriftrezensionen und die Sage des Berosus, im Hebräischen die Vorlage des P), daß es sich hier nicht um zwei Schriftsteller, sondern um verwandte Überlieferungen handelt. - Ebenso ist die Behauptung, daß die Sage erst verhältnismäßig spät zu Israel gekommen sei, abzuweisen. Die sämtlichen sonstigen Sagenstoffe, die J in der Genesis enthält, stammen aus sehr alter Zeit. Die Sintflutsage selbst hat bei J einige uralte Züge vgl. oben S. 67, wonach sie vielmehr zu den Erzählungen gehört, die sich innerhalb des AT durch besonders hohes Alter auszeichnen. Daß die Flutsage aber in der uns erhaltenen Literatur so spät erwähnt wird, beweist gar nichts; denn wie viel würden wir denn von der Ursage und der Vätersage ohne die Genesis wissen! Wir besitzen aus der alten Zeit Gesetze, einige Lieder, Erzählungen, prophetische Schriften: alle diese Stücke liegen ihrer Art nach von den Sagen der Genesis weit ab, und es ist sehr begreiflich, daß wir in ihnen so wenig Anspielungen daran hören. Auch läßt sich aus dem eventuellen Fehlen der Sage in Ji und Jo nicht auf ihre Jugend schließen (Meinhold 140): wenn wir zwei Sammlungen besitzen, die im wesentlichen ganz verschiedene Stoffe behandeln, so liegt doch der Schluß nahe, daß ein Stoff, der in beiden fehlt, ganz wohl in der Überlieferung vorhanden gewesen sein kann. — Gegen die Annahme einer Einwanderung der Sage in alter Zeit ist aber um so weniger etwas einzuwenden, als wir jetzt aus den Tell-amarna-Briefen wissen, daß Kanaan schon um die Mitte des zweiten Jahrtausends mit babylonischer Kultur erfüllt gewesen ist vgl. Winckler, Altorientalische Forschungen I 140 ff. und »Schöpfung und Chaos« 150 f.; dieser babylonische Einfluß beschränkt sich aber nicht nur auf die älteste Zeit Israels, sondern ist durch Vermittelung der Aramäer und Phönizier in Kanaan lebendig geblieben. Als die Israeliten in die kanaanäische Kultur hineinwuchsen, werden sie diese Urmythen übernommen haben. Ein genauerer Termin ist natürlich nicht zu geben. Doch steht nichts im Wege, an die Zeit der späteren »Richter« und an die der älteren Könige Israels zu denken. Vgl. auch Zimmern KAT 3 560, Baentsch, Monotheismus 99.

Man hat vermutet, die habylonische Sage sei im Exil den Juden aufs neue bekannt geworden und P habe diese damals neu eingeströmten Züge mitbenutzt (Löhr, Babel und die bibl. Urgesch. 16; vgl. auch Marti, Religion des AT. 67); nicht unmöglich, sind doch damals und später auch andere babylonische Stoffe vom Judentum aufgenommen worden, vgl. die Schlußbemerkung zur Sintflutsage des P. Dagegen ist Löhrs (15f.) Behauptung, diese von den älteren Propheten nicht zitierte Geschichte habe nur in den priesterlichen Kreisen, aber nicht im Volke existiert, schwerlich haltbar: die Erzählung des J trägt keinen gelehrten, am wenigsten aber priesterlichen Charakter.

5) Nachklänge des babylonischen Mythus finden Geffeken (Nachrichten der K. Ges. der Wissenschaften zu Göttingen Phil.-hist. Kl. 1900 98 ff.) und Bousset (ZNW III 31, vgl. auch Religion des Judentums  $^2$  560 ff., woselbst weiteres Material) wohl mit Recht in Or. Sib. I 242 ff., wo in einem sonst Biblisches wiedergebenden und weiterführenden Bericht von der Sintflut der dritte ausgesandte Vogel der Rabe ist und Noah, nach Aufhören des Regens aus dem Kasten ausschauend, von starker-Gemütsbewegung befallen wird I 233 ff.: beides ganz wie die keilschriftliche Erzählung. Ob aber, wie Geffeken will, diese poetischen Motive aus Berosus stammen, dessen (oben wiedergegebener) Bericht uns nur im Exzerpt erhalten sei, muß mindestens fraglich bleiben. Dagegen erinnern schr deutlich an Berosus die jüdischen Erzählungen, daß eine der Tauben, mit Kot beschmutzt  $(\pi \epsilon \pi \eta \lambda \omega \mu \epsilon \nu \eta)$  zurückgekehrt sei (Josephus Ant. I 35); ferner, daß Noah unmittelbar nach der Flut von seinen Söhnen »fortgegangen sei« (Aeth Hen 899); schließlich, daß Eva ihren

Kindern befohlen habe, ihr und Adams Leben, da Gott die Welt einst durch Wasser und später durch Feuer richten werde, auf tönernen und steinernen Tafeln aufzuzeichnen (Vita Adae 49 f. bei Kautzsch, Apokryphen II 528; Ähnliches auch im Indischen vgl. im folgenden S. 75) und Persischen vgl. Windischmann, Zor. Stud. 205, Spiegel, Er. Altertumskunde I 521. Selbst die Reise des Gilgameš zu Utnapištim klingt in der jüdischchristlichen Überlieferung wieder (Schatzhöhle, übers. von Bezold 33).

6) Außer den babylenischen und hebräischen Traditionen sind uns noch einige andere erhalten, die uns den Weg, den der babylonische Mythus gegangen ist, veranschaulichen. Nach Lucian de dea Syria 12f. ging die Sage, daß die Wasser der Sintflut sich in einem Erdspalt unter dem Tempel der Derketo in dem syrischen Hierapolis (Bambyke) verlaufen hätten. Einst sei die Bosheit der Menschen so groß geworden, daß sie vernichtet werden mußten. Da öffneten sich die Quellen der Erde und die Schleusen des Himmels; die ganze Erde wurde vom Wasser bedeckt, und alle Menschen ertranken. Nur Deukalion wurde seiner Frömmigkeit wegen in einem großen Kasten samt seinen Weibern und Kindern gerettet. Und als er einstieg, kamen alle Arten von Vierfüßlern, zahmen und wilden, Schlangen und was sonst auf Erden lebt, paarweise heran; er nahm sie alle auf und keines lohnte ihm mit Undank, sondern große Freundschaft war von Gottes wegen unter ihnen. In dem einen Kasten trieben alle dahin, so lange die Flut anhielt. Nachdem aber das Wasser durch den genannten Schlund abgelaufen war, schloß Deukalion die Truhe auf, errichtete Altäre und gründete über dem Erdschlund den heiligen Tempel der Göttin (nach Usener, Sintfluthsagen 47). Den Helden dieser Geschichte nennt der Erzähler Deukalion τὸν Σκυθέα, was Buttmann, Mythologus I 192 gut zu τὸν Σισυθέα verbessert hat. Hellenistisch ist an dieser Überlieferung nach Useners (47 f.) Urteil nichts als der Name »Deukalion«; im übrigen ist es die babylonisch-jüdische Sage, die hier an einem syrischen Heiligtume lokalisiert ist. Die Sage ist in dieser Gestalt in einigen Stücken der Rezension des P ähnlich (die Quellen der Erde und die Schleusen des Himmels, je zwei von allem Getier). Hierapolis liegt auf dem Wege von Babylenien nach Kanaan.

Die Stadt Apameia in Phrygien führt den Beinamen  $K\iota \beta \omega r \delta \varsigma$  »Arche«. Man erzählt sich in Phrygien von der Flut, daß der alte König Nannakos die Seinen veranlaßt habe, um ihre Abwendung zu beten, Zenob. prov. 6, 10 vgl. Usener 49 f. Auf Münzen von Apameia unter Septimius Severus u. a. sieht man den Ausgang aus der Arche abgebildet; die Arche trägt den Namen  $N\Omega E$ . Abbildungen bei Richm, HW Art. Noah und Usener 48. Daß der Name »Noah« aber hier wirklich alte, einheimische Tradition gewesen sei, ist schwerlich anzunehmen; fraglich ist nur, ob die Flutsage selber hierher erst von den Juden, die damals ganz Kleinasien überschwemmten, gebracht oder ob die jüdische Überlieferung zu einer schon vorher vorhandenen, einheimisch phrygischen Tradition hinzugekommen sei vgl. Usener 50, Bousset, Religion des Judentums 561 A. 1, Schürer, Gesch. des jüd. Volkes III 3 14 ff. und Theol. Abhandlungen, C. v. Weizsäcker gewidmet 53 f., woselbst das Material.

Eine andere Spur führt nach Vetulonia in Etrurien; daselbst ist in einem Grabe, das aus dem 7. Jahrh. vor Christus stammen soll, eine »Arche Noä« gefunden d. h. ein Schiff aus Bronze, auf dem allerlei Tiere stehend abgebildet sind. Das Schiff stammt aus phönizischer Kunstübung. Ein ähnliches Schiffchen ist auch in Sardinien gefunden. Vgl. Usener 248ff., woselbst eine Abbildung und Literatur. Hier werden wir also auf phönizische Sintfluttradition geführt.

Schwieriger sind die griechischen Traditionen zu beurteilen vgl. Usener 31 ff. 244 ff. Nach Apollodor I 7, 2 ff. wollte Zeus das eherne Geschlecht vernichten; aber auf den Rat des Prometheus, seines Vaters, zimmerte Deukalion einen Kasten  $(\lambda \acute{a} \varrho \nu \alpha \xi)$ , trug Lebensmittel hinein und bestieg ihn mit seinem Weibe Pyrrha. Zeus aber vernichtete durch große Regengüsse alle Menschen bis auf wenige, die sich auf die Berge flüchteten. Deukalion trieb 9 Tage und Nächte auf dem Meere und landete schließlich auf dem

Parnaß. Dann stieg er aus und brachte dem Zeus ein Opfer. Als Zeus ihm einen Wunsch freistellte, bat er sich aus, Menschen zu bekommen. Er bekam sie, indem er Steine über seinen Kopf warf, die in Menschen verwandelt wurden. Andere Traditionen knüpfen die Flut an die Namen Ogygos (Usener 43 ff.) und Dardanos (Usener 45 f.). — Ob diese Traditionen mit der babylonischen verwandt sind, muß fraglich bleiben. Die Möglichkeit zwar wird offen zu halten sein, denn die Geschichten sind im ganzen Gange sehr ähnlich: man beachte vor allem den »Kasten«, die Landung auf einem Berge und das Opfer nach der Errettung, Winternitz 329; anderseits fehlen aber einzelne frappante Übereinstimmungen. Die Frage wäre entschieden, falls Plutarchs (de sol. anim. 13) Nachricht, daß dem Deukalion, wie die Mythenerzähler sagen, eine aus dem Kasten entsandte Taube zum Zeichen für das Unwetter geworden sei, als sie darinnen Schutz suchte, und für heiteres Wetter, als sie davonflog, zur alten griechischen Tradition gehören sollte; aber auch das ist sehr zweifelhaft vgl. Usener 254 ff.

Ähnlich ist es mit indischen Sagen. Çatapatha-Brāhmana I 8, 1-10, übersetzt von Ad. Weber, Indische Studien I 161 ff., von Pischel, Sitzungsberichte der Berl. Akad. Phil.-hist. Cl. 1905 S. 512f., erzählt, daß Manu, der erste Mensch, einst einen Fisch aus Todesgefahr gerettet habe. Zum Dank offenbarte ihm dieser, in einem bestimmten Jahr werde die Flut kommen; er solle ein Schiff zimmern, so wolle er ihn retten. So tat Manu. Als die Flut kam, bestieg er das Schiff. Der Fisch schwamm an ihn heran; an dessen Horn band er das Tau des Schiffs. Am nördlichen Berge landete er und stieg, als die Wasser fielen, allmählich von ihm herab. Da aber alle Geschöpfe gestorben waren, und Manu allein übrig war, entstand ihm aus Opferspenden durch ein Wunder ein Weib, mit dem er das Menschengeschlecht zeugte. - Dieselbe Tradition, weiter ausgeführt, findet sich auch im Mahābhārata, vgl. die Übersetzung dieser Episode von H. Jacobi bei Usener 29ff.; ein Referat bei Pischel 514f. Bemerkenswert sind folgende Abweichungen: die Flut wird »die Weltüberschwemmung« genannt; nebst Manu sind im Schiffe »die sieben Seher« und Samen jeglicher Art; die Landung erfolgt am Himālaya; der Fisch enthüllt sich zuletzt als der Gott Brahman; Manu schafft alle Wesen durch göttliche Eingebung. Andere indische Rezensionen bei Pischel 515 ff. Interessant ist, daß Manu in einer derselben auch für die Weiterexistenz der Wissenschaften sorgen und die heiligen Bücher mit an Bord nehmen muß (516). - Auch hier gilt dasselbe, wie bei der griechischen Tradition. Möglich, ja vielleicht wahrscheinlich, daß sie der babylonischen entlehnt ist: so die meisten Forscher, z. B. Oldenberg, Religion des Veda 276 A. 3. Winternitz 327f.; aber ein sicherer Beweis ist einstweilen nicht zu erbringen; gegen die Annahme babylonischer Entlehnung Pischel 522 u. a. (Literatur 522 A. 9). Im weiteren Sinne gehört auch die persische Jima-Sage zu den »Flut«-Erzählungen, Usener 208ff., Winternitz 328f., woselbst Literatur.

Außer den besprochenen gibt es noch eine Fülle von Flutsagen auf vielen Teilen der Erde (zusammengestellt von Andree, Flutsagen), besonders in dem vulkanischen Ozeanien und an den von Erdbeben heimgesuchten Küsten Amerikas. Das ganze Material ist überaus vielgestaltig (vgl. die übersichtliche Klassifikation Winternitz 212 ff.); mancherlei sind in diesen Sagen die Ursachen der Fluten wie Regen, Meeresüberschwemmungen, Stürme, Erdbeben: natürlich, denn auch mancherlei Fluten hat es an vielen Orten, auf Inseln, flachen Küstenstrecken und in tiefen Flußtälern (E. Süss, Antlitz der Erde I 28 f.) zu verschiedenen Zeiten gegeben. Mannigfaltig sind auch die Sagen, die von solchen Naturereignissen erzählen, zusammengehörig wesentlich durch das Grundmetiv, daß eine große Wassersnot viele Menschen fortrafft, aber gewisse Menschen, häufig ein Heres oder ein Paar, gerettet wird. Unter allen diesen Sagen gehören, wie Winternitz 326. 329 zeigt, die Sagen der Babylonier, Hebräer, Inder, Perser und Griechen, besonders aber die der Babylonier und Hebräer eng zusammen. Die Annahme aber, daß alle die Flutsagen der ganzen Erde auf ein großes Ereignis der Urzeit zurückgehen, oder daß die Überlieferung von der Flut gar eine Erinnerung aus gemeinsamer Urzeit der

Menschheit sei (Böklen, ARW VI 148 u. a.), ist nicht erlaubt; denn ganz abgesehen davon, ob ein gemeinsamer Ursprung der Menschheit als bewiesen gelten kann, ist es doch sehr unwahrscheinlich, daß sich aus jener, viele Jahrtausende vor aller Schrift liegenden Urzeit überhaupt Erinnerungen hätten halten können, und anderseits gibt es auch viele Völker und ganze große Völkergruppen, die keine Flutsage kennen, z. B. die Ägypter, Araber, Chinesen, in Inner- und Nordasien, Afrika u. a. vgl. Andree S. VII S. 13. 125 f.

7) Die »apologetische« Betrachtung pflegt, kleinlich genug, nur die Frage zu erwägen, ob die Erzählung eine »wahre Geschichte« sei. Hiervon kann freilich nicht im Ernst die Rede sein. Vielmehr ist die Erzählung bei J (und P) deutlich Sage. Die atmosphärischen Niederschläge können ihrer ganzen Entstehungsweise nach ein gewisses Maß nicht überschreiten und bleiben in ihren heftigsten Formen räumlich beschränkt (nach E. Süss I 27). Ein vierzigtägiger Regen kann keine allgemeine Weltflut hervorbringen. Der Gedanke ferner, daß alle Tierarten in die Arche gehen, ist kindlich; mit welcher Kunst soll sie denn Noah auch hereingebracht haben? Und daß die Erzählung Sage ist, zeigt sich am deutlichsten daran, wie sie von Gott spricht: Gott tritt auf und handelt mit, und die Sage erzählt ganz harmlos von den Gedanken Gottes, ohne irgendwie zu zeigen, woher sie denn solches Wissen habe. - Demnach kann nicht die Frage sein, ob sich das alles so zugetragen habe, sondern es kann nur gefragt werden, ob nicht der Sage eine geschichtliche Tatsache zu Grunde liege. Um diese Tatsache zu erforschen, muß man sich aber nicht an die so viel spätere hebräische, sondern an die keilschriftliche Tradition halten, wonach die Flut zunächst die im unteren Stromgebiet Babyloniens, nicht weit vom Meere zu suchende Stadt Surippak und Umgegend betroffen hat. - Welchen geologischen Grund könnte eine solche Überschwemmung gehabt haben? Das Charakteristische an der babylonischen Erzählung scheint zu sein, daß die Arche, vom Süden her, entgegen dem Gefälle der Flüsse, ins Land getrieben, an nördlichen Bergen strandete. Dieser Zug ist so auffällig, daß er nur durch eine entsprechende Naturbeobachtung angeregt sein kann. E. Süss 25 ff. vermutet, daß ein heftiges Erdbeben im persischen Golf die Ursache gewesen sei; ein gewaltiger Zyklon von Süden her, verbunden mit unermeßlichem Regen und schrecklicher Finsternis, jagte die verderbenbringenden Wasser weit in das von Menschen bewohnte Land. Dies Ereignis muß sich in sehr alter Zeit zugetragen haben. Die Kunde von der entsetzlichen Katastrophe ist durch alle Zeiten hindurch bewahrt worden. Gewiß sehr plausibel. Dagegen ist sehr unwahrscheinlich, daß es die Wüste Gobi sei, die damals ihre früheren Wasser ergossen habe (Schwarz, Sintflut 1894); Babylonien ist jedenfalls von dieser angenommenen Flut nicht betroffen worden; gegen diese Hypothese vgl. Winternitz 230 f. Noch unwahrscheinlicher ist Riems Hypothese (Sintflut 1906), daß die Erzählung sich auf eine am Ausgang der Tertiärzeit eingetretene gewaltige Überschwemmung der ganzen Erde durch Regengüsse beziehe. Hiergegen aber ist nach einer gütigen Mitteilung von Prof. Penck in Berlin einzuwenden, daß »wir an zahlreichen Stellen der Erdeberfläche unzweideutige Beweise dafür finden, daß seit längerer geologischer Vergangenheit kein heftiges Herabfallen von Regen stattgefunden hat. Ganz lockere und lose Verwitterungsprodukte haben sich in großer Mächtigkeit erhalten und sind nicht weggeschwemmt worden; das sieht man sowohl stellenweise in den südlichen Alpen, wie auch namentlich in den Süd- und Oststaaten Nordamerikas und Südchinas, wo Granitgesteine gänzlich zersetzt worden sind, ohne abgespült zu werden. An anderen Stellen der Erdoberfläche wiederum finden sich unzweideutige Beweise dafür, daß Wüstenzustände geradezu permanent geherrscht haben«. Noch schwerwiegender ist der von Riem nicht entkräftete Einwand vom Standpunkt des Historikers, daß jene von Riem angenommene Katastrophe in einer Zeit, weit vor aller historischen Kunde, stattgefunden haben müßte.

8) Oder handelt es sich hier garnicht um eine, wenn auch noch so sehr verdunkelte geschichtliche Tradition, sondern liegt ein mythologischer Stoff im Hinter-

grunde? Nach den babylonischen Traditionen ist der Gerettete am Ende der Erzählung zu den Göttern entrückt worden; ist diese Gestalt ursprünglich ein Gott gewesen? Die sichere Aussicht ferner, die am Schluß der babylonischen wie hebräischen Sage steht, und die einen Hauptpunkt der Erzählung bildet (Jes 549), daß solche Flut »alle Tage der Erde« nicht wiederkehren solle, ist kaum verständlich, wenn die Flut nichts als eine historische Tatsache ist; woher die Sicherheit, daß eine solche Begebenheit sich nicht wiederholen würde? Hier scheint doch eine Spekulation von Weltperioden (vgl. darüber zu Gen 171-14) im Hintergrunde zu stehen, wie sie uns aus griechischer (Usener 39), indischer (Usener 240, Pischel 522) und babylonischer (aus Berosus bei Seneca Nat. quaest. III 29) Tradition bezeugt ist, eine Spekulation, wonach das große Weltjahr seinen Sommer, d. i. die Weltverbrennung, und seinen Winter, d. i. die Sintflut, hat. Unsere Erzählung wäre demnach der Mythus von »der Sintflut«. Diese Vermutung wird dadurch gestützt, daß »die Sintflut« bei P sowohl (Gen 617) wie im Indischen (Usener 240 vgl. oben 75) schon in der Sage selber als bekannte Größe auftritt. So ließe sich auch verstehen, daß die Sintflut 711 (P) als eine Art Chaos beschrieben wird: die überirdischen und unterrdischen Wasser, die im Chaos vereinigt waren und in der Schöpfung geschieden worden sind, fließen in der Sintflut wieder zusammen; und daß P die Neuordnung nach der Flut mit der Schöpfung in Parallele stellt.

Deutungen der Sintflutsage als Naturmythus sind schon in älterer (Literatur bei Franz Delitzsch 156) und neuerer Zeit von Cheyne, Enc Brit Art. Deluge, Enc Bibl Art. Deluge Nr. 18, Usener, Sintfluthsagen 234 ff., Zimmern, KAT<sup>3</sup> 555. 495 A. 1, Enc Bibl Art. Deluge Nr. 8) ferner nach Stucken und Winckler von A. Jeremias, ATAO 2 249 ff., Böklen, ARW VI 1 ff. 97 ff. und von Jensen, Gilgamesch-Epos I 117 ff. in mannigfaltigen Kombinationen gegeben worden. Der Held ist danach der Licht- oder Sonnengott, der schließlich zum Himmel entrückt wird oder als Gestirn im Westen verschwindet. Die Flut ist der Himmelsozean, den er befährt, oder der Winter, vor dem er sich rettet, oder die Lichtflut, womit er seine Feinde überwindet. Böklen erklärt alles, neuerdings auch in der Paradieses- und Qains-Geschichte, aus dem Monde: Noah und seine Arche, deren Dach, Stockwerke und Fenster, auch die lehmbedeckten Füße der Taube, das frische Ölblatt, Noahs Altar, den »Bogen«, ja selbst Noahs Weinstock, Trunkenheit und Entblößung, und alles, was man will. Winckler und seine Schule findet Anklänge an die Lehre von den Weltjahreszeiten. Gegen die meisten dieser astralen Erklärungen ist einzuwenden, daß sich das Hauptmotiv der Sage, die Vernichtung der Menschen durch eine Wasserflut, gegen jede Versetzung der Erzählung an den Himmel sträubt; wird aber dieser Zug entfernt oder verschoben, so zerfließt die Erzählung überhaupt unter unsern Händen. Gegen diese mythologische Auffassung der Flutsage vgl. Winternitz 331 f., Nikel, Genesis und Keilschriftforschung 181 ff. Anderseits ist zuzugeben, daß einzelne mythologische Reste in die Sage eingedrungen sein können: dahin gehört, daß der Held vielleicht ein depotenzierter Gott, und besonders, daß die Flut bei P mit den Farben des Chaos geschildert und in der Theorie von den Weltperioden als Weltenwinter betrachtet wird. Die nachträgliche Parallelisierung der Sintflut mit dem Urchaos erklärt sich daraus, daß Sintflutsage wie Schöpfungsgeschichte von einem ungeheuren Wasser und der darauf folgenden Entstehung einer neuen Welt berichten. In beiden Erzählungen liegt eben eine ähnliche Naturanschauung im Hintergrunde; sie unterscheiden sich aber deutlich vor allem dadurch, daß bei der Schöpfung die neue Welt, bei der Sintflut die Vernichtung der alten den Hauptton trägt. Viel mehr stimmt die Sintflutsage in dem einen, übrigens auch sonst häufigen Hauptmotiv, daß bei einer großen Katastrophe ein Einzelner wegen seiner Frömmigkeit gerettet wird, mit der Sodomerzählung überein vgl. »Allgemeines über die Sodom-Lot-Sage« 1.

Allerlei Wucherungen der biblischen Sintflutsage bei modernen Völkern veröffentlicht Dähnhardt, Natursagen I 257 ff.

# 7. Noahs Fluch und Segen 918-27 J.

<sup>18</sup>Die Söhne Noahs, die aus der Arche gingen, waren Sem, Ham und Japheth; Ham ist der Vater Kanaans. <sup>19</sup>Diese drei sind die Söhne Noahs, von ihnen aus hat sich die ganze Menschheit verteilt.

<sup>20</sup>Noah, der Ackersmann, begann auch Weinberge zu pflanzen; <sup>21</sup>und als er von dem Weine trank, ward er trunken und lag entblößt da, drinnen in

Noahs Fluch und Segen 918-27. Quellenkritik: Die Quelle ist J. 700 26. Auch 18a und 19 gehören zu J, vgl. die Ausdrücke אָרָהָאָדָ mit 119, מַלְּיָה אָלָה בָּיָר וֹהָן אָרָ mit 1029 2223 254 (Budde 303). Vers 18 und 19 sind deutlich der Schluß der Sintfluterzählung des J, die von den Söhnen Noahs bisher noch nichts Besonderes erzählt hatte (während P ihre Namen bereits mehrfach 532 610 713 genannt hat), und zugleich die Einleitung zu dem Stammbaum von Sem, Ham und Japheth in 10; ferner weist der Ausdruck: »von ihnen ab ist die Menschheit verteilt« אָנַבָּיד, darauf hin, daß nach diesem Stammbaum noch die Verteilung der Menschen über die Erde (in 111-9) erzählt werden soll. Dies also ist die Reihenfolge der Erzählungen in Ji. - Dagegen ist die Sage von Noahs Trunkenheit 20-27 von anderer Herkunft. Noah, »der Landmann« und Weinbauer, der betrunken in seinem Zelte liegt, scheint eine ganz andere Gestalt zu sein als der gerechte und fromme Noah der Sintflutsage (Dillmann). Während in der Sintflutgeschichte die Söhne Noahs verheiratet sind (sie müssen ihre Weiber mit in die Arche genommen haben), sind sie hier noch so jung, daß sie bei ihrem Vater in seinem Zelte wohnen, und Kanaans Verhalten ist nicht das eines erwachsenen Menschen, sondern zeigt »die gemeine Gesinnung eines zuchtlosen Knaben«, Budde 310. Die Schwierigkeiten ferner, daß Ham die Sünde begeht, Kauaan dagegen verflucht wird, ferner daß der Übeltäter 24 der jüngste Sohn des Noah heißt (während doch Ham nach 18 der zweite Sohn ist), schließlich daß im Segen Kanaan der Bruder von Sem und Japheth genannt wird, lacten sich nur durch die Annahme heben, daß diese Sage ursprünglich die drei Brüder Sem Japheth Kanaan genannt, und daß erst ein Redaktor (RJ) zum Ausgleich mit der anderen Tradition in אבר כנען und מו עוד פון eingesetzt hat (Wellhausen, Composition 3 13). Demnach gehören 20-27 zu einer anderen Tradition und auch zu einer andercn Quelle in J vgl. Bu'dde 313, also nach dem Obigen (vgl. oben S. 55 zu 529) zu Jo. Auch diese Quelle ist noch in den folgenden Geschichten weitergegangen vgl. das Folgende. Eerdmans 77 f. hält die Sprüche für sekundär: die Sage, in welcher ursprünglich von Ham die Rede gewesen sei, sei benutzt worden, um einen Spruch über Kanaan, den Sohn Hams, zu erläutern; aber Sage und Sprüche gehören als Schuld und Strafe unabtrennlich zusammen vgl. die Einleitung § 3, 8.

seinem Zelte. — <sup>22</sup> Als nun Ḥam der Vater des Kanaan die Scham seines Vaters sah, — —; dann tat er es seinen beiden Brüdern draußen kund. <sup>23</sup> Aber Šem und Japheth nahmen das Kleid, legten es auf ihre Schulter, gingen damit rückwärts und bedeckten so ihres Vaters Scham: ihr Gesicht aber hielten sie nach rückwärts, so daß sie ihres Vaters Scham nicht erblickten. — <sup>24</sup> Als nun Noah

mindesten אַרָּהָ שֹׁרְאָ (ohne Art.) lauten. — Diese Gestalt des Weinbauers Noah wird ihre Heimat in Syrien oder Kanaan haben: Syrien galt als die Weinkammer des alten Orients; besonders berühmt war der Wein von Helbon Ez 2718, vgl. Gesenius 14 s. v. ਫ਼ੋਰੇਫ਼, woselbst Literatur, ferner KB III 2 S. 32/33; Strabo XV C. 735. — 21 Als er vom Weine trank, ward er trunken; für einen Rausch darf man nach dem Geiste einer alten Erzählung kaum eine Entschuldigung suchen; so geht es eben in der Welt zu: wer trinkt, berauscht sich leicht 4334 (ਫ਼ਰੂ = \*sich satt trinken\* und so \*trunken werden\*). Daß er sich entblößt, ist die natürliche Folge; eine solche Situation aber empfindet der israelitische Mann, der in seiner Art sehr schamhaft ist, als höchst unanständig. Der Zusatz, wonach es im Zelte, also wenigstens nicht öffentlich geschah, soll das Anstößige der Szene ein wenig mildern. Daß der \*Ackersmann\* in einem \*Zelt\* liegt, nicht in einem Hause, ist vielleicht nur ein Versehen des Erzählers.

22. 23 I. Teil: Das Verhalten seiner Söhne. Nach 22 hat Kanaan die Scham seines Vaters gesehen und dies (vgl. § 117 f.) seinen Brüdern mitgeteilt. Beides ist Sünde: er hätte nicht hinsehen (vgl. das Gegenstück 23) und wenigstens nicht davon sprechen sollen. Dies aber kann noch nicht alles sein, was von Kanaan hier erzählt worden ist; denn es ist doch noch nicht so schlimm, als daß darauf der furchtbare Fluch Noahs über ihn gegründet werden könnte; ferner, da die Keuschheit seiner Brüder durch eine Handlung konkret dargestellt wird, erwarten wir, daß als Gegenstück dazu auch Kanaans Unkeuschheit in einer Handlung deutlich hervortritt; dazu kommt, daß in 24 vorausgesetzt wird, daß Kanaan ihm etwas »angetan« (nicht nur etwas über ihn gesagt) habe. Mit Recht konstatiert hier also Holzinger eine Lücke. Was mag dagestanden haben? Die Handlung Kanaans wird, so dürfen wir erwarten, der Handlung seiner Brüder gerade entgegengesetzt gewesen sein: sie decken das Gewand über ihren Vater, er wird es ihm völlig ausgezogen und fortgenommen haben; so wird sich der Artikel »das Gewand« 23 daraus erklären, daß schon vorher von Noahs Gewand gesprochen war. Winckler, Forschungen III 77 denkt an Päderastie; ursprünglich wohl möglich. Jedenfalls hat ein späterer Leser an der hier berichteten Handlung des Sohnes an dem Vater solchen Anstoß genommen, daß er sich gescheut hat, sie hier wiederzugeben. — LXX lesen באַגר באַר. — Das Motiv von Unkeuschheit des Kindes bei Trunkenheit des Vaters kehrt, anders gewandt, in der Sage von den Töchtern Lots wieder. — Gut beobachtet ist, wie der unzüchtige Bursche von seiner Heldentat (mit Behagen) »erzählt«, also seine Gesinnung bei den Brüdern als selbstverständlich voraussetzt, nach Meinhold 126. – 23 Der Erzähler bemüht sich sichtlich, die beiden Brüder im Gegensatz zu Kanaan als keusch und pietätvoll darzustellen; daher die auffallende Weitläufigkeit seiner Schilderung. Die Sage stellt damit Völkertypen dar: wie diese drei Brüder gewesen sind, so sind noch gegenwärtig ihre Nachkommen; Sems und Japheths Söhne sind keusch, aber die Kanaanäer sind schamlos. Die Schamlosigkeit der Kanaanäer ist, wie wir auch sonst wissen, den Hebräern aufgefallen vgl. 19. Lev 1824-30 I Reg 1424. -Singular § 146 f. » bildet keinen Plural« (Franz Delitzsch).

24—27 II. Teil: Noahs Worte. Dabei entspricht im allgemeinen der zweite Teil der Erzählung dem ersten; in beiden stärkste Kontraste: Schamlosigkeit und Keuschheit, Fluch und Segen; auch der Segen über Šem und Japheth gehört, als Lohn ihrer Tugend, notwendig mit hinzu und ist nicht etwa nachträglich hinzugefügt worden (gegen Eerdmans 77). — Solche Segen und Flüche sind in den Vätergeschichten sehr

aus seinem Rausch erwachte, merkte er, was ihm sein jüngster Sohn angetan hatte; <sup>25</sup> da sprach er:

Verflucht sei Kanaan, der Knecht der Knechte sei er seinen Brüdern!

<sup>26</sup>Ferner sprach er:

Gesegnet sei Jahve, Šems Gott, aber Kanaan sei sein Knecht!

häufig so der Segen Jahves über Abraham 122f. und Jagob 2813f., Isaags Segen über Jagob und Fluch über Esau 27, der Segen Jagobs 49, Mosis Dtn 33 und Bileams über Israel Num 23 f. u. a. Vom Segen denkt das antike Israel anders als wir (vgl. Stale Bibl. Theol. § 76); ihm ist der Segen nicht nur ein frommer Wunsch, der vielleicht in Erfüllung geht und vielleicht auch nicht; sondern es ist überzeugt, daß es wunderbare Worte gibt, die nicht als ein leerer Schall in der Luft verhallen, sondern wirken und schaffen; wie der Regen, der vom Himmel kommt, nicht ohne Wirkung zurückgeht, sondern Fruchtbarkeit und Brot schafft, so wirkt auch Jahves Wort Jes 55 10f. Solche Worte vermögen Gottesmänner auszusprechen. Die Propheten sind überzeugt gewesen, so die Zukunft nicht nur anzukündigen, sondern zu vollziehen I Reg 17: 1836ff. II 224 1314ff. Jer 110 312 Ez 374ff. u. a. Derartige Worte, dies ist die Voraussetzung der Vätersegen, haben die Väter sprechen können. Und dieser Glaube an die Wirksamkeit der Vätersegen erscheint als so natürlich, daß man den Segen des Urvaters häufig als Erklärung für allerlei Fragen verwandt hat. Die Sage erklärt gegenwärtige Völkerverhältnisse, deren letzten wirklichen Grund man nicht kannte, indem man sie von solchen, in der Urzeit einmal gesprochenen Worten ableitet. Warum ist Jagob mächtiger und reicher als Esau? warum Ephraim stärker als Manasse? warum ist Israel ein so herrliches, glückliches Volk? Auf solche Fragen antwortet man: weil ein Urwort über sie ergangen ist, das ihnen dieses zuspricht. Hieraus ergibt sich also, daß diese Segen nicht beliebige, erfundene sind, sondern daß es ganz konkrete Verhältnisse sind, auf die sie sich beziehen; ferner daß sie nicht Dinge betreffen, die dem Erzähler selber noch in der Zukunft liegen, sondern solche, die für ihn Gegenwart sind. Das Ziel unserer Exegese der Segen muß demnach sein, diejenige geschichtliche Situation zu erkennen, welche die Erzähler vor Augen haben, und die Segen selber als eine naive Erklärung der damaligen Verhältnisse zu verstehen. - In der Komposition einer solchen Erzählung, die vom Segen handelt, ist der Segensspruch immer die Hauptsache, weil er dasjenige angibt, was noch gegenwärtig als Wirkung dieser Geschichte fortdauert; das, was sonst noch in der Erzählung berichtet wird, hat nur den Zweck, Ursache und Gelegenheit dieses Wortes anzugeben. Daher findet sich das Segenswort immer an hervorragender Stelle, und zwar gewöhnlich am Ende der Erzählung vgl. 314ff. 415 821ff. 925ff. 1612 2727ff. 39f. 4819ff. - Die Idee, die der ganzen Erzählung zu Grunde liegt, ist diese, daß Keuschheit der Völker Segen auf sie herabzieht und Unkeuschheit den Fluch: ein Anfang von Geschichtsphilosophie. — 24 בַּרַקַק zum Segol § 70a. בָּבֶּקַ der jüngste« § 133 g. — Die Segen haben, das verlangt hebräisches Stilgefühl, weil sie feierlich, großartig, zauberwirkend gedacht sind, poetische Form; ebenso auch das alte Prophetenwort vgl. II Reg 1317. Die Verse sind ein Sechser, zwei Doppeldreier (von denen der erste metrisch schwierig ist) und ein für sich stehender Dreier (Sievers I 405, anders II 27). -25 Der Fluch über Kanaan steht voran und folgt jedes Mal auch den anderen Sprüchen, ist also die Hauptsache. Voraussetzung des Wortes ist, daß Knechtschaft schwerster Fluch eines Volkes ist. »Knecht der Knechte« d. h. niedrigster Knecht wie »Lied der Lieder, König der Könige, Himmel der Himmel, Heiliges des Heiligen« u. a. § 133i. — 26 Segen über Sem. Daß nicht Sem selber, sondern sein Gott gesegnet wird, fällt auf, kann aber eine beabsichtigte Feinheit sein: der Ahnherr segnet (preist) den Gott schaffe Japheth Weite, daß er wohne in den Zelten Šems, und Kanaan sei sein Knecht!

Gott, von dem alles Gute über Sem kommt. ברוה יהוה ein geläufiger Anfang der Doxologie, Budde 296. — Budde 294 f. liest בָרָהָ יהוה אָהַלֵּי שֵׁם, Graetz בָּרָהָ יהוה אָהַלֵּי אָפ segne, Jahve, Sems Zelte«: Ed. Meyer Israeliten 220 A. 1 verteidigt den überlieferten Text. - ind kann nach § 103 f. A. 2 nicht nur »ihnen«, sondern auch »ihm« bedeuten; letzteres liegt hier näher (Holzinger). Die Streichung von 26b (Eerdmans 77) zerstört den Parallelismus. --27 Segen über Japheth. פַּבּי geistreiches Wortspiel zu בָּקר; es fällt auf, daß die Gottheit in 26 אלהים, in 27 אלהים heißt: nur in Sem, nicht in Japheth ist Jahves Name bekannt. - »Er wohne in Šems Zelten« ein absichtlich, wie es dem Orakel geziemt, geheimnisvoller Ausdruck, kann sich nicht, wie man herkömmlich deutet, auf freundlichen Verkehr mit Sem beziehen (dies würde etwa יַבֹּר »er weile als Gast« heißen, oder יָשׁכֹּן würde eine Näherbestimmung »in Frieden«, »zusammen« u. a. haben vgl. Ps. 1331), sondern muß bedeuten, daß Japheth den Sem aus seinen Sitzen vertreibt vgl. I Chr 510 Ps 7855. Dieser Zug des Segens, ebenso wie der, daß Japheth ein weites Gebiet bekommen soll, ist durch die vorhergehende Erzählung nicht begründet. Segen und Erzählung passen also nicht ganz zusammen; poetische Tradition ist konservativer als prosaische; man wird daher auch hier urteilen, daß der Segen in älterer Form erhalten ist als die Erzählung: er hat Züge bewahrt, die der Erzählung verloren gegangen sind. - Die messianische« Erklärung der Stelle, wonach sie sich auf eine dereinstige Übernahme der Religion Sems (Israels) durch Japheth (die christliche Kirche aus den Heiden) bezieht (so noch Franz Delitzsch und Driver), ist falsch: 1) weil der Zusammenhang über politische und nicht über religiöse Verhältnisse handelt, besonders aber 2), weil in den Segen, wie oben gezeigt worden ist, der Natur der Sache nach solche Dinge verheißen werden, die zur Zeit des Erzählers erfüllt vorliegen.

Die wissenschaftliche Erklärung des Segens besteht darin, daß man fragt: welchen gegenwärtigen Zustand setzt der Segen voraus? —

1) Drei Völker gibt es, Šem Japheth Kanaan, welche die Sage als Brüder betrachtet. Kanaan ist von beiden Völkern unterjocht, ihr niedrigster Knecht. Dasselbe drückt die Sage auch wohl aus, indem sie Kanaan den jüngsten der Brüder nennt. 3) Šem ist der Erstgeborene; er verehrt Jahve; er wohnt in Zelten. Keine Frage, daß der Erzähler sich zu Šem rechnet. 4) Japheth herrscht über weites Land und wohnt selbst in Šems Zelten. Charakteristisch ist aber, daß Šem nicht Japheths Knecht heißt, wie Kanaan. Danach hat Japheth zu seinen Brüdern eine sehr verschiedene Stellung: Kanaan hat er in dessen eigenem Lande unterjocht, Šem aber hat er aus seinen Sitzen vertrieben.

Wann mögen diese Verhältnisse geherrscht haben? Die modernen Forscher antworten meist nach Wellhausen, indem sie die Unterjochung Kanaans als die uns aus der historischen Zeit Israels bezeugte verstehen, und Šem demnach mit Israel, Japheth mit den Phöniziern oder Philistern gleichsetzen (Wellhausen, Composition 3 13, Stade, Gesch. Isr. I 109, Budde 315 ff., Ed. Meyer, Gesch. d. Altert. I 214 A. 1, Holzinger und neuerdings wieder Ed. Meyer, Israeliten 219 ff.). Sicherlich wird auch der alte Israelit, der von dieser Sage hörte, unter dem Sohne, dessen Gott Jahve ist, und der Kanaan beherrscht, den Ahnherrn seines Volkes verstanden haben; so, wie er auch die Sage von Esau und Jaqob auf Edom und Israel gedeutet hat. Fraglich aber ist, ob die Sage von den drei Söhnen Noahs von Anfang an Israel und seine Nachbarn gemeint hat. Hiergegen spricht: 1) die Namen Šem für Israel und Japheth für Phönizier oder Philister sind uns als Namen dieser Völker nicht überliefert; aber die Annahme, daß hier ein sonst nie bezeugter Name für Israel vorkomme, ist doch schwierig; denn so weit wissen wir doch in Israels Geschichte Bescheid, daß wir seine Namen kennen. Recht unwahrscheinlich aber wäre auch die Annahme, Šem und Japheth seien keine Eigennamen, son-

dern Appellativbezeichnungen, »Geheimnamen« (Budde 328 f. 358 ff.); aber als wirkliche Namen sind sie uns doch überliefert. 2) Die Erklärung, daß Japheth die Phönizier seien, ist besonders sehwierig, denn diese haben Israel nie aus seinen Sitzen verdrängt; und die Abtretung des Bezirkes Kabul von Salomo an Hiram von Tyrus I Reg 911-13, ist doch ein gar zu geringes Ereignis (mit Dillmann gegen Budde 513 f. und Holzinger): minima Noah non curat. Ferner wußte man in Israel ganz genau, daß Phönizier und Kanaanäer dasselbe Volk sind 1015. Vor allem aber, 3) wie soll man sich vorstellen. daß der Name Japheth von den Phöniziern nachträglich auf die Nordvölker übertragen sei, mit denen sie doch sicherlich nichts zu tun haben? - Am ehesten diskutabel ist diese Hypothese in der Form, die ihr Ed. Meyer, Israeliten 219 ff. gegeben hat, wonach Japheth die Nordvölker sind, »von denen im 12. Jhrdt, die große Invasion Syriens ausging, durch die die Philister nach Syrien gekommen sind«; danach kommt er auf die erste Königszeit, wo die Kanaanäer den Israeliten frohnpflichtig, aber noch nicht aufgesogen sind, und zwischen Israeliten und Philistern durch David eine Abgrenzung geschaffen ist. Aber auch hiernach müßte Sem ein singierter Namen« sein, der doch sonst in den alten Überlieferungen niemals auftritt. Und aus 27 kann man kaum herauslesen, daß ein gewisses Abkommen zwischen Sem und Japheth getroffen sei. So darf doch die Beziehung dieser Sprüche auf historische Verhältnisse Israels als gescheitert gelten. - Nun ist auch Kanaan nicht zum ersten Male durch Israel unterjocht worden, sondern es hatte schon viele Jahrhunderte vor Israel unter Fremdherrschaft gestanden: babylonische, ägyptische, hittitische, nordische Herrscher hatten in Kanaan geboten. Daß wir aber hier wirklich für Israel vorgeschichtliche Verhältnisse suchen dürfen, zeigt vor allem die Sage selber. Der Vater dieser drei Brüder ist Noah, der erste Landmann und Weinbauer; es ist dieselbe Gestalt, die nach anderer Tradition mit dem uralten Helden der Sintflutsage gleichgesetzt wird. Die Erzähler haben also den Eindruck gehabt, daß es sich bei Noah und seinen drei Söhnen um unvordenklich alte Völkerverhältnisse handelt. Ferner setzt die Völkertafel in 10 die drei Namen Sem Ham Japheth an den Anfang aller übrigen Völker; es ist nach dem Folgenden wahrscheinlich, daß auch Je (die Quelle, die von Noahs Trunkenheit erzählt vgl. S. 78) eine Völkertafel besessen hat, in der Šem, Japheth und Kanaan die drei Völkergruppen gewesen sind vgl. S. 84 f. Jedenfalls aber hat diese Quelle im folgenden auch von der Zerstreuung der Völker berichtet. Wir haben aber diese Tradition, daß Sem Japheth Kanaan Urvölker sind, so lange für richtig zu halten, als nicht die entscheidendsten Gründe dagegen sprechen. Und daß die Erzähler mit ihrem Eindruck von dem hohen Alter dieser Völker Recht haben, geht deutlich daraus hervor, daß wir aus israelitisch-historischer Tradition weder Šem noch Japheth kennen. Es sind demnach (für Israel) Urvölker, nicht anders wie Ismael Jaqob Esau u. s. w. Bei den ungenauen Vorstellungen, die wir über kanaanäische und syrische Zustände im 2. Jahrtausend haben (vgl. Winckler, Gesch. Israels I 133), ist es mißlich, Hypothesen über die Erklärung des Stückes aufzustellen; doch mag hier wenigstens ein Versuch erlaubt sein. Dabei werden wir uns leiten lassen durch das, was wir über die fraglichen Namen wirklich wissen oder mit einigem Grund vermuten können.

Kanaan, Volks- und Ländername, wird in unsern Quellen in doppeltem Sinne gebraucht: kanaanäische Stämme siedelten ursprünglich von Gerar im S. Palästinas an 1019, im W- und O.-jordanland, in Coelesyrien, an der Küste, wo wir sie »Phönizier« nennen, weit nach N. hinauf; auf Münzen von Laodicea am Meer findet sich der Name Kanaan; vgl. Ed. Meyer, I § 176. Für die Zeit um 1300 hat man Spuren von Kanaanäern selbst in Cappadocien finden wollen, Peiser in Schraders KB IV S. VIII. Winckler, Gesch. Israels I 130 hat vermutet, daß die in Babylonien herrschende Dynastie Hammurabis (um 2100) »kanaanäischen« d. h. westsemitischen Ursprungs gewesen sei; Syrien müsse damals im Besitz »kanaanäischer« Völkerstämme gewesen sein vgl. Winckler, Gesch. Israels I 134, Völker Vorderasiens 12 f., KAT<sup>3</sup> 14; dieser Ansicht widerspricht Jensen,

z. B. in GGA 1900 S. 979, Berl. Phil. Wochenschr. 1901 S. 270; gegen ihn Zimmern KAT's 480 f. Im weiteren Sinne spricht auch eine Überlieferung in J von Kanaan, wenn sie 1015 Sidon und Heth (d. h. die Phönizier und die ursprünglich nicht kanaanäischen, aber in Kanaan in die einheimische Kultur eingegangenen Hittiter) Kanaans Söhne nennt. Anderseits wird Kanaan auch in einem sehr viel engeren Sinne gebraucht, so in ägyptischen Quellen; da bedeutet pa Kana'na, »das Kanaan« Südpalästina, Ed. Meyer, Israeliten 223. So auch Kinahhi (= ככת in den Tell-Amarnabriefen vgl. Winckler, KAT3 181 f. Auch in J beschreibt 1019 die Grenzen Kanaans: sie gehen von Sidon bis Gerar; hier wird also nur noch ein Teil des ursprünglichen Gebietes zu Kanaan gerechnet. Man wird diese verschiedenen Begriffe von Kanaan doch so verstehen müssen, daß Kanaan von einem ursprünglich viel weiteren Territorium bis zu dem Rest im Süden zurückgedrängt oder aufgesogen worden ist. Wenn nun Japheth und Šem 10 als Völkergruppen auftreten, so werden wir zunächst versuchen müssen, sie in 92off. ebenso oder wenigstens ähnlich aufzufassen. Demnach müßte also auch ihr Bruder Kanaan ein solches weithin wohnendes und weitverzweigtes Volk gewesen sein. Man sieht also, wie die Nachrichten, die wir an den zerstreutesten Stellen über Kanaan haben, und diese Fassung Kanaans, zu der uns die alte Sage drängt, vortrefflich zusammenstimmen. - Sem, nach 1021 »der Vater aller Söhne Ebers«, mag demnach mit einiger Wahrscheinlichkeit auf die aramäisch-hebräische Völkermasse gedeutet werden, die sich auf ursprünglich kanaanäischem Gebiete festgesetzt hat; hier noch als Nomaden vorgestellt. Nach Winckler, Gesch. Israels I 136 hat die große aramäische Einwanderung in der zweiten Hälfte des zweiten Jahrtausends stattgefunden vgl. auch Völker Vorderasiens 11. Die Sage setzt voraus, daß der Name »Jahve« unter ihnen genannt wird; daß dieser Name nicht nur in Israel, sondern auch bei seinen Verwandten bekannt war, ist längst behauptet worden vgl. oben S. 48. Oder ist dieser Gottesname erst in israelitischer Tradition in diese Sage hineingekommen? Zum Namen bei vergleicht Jensen bei Brandt, Mandäische Schriften 44 A. 2 das babylonische sumu, »Name«, das zugleich »Sohn«, Ȋltester Sohn« (der des Vaters Namen fortpflanzt) bedeutet; Ed. Meyer, Israeliten 220 und A. 2 denkt an bene sem = אַנָעֵי הָעֶׁם 64 d. h. Leute, die einen Namen haben«, Selbstbezeichnung der stammesstolzen Beduinen. - Wer aber mag Japheth sein? Wir haben über Japheth nur die eine, wenn auch sehr späte Tradition 102-5, wonach es ein Name der Nord- und Meeresvölker ist. Demnach werden wir durch den Noahsegen in eine geschichtliche Situation gewiesen, wonach Kanaan, d. h. das Land etwa vom Taurus bis Ägypten, von Osten her durch nomadisierende »semitische«, »hebräische« Völker unterjocht wird, während zugleich der Norden seine Scharen in alle Welt, über Kanaan und über die »Semiten« sendet. Dürfen wir dabei an diejenige Völkerbewegung denken, zu der die Hittiter gehören, die auf dem Boden Syriens mit der aramäischen Wanderung zusammentraf (Winckler, Völker Vorderasiens 22), oder sollen wir, Ed. Meyers Spuren folgend, an die Invasion der Meeresvölker denken, wobei wir freilich auf seine Gleichsetzungen von Japheth mit dem griechischen Titanen Ἰάπετος oder dem ägyptischen Namen der Meeresvölker Kepht keinen Wert legen, oder haben beide Bewegungen vielleicht zusammengehangen (Winekler, Euphratländer und das Mittelmeer 15)? Genaueres wird sich einstweilen schwerlich sagen lassen. Jedenfalls aber kommen wir für die vorauszusetzende Situation noch in das zweite Jahrtausend; wir würden hier die älteste Nachricht des AT über Völkerverhältnisse haben, und das ist ja auch der Anspruch, mit dem die Sage selber auftritt. Sie hat sich so lange erhalten wegen der poetischen Sprüche, in denen sie gipfelt.

Die Geschiehte der Figur des Noah scheint also diese zu sein: ursprünglich eine syrisch-kanaanäische Gestalt, der erste Landmann und Weinbauer, Abnherr der syrisch-kanaanäischen Menschheit, dann der Menschheit überhaupt, ist er ebendeshalb in die babylonische Sintflutsage, die diesen Namen ursprünglich nicht enthielt, eingedrungen.

- 8. Völkertafel bei Je und Ji 918. 19. 101b. 8-19. 21. 25-30.
  - <sup>3</sup> 18Die Söhne Noahs, die aus der Arche gingen, waren Šem,

Völkertafel bei J. 1) Die Quellenscheidung dieses Stückes zwischen J und P ist durch Wellbausen, Composition, 4 ff. (trotz B. Jacob, Pentateuch 59 ff.) endgültig erledigt. Doppelten Faden beweist vor allem der doppelte Anfang beim Geschlecht des Šem 21 | 22; ebenso hat die ganze Tafel einen doppelten Anfang 918a. 19 || 101a. Weiter zeigt sich doppelte Quelle daran, daß Havila und Seba 107 von Kuš, dagegen 28, 29 von Jogtan abgeleitet werden. Auch seiner inneren Art nach beherbergt das Kap, sehr verschiedenartige Elemente: pedantisch genaue, dürre Aufzählungen (besonders charakteristisch sind 31. 32. 20. 5) und Nachklänge uralter Sagen (8. 9). - Zu P rechnet man allgemein 1a. 2-7. 20. 22. 23. 31. 32; Kennzeichen P's sind: die Überschrift 1a wie 24a 69 11 10, הילדים 1. 32, בּיִישָּׁבְּא 5. 20. 31, das spezifizierende ב 5. 20. 32; P gehören, wie 20. 31. 32. 1a zeigen, die Einleitungs- und Schlußformeln אבר בבר בבר מות und also auch die Anfänge בבר בבר בבר בבר בבר אותר die analogen Fälle 4. 6. 7 bis. 22. 23. — Die überbleibenden Stücke sind aus anderer Quelle: 1b || 1a P (Dillmann). Das Stück 8-12 erzählt von Nimrod, der von P 7a unter den Söhnen von Kuš nicht genannt ist; auch dem Tone nach unterscheidet sich das Stück von P bedeutend. Vers 21 || 22 P; 'Eber, nach 21. 25ff. Sohn Šems, ist bei P 11 15ff. dessen Urenkel. Der Stammbaum Joqtans 26-30 gibt über Havila und Seba andere Auskunft als P7. X wurde Y geboren« יְבֶּלֶּדְרָ 21. 25. Daher ist auch 13f. (קַלֶּדְן 13) 15-19 (קֹלֶדְן 15) zu dieser Quelle zu rechnen; dafür spricht auch der Ausdruck 322 18 wie 919, wofür P 5. 32 32752; und die Beschreibung des Gebietes 19 wie die 30. - Daß diese Quelle J ist, zeigt 9 bis, אבר zeugen, בּלֵכ בפעפה, פּל 19. 30. — Betrachtet man das gewonnene Resultat, so sieht man, daß der Red., der beide Quellen zusammengesetzt hat, P vollständig (oder einigermaßen vollständig) erhalten, von J dagegen nur Bruchstücke übernommen hat: 1) die Einleitung 918. 19 101b, 2) Notizen über Nimrod 8-12, 3) den Stammbaum von Misraim 13. 14, 4) den Stammbaum Kanaans 15-19, 5) Šems Stammbaum 21. 25-30. - Vers 24 ist von RPJ eingesetzt, um den Stammbaum 'Ebers, der bei P erst 1112ff. folgt, aus J hier einschieben zu können.

Eine weitere Frage ist, welchem der beiden Stränge in J diese Stücke entstammen. Da die erhaltene Einleitung 918. 19 101b von der Sintflut redet, so schien es gegeben, diese Stücke zu der Sintflutrezension (bei uns Ji) zu nehmen. Anderseits ist aber a priori zu erwarten, daß auch die andere Rezension (bei uns Jo) auseinandergesetzt hat, wer Sem Japheth Kanaan, von denen sie 920-27 erzählt hat, gewesen sind, und welche Völker von ihnen abstammen. Auf diese Quelle führt 1021, wonach Sem »der ältere Bruder Japheths« ist; diese Angabe hat nur dann Sinn, wenn der dritte, hier nicht genannte Bruder, der jüngste unter den dreien ist. Hieraus ist zu schließen, daß diese Quelle nicht die Alters-Reihenfolge Sem Ham Japheth voraussetzt - sonst würde sie Sem den älteren Bruder Hams nennen -, sondern die Reihenfolge Sem, Japheth und den Dritten. Diese Reihenfolge ist aber dieselbe, die wir aus 920-27 erschließen; und der Dritte ist also - Kanaan. Zugleich aber können wir aus dieser Notiz die Anordnung der Stammtafel bei Je erraten: wenn Sem hier »der ältere Bruder Japheths« genannt wird, so ist das nur unter der Voraussetzung denkbar, daß unmittelbar vorher von Japheth gehandelt worden ist, Budde 306; die Disposition ging also, ebenso wie bei P, vom jüngeren zum älteren vgl. auch 2512ff. 361ff.; also war sie: Kanaan Japheth Sem. - Eine weitere Instanz ist der Stammbaum Kanaans 15-19. Hier liegt doppelter Sprachgebrauch für den Namen Kanaan vor. 19 redet von Kanaan im engeren Sinne; er wohnt von Sidon bis Gerar; 15 dagegen redet von Kanaan im weiteren Sinne: auch Heth gehört zu ihm, vgl. oben S. 83. Dieser sonderbare Widerspruch ist aus den beiden Stammbäumen der Noahsöhne bei J leicht zu erklären. Der weitere Sinn von Kanaan 15 paßt zum Stammbaum

Ham und Japheth; Ham ist der Vater Kanaans. <sup>19</sup>Diese drei sind die Söhne Noahs; von ihnen aus hat sich die ganze Menschheit verteilt. —

des Je, wonach Kapaan neben den großen Völkergruppen Šem und Japheth steht; Kanaan im engeren Sinne 19 gehört zum Stammbaum des Ji, wonach dieser Name keine Völkergruppe, sondern nur ein einzelnes Volk bezeichnet. - Zugleich ist auffällig, daß 15 (Jo) von »Kanaan«, 18b. 19 (JJ) dagegen von »dem Kanaanäer« redet. Dieser Unterschied ist zugleich ein innerer: in 15 wird »Kanaan« als Einzelperson vorgestellt, 18b. 19 dagegen wird diese (altertümliche) Vorstellung fallen gelassen. Nun geht auch durch die übrigen Teile der Völkertafel des J die eigentümliche Dissonanz, daß darin teils von Einzelpersonen die Rede ist 8-12. 21-29, teils von Völkern 13. 14. (16-18); dies ist ja der Sache nach kein Unterschied, weil diese Personen meist nichts anderes als Völkernamen sind, aber doch ein sehr großer Unterschied in der Form; derselbe Erzähler, der die Völker so sehr als Personen anschaut, daß er unter ihre Namen ganz unbefangen den Namen Nimrods mischen kann, kann doch schwerlich Völkernamen im Plural daneben etellen. Wir werden daher auch hier am leichtesten Quellenscheidung annehmen und zu Ji die Völkernamen, zu Je die Personennamen rechnen. Demnach mag man 918a. 19 101b. 13. 14. 18b. 19 und wohl 30 (wegen seiner Ähnlichkeit mit 19) zu Ji und 108. 10-12. 15. 21. 25-29 zu Jo nehmen. - Von beiden Stammbäumen sind nur Bruchstücke erhalten; von Ji die Einleitung, größere Stücke vom Hamzweige, der Schluß vom Šemzweige; der Japhethzweig fehlt ganz. Von Je ist der Anfang des Kanaanzweiges 15 und der Šemzweig 21. 25-29 vorhanden; wohin 8. 10-12 (Kuš und Nimrod) bei Jo gehören, ist nicht zu sagen. Auch diese Quellenscheidung nehme man nur als einen Versuch.

Vers 9 stört den Zusammenhang zwischen 8 und 10 und stammt weder aus Jj noch Je. — 16—18a sind wohl Glosse vgl. unten.

Die gegenwärtige Anordnung der Stücke des J stammt von R<sup>JP</sup>, der J, soweit er ihn brauchen konnte, in einzelne Bruchstücke aufgelöst und in P eingestellt hat; dies Verfahren ist ganz dasselbe wie in der Sintflutperikope.

2) Wie ist die Völkertafel zu beurteilen? Der erste Eindruck auf den modernen, unbefangenen Leser muß ein höchst seltsamer sein. Es wäre so, wie wenn mau sagen wollte: die Söhne des Germanus sind Deutschland, England, Skandinavien; Deutschland zeugte Sachsen, Schwaben, Franken, Baiern; Sachsen zeugte Hannover, Braunschweig und Hamburg. Wir verstehen, was so ausgedrückt werden soll: Verwandtschaft und Einteilung der Völker. Aber die Form, in der dies gesagt wird, erscheint uns überaus sonderbar. Völker werden hier angeschaut als Personen, Völkerbeziehungen als Familienbeziehungen: jedem Volke wird ein Ahnherr zugeschrieben, aus dessen sich immer mehr ausbreitender Familie das Volk entstanden sein soll; die vielen Völker also gehen zurück auf ebensoviele Ahnherren; will man also die Verwandtschaft der Völker unter einander beschreiben, so beschreibt man diejenige ihrer Stammväter; sie sind Söhne, Enkel, Urenkel u. s. w. des ersten Ahnherrn, hier Noahs. So haben hier Jo, Ji und P einen Stammbaum der Völker in allem Ernst zusammengestellt, im guten Glauben, so die Entstehung der Völker erklären zu können.

Diese Betrachtungsweise scheint uns Modernen wunderlich: a) Die aufgeführten Namen selber sind Namen von Ländern, Völkern und Städten; einige (wie בידון Fischerstadt, Kittim und Rodanim 4 vgl. auch die Plurale 13f.) tragen diese Bedeutung an der Stirn; es erscheint uns als eine kaum verständliche Naivetät, daß man in solchen Namen jemals die Namen einzelner Individuen hat finden können. Guthe, Gesch. Israels² 1 ff. meint daher, daß die Verfasser vielfach von wirklichen Vätern und Söhnen gar nicht roden wollen, sondern daß die Genealogie nur das bewußt angewandte Mittel der Darstellung sei, um ethnologische Zusammenhänge zum Ausdruck zu bringen. Aber Nimrod ist doch sicherlich bei J als eine Person vorgestellt. b) Die dem ganzen System zu Grunde liegende Theorie, daß alle Völker aus den sich ausbreitenden Familien entstanden

# 10 1b Denen wurden Söhne geboren nach der Sintstut. -

seien, ist unrichtig. Wir Modernen sind ganz anders als jene Antiken mit ihrem geographisch und historisch beschränkten Gesichtskreis im stande, über den Ursprung der Völker Aussagen zu machen, und wir beobachten stets, daß Völker aus Mischung älterer Völker hervorgehen vgl. Stade, Gesch. Isr. I 28, Guthe, Gesch. Isr. 1 ff. 175 ff. Wie aber in prähisterischer Zeit die Urvölker entstanden sein mögen, darüber gibt es keine geschichtliche Tradition - auch die hebräische Antike ist von jenen Uranfängen durch eine unendliche Zeit geschieden -, und kaum eine geschichtliche Theorie: denn überall, wo der Mensch auftritt, ist er bereits Glied eines Volkes. Und auch die Familie geht dem Volke oder Staate nicht voraus; vielmehr kann die Familie nicht existieren ohne den größeren Verband, der sie schützt. Vgl. Ed. Meyer I2 8 ff. 32 f. - Besonders najv aber ist die Meinung, daß die Völker nicht etwa durch Zusammenschluß verschiedener Familien, sondern aus einer Familie entstanden seien, und daß solche Isolierung und Inzucht derselben Familie nicht etwa Ausnahme, sondern die Regel gewesen sei. Man pflegt daher gegenwärtig diese kindliche Theorie dahin zu erweichen, daß man annimmt, an die eigentliche Familie als Grundstock hätten sich die Knechte und die Schutzverwandten angeschlossen, und so sei aus der Familie das Volk geworden: diese moderne Annahme entspricht aber keineswegs der Anschauung der Genesis, wonach das Volk vielmehr aus »Söhnen« des Ahnherrn im eigentlichen Sinne besteht. c) Schließlich ist auch der Anspruch der Völkertafel, alle Völker zu nennen, nach unseren Begriffen sehr naiv. Die »Welt« war damals viel kleiner als gegenwärtig. Es sind im wesentlichen nur die Völker Syriens, Kanaans, Mesopotamiens, Ägyptens, Arabiens und ihre Nachbarn, die hier genannt werden, also nur ein sehr kleiner Teil der gesamten Menschheit.

Danach ist also die Völkertafel keineswegs, wie man früher wohl geglaubt hat, alte Tradition aus der Entstehungszeit der Völker, sondern beruht auf nachträglicher Reflexion.

3) Entstehung der Völkertafel. Die Überzeugung, daß die Glieder eines Volkes Söhne eines Ahnherrn sind, findet sich überall in den alten Sagen und ist offenbar auf hebräischem Boden eine uralte Vorstellung. Hervorgegangen ist die Theorie nicht aus einer Beobachtung, sondern sie ist Produkt des mythischen Denkens, das salles Bestehende, die sozialen Verbände so gut wie die Gegenstände der Außenwelt, als durch Zeugung entstanden zu begreifen sucht«, Ed. Meyer I<sup>2</sup> 34. Vgl. auch die Einleitung § 2. 4. Demnach faßt die Sage Verwandtschaftsverhältnisse der Völker und Stämme als Verhältnisse familiärer Art auf vgl. die Einleitung § 2, 4. Als dann die Sagen zusammenzutreten beginnen, kommt es zu ausgeführten Völkergenealogien; solche weitläuftigere Stammbäume sind verhältnismäßig späte Kunstprodukte vgl. S. 49. Nun gar die Versuche, die hier vorliegen, die ganze Völkerwelt in eine Genealogie zu fassen! Dergleichen ist erst zu einer Zeit denkbar, die schon längst an solche große, aus vielen Sagen entsponnene Stammbäume gewöhnt war. Parallel sind die Versuche Hesiods, die Hellenen und die übrigen, ihnen bekannten Völker systematisch in Stammbäume zu ordnen, Ed. Meyer, Israeliten 231. - Das relativ späte Alter dieser Stammbäume folgt ferner aus einer Betrachtung des Geistes eines solchen Völkerstammbaumes: es ist Geist der Gelehrsamkeit, ein erster Anfang der Ethnographie. Die Männer, die hier reden, sind nicht mehr gebunden an die engen Schranken des eigenen Volkes, sondern ihr Blick sucht die Völker der ganzen Welt zu umfassen und einzuordnen. Die Gesichtspunkte, durch die sie sich haben leiten lassen, werden besonders geographische, dann auch politische, sprachliche ethnographische, ev. auch geschichtliche gewesen sein. Die Erzähler empfinden an diesem Punkte, wo sie die Geschichte der Urmenschheit abschließen und sich zu den Vorfahren Israels wenden, das wissenschaftliche Bedürfnis,

<sup>8</sup>Kuš zeugte Nimrod. Der war der erste Gewaltige auf Erden. <sup>9</sup>Der war ein gewaltiger Jäger vor Jahve; darum sagt man: ein gewaltiger Jäger vor Jahve wie

etwas über die Entstehung der Völker zu sagen, das ästhetische, die Urgeschichten deutlich abzuschließen, und nicht zuletzt das religiöse, die Erwählung Israels aus der Masse der Völker deutlich zu machen. - Während wir also solche ausgeführte Völkertafeln in die späteste Zeit der Sagentradition anzusetzen haben, sind sie anderseits nicht in eine absolut späte Zeit einzuerdnen. Das zeigen so uralte Nachrichten, wie die des Je, daß Kanaan Weltbedeutung hat. Der Stammbaum des Ji scheint an die Stelle des inzwischen als Weltvolk ganz vergessenen Kanaans das damals bekanntere Ham gesetzt zu haben, also jünger zu sein. Zur Zeit des Ji waren die Verhältnisse der Welt - so wäre anzunehmen - so verschoben gewesen, daß eine neue Anordnung nötig schien: mit der Teilung Sem Ham Japheth scheint der Verfasser die babylenisch-semitische« Welt, Ägypten und die Nordvölker im Auge zu haben. Das Nimrodstück (Ji) führt etwa ins 10. oder 9. Jahrhundert. — 🗖 = Ägypten auch Ps 7851 10523. 27 10622, = 👼 heiß? Der einheimische Name Ägyptens kêmet, koptisch kêmi, chêmi = »Schwarzland« hat mit nichts zu tun vgl. Gesenius<sup>14</sup> Nachtrag XIV. — Wenn moderne Forscher von Semiten, Japhethiten u. s. w. sprechen, so lehnt sich dieser Sprachgebrauch ja irgendwie an die Genesis an, ist aber prinzipiell verschieden und also wohl davon zu unterecheiden.

Literatur über die Völkertafel bei Dillmann, Gesenius<sup>14</sup>, A. Jeremias, ATAO<sup>2</sup> u. a.
4) Die Einteilung der Welt in drei Teile ist auch sonst sehr häufig:
Jes 1924f. nennt Israel, Ägypten und Assur; ein Sonnenhymnus aus der Zeit Amenophis' IV Syrien, Äthiopien, Ägypten (Erman, Äg. Rel. 68); dasselbe nach I. Darmesteter, Annales du Musée Guimet 24. LVIII f. auch in der eranischen Überlieferung, vgl. dezu Justi, Iranisches Namenbuch 289, aber auch W. Geiger, Ostiran. Kultur 99 f. Auch die Dreiteilung von Ländern und Völkern ist beliebt; man denke an die Hellenen, Germanen, Gallier u. s. w.

Uber 9, 18. 19 vgl. oben S. 78 f. - 10, 8-12 Nimrod ist der erste s, beherrscht die babylonischen 10 und gründet die assyrischen Stadtkönigtümer 11. 12. 'Man beachte diesen Zusammenhang von בְּבַּרֶּבֶה und בְּבֶּרֶבָּה, Macht und Reich: nach antiken Begriffen ruht der Staat ganz und gar auf Macht; daher heißt es im Vaterunser: denn dein ist das Reich und die Macht. - Zum Ausdruck הרא החל 8 vgl. 426 920, alle drei Stellen aus Jo. - Charakteristisch ist, daß hier, wo die ältesten Staaten genannt werden sollen, die babylonischen, und nicht etwa die ägyptischen, auftreten vgl. auch 111-9. Kanaan hat seinen Kulturverhältnissen nach trotz der Nähe Ägyptens immer bei weitem mehr nach Babylonien gravitiert. - Daß die babylonischen Staaten vor den assyrischen genannt werden, und daß diese als Kolonien jener gelten, ruht auf historischer Erinnerung. »Im allgemeinen betrachteten sich die Einwohner beider Staaten durchweg als eng zusammengehörig, wie denn ja auch Religion und Sitte, Staatsleben und Literatur der Assyrer aus Babylonien stammten«, Ed. Meyer I 326. - Der Erzähler will im folgenden die ältesten und bedeutendsten babylonischen Städte nennen. Diese Städte, die ursprünglich politisch selbständig gewesen sind vgl. Winckler, Geschichte Babyloniens und Assyriens 44, stehen nach seiner Meinung von jeher unter der Herrschaft eines Königs; ihre Vereinigung war in unvordenklicher Zeit geschehen. - Unter den babylonischen Städten gilt Babel als die erste; Babel hat in »Babylonien« die Vorherrschaft seit der Verdrängung der Elamiter durch Hammurabi (um 2100) und gilt seitdem im ganzen vorderen Orient als erste Stadt der Welt vgl. Ed. Meyer I 170, Winckler 62. - Erech, ass. Uruk, Arku, Όρχόη, heute die Ruinenstätte Warka am Euphrat, südöstlich von Babylon, eine der uralten Städte Babyloniens, vgl. Winckler 27. - Akkad, in den Keilschriften die einheimische Bezeichnung der Landschaft und des Reiches Babylonien; besonders häufig in der Verbindung »Sumer und Akkad« d. i. Süd- und Nordbabylonien; auch als Stadt ist Akkad in den Keilschriften bezeugt, jedenfalls in

Nimrod. <sup>10</sup>Der Anfang seines Reichs war Babel, Erech, Akkad und Kalne im Lande Šin'ar; <sup>11</sup>und aus diesem Lande ging er nach Aššur und gründete Ninive,

Nordbabylonien gelegen, und sicher identisch mit Agade, der Residenzstadt Sargons I. (etwa 2700) vgl. Zimmern KAT3 422, Hommel, Grundriß der Geographie und Geschichte des alten Orients 400, ganz in der Nähe von Sippar (Abu Habba) zu suchen. - Kalne, LXX Χαλαννή, Lage und bab. Äquivalent unbekannt; nach Jensen, ThLz 1895 Nr. 20 Sp. 510 vielleicht in כלבה zu emendieren. Kullab ist eine in den Inschriften häufiger vorkommende, bedeutendere Stadt Babyloniens; zur Lage von Kullab vgl. Hommel, Grundriß 390 f. Nach Hilprecht, Explorations in Bible Lands 410 f., Hommel a. a. O. 348 wäre Kalne = Nippur vgl. A. Jeremias, ATAO2 270 f. -Šin'ar, Babylonien, vielleicht das ägyptische Sangar und das Šanhar in den Tell-Amarnabriefen, während allerdings Winckler, Altorient. Forsch. II 107 KAT3 238 Sangar und Šanhar an den Taurus verlegt. Hängt der Name تعدية — so fragt Zimmern — schließlich doch mit dem Gebel Singar westlich von Mosul, dem »Singara« der Griechen zusammen? der Name könnte ja gewandert oder vielleicht an dieser nördlichen Stelle haften geblieben sein; vgl. auch Hommel, Grundriß 6. 300. Oft hat man einen Zusammenhang von Sin'ar mit dem keilschriftlichen Sumer vermutet, das aber Südbabylonien und nicht die eigentliche Landschaft um Babel bedeutet. - Aššur, hier der Name des Landes Assur am mittleren Tigris bis zum unteren Zab. Die assyrischen Städte hat nach der Sage Nimrod »gebaut«, ein Ausdruck, der von den babylenischen vermieden wird; der Erzähler scheint von der Voraussetzung auszugehen, daß die babylonischen Städte älter als Nimrod sind: ein charakteristischer Zug. - Ninive, ass. Ninua, Ninâ, mit altem Ištarkult, woher vielleicht auch der Name Ninives = Stadt der Nina, gegenüber dem heutigen Mosul, eine der ältesten und bedeutendsten Städte der Landschaft, neben Kelah Residenz der assyrischen Könige, spätestens seit Assurbel-kala (etwa 1100) bis auf Assurnasirpal (885-860), dann endgültig zur ausschließlichen Residenzstadt durch Sanherib erhoben vgl. A. Jeremias Art. Ninive in Herzogs RE3 und ATAO2 271 f. - Rehoboth-'ir (»Stadtplätze«, »Märkte«), ass. Äquivalent und Lage unbekannt; vielleicht nach Delitzsch Paradies 261 eine hebr. Wiedergabe des assyrischen rêbit (277) Ninâ, Bezeichnung der Vorstadt von Ninive, nach Billerbeck an Stelle des heutigen Mosul vgl. A. Jeremias, ATAO<sup>2</sup> 273. — Kelah, ass. Kalhu, Kalah, heute Nimrud, scheint eine Gründung Salmanassar I. (um 1300) zu sein und blieb, abgesehen von der erwähnten zeitweiligen Verlegung nach Ninive, Residenz bis auf Sargon. - Resen, vielleicht = ass. rêš êni (Quellort). - Da uns von den genannten assyrischen Städten einstweilen nur zwei, Ninive und Kelah, sicher bekannt sind, so ist es gegenwärtig unmöglich, genau anzugeben, auf welche Zeit diese Schilderung zurückgeht; charakteristisch ist aber, daß darin die älteste assyrische Hauptstadt »Assur« (bis 1300 Residenz vgl. Winckler, Gesch. Babyl. u. Assyriens 144 f.) nicht mehr erwähnt wird; Assur ist das heutige Kal'at Širgât; daselbst finden gegenwärtig seit 1903 die sehr erfolgreichen Ausgrabungen der Deutschen Orient-Gesellschaft statt. - Das Wort »das ist die große (größte) Stadt« wird gewöhnlich auf die vier genannten Städte, die eine Einheit gebildet haben sollen, bezogen. Aber Schraders (KAT2 99 f.) Behauptung, daß der ganze Städtekomplex, auch Kelah mit eingeschlossen, seit Sanherib als eine Stadt angesehen und »Ninive« genannt werde, ist ohne Anhalt in den Inschriften, Winckler, KAT3 75f. A. 4. Auch ist es viel wahrscheinlicher, daß הַּוּא הַעִּיר הַבּּלֹלָה eine Glosse ist, die ursprünglich zu »Ninive« 11, gehört vgl. Jon 12 32f. 410, A. Jeremias, ATAO2 273 A. 3. Die auf Schraders Behauptung hin versuchten chronologischen Ansetzungen der Völkertafel fallen also lin. - Alle diese Städte werden von »Nimrod« abgeleitet. späteren Zeit gilt Nimrod als Heros Assurs; Assur heißt »Nimrods Land« Mich 55. Man darf annehmen, daß dieser Nimrod, von dem hier nur dürftige Notizen erhalten sind, eine Sagengestalt gewesen ist, von dem die ursprüngliche Tradition ErRohoboth-ir, Kelah 18 und Resen (zwischen Ninive und Kelah) das ist die große Stadt.

13 Misraim zeugte die Ludim und 'Anamim, die L'habim und Naphtuhim (?), 14 die Pathrusim und Kasluhim, woher die Philister ausgegangen sind, und die Kaphtorim.

zählungen gewußt hat. Es liegt am nächsten, anzunehmen, daß diese Nimrodsagen ursprünglich in Babylonien selbst einheimisch gewesen sind; denn es erscheint immer am natürlichsten, daß die Sagen ursprünglich an den Lokalen erzählt worden sind, von denen sie handeln. Ed. Meyer, ZAW VIII 47 f., Israeliten 448 vermutet, daß die Gestalt des Jägers Nimrod aus dem an wilden Tieren reichen Libyen stamme, wo der Name Nmrt oder Nmr3 sehr gewöhnlich ist; aber die Annahme einer solchen ungeheuerlichen Verwechselung in der Überlieferung ist sehr schwierig. Viel näher liegt es, da wir aus der babylonischen Tradition von einem babylonischen Heros, einem Könige der Urzeit, Gilgameš (ideographisch geschrieben: GIŠ. DU. BAR) mit dem Sitze in Erech, einer der Städte Nimrods, hören (vgl. oben S. 68), die Gestalt des Nimrod mit diesem zu identifizieren. Erst eine zweite Frage ist dabei, ob auch der Name Nimrod babylonischen Ursprungs oder erst auf hebräischem oder aramäischem Boden entstanden ist. Bis jetzt ist allerdings etwa ein Namrudu als zweiter Name für Gilgameš inschriftlich nicht zu belegen. Vgl. noch zu 9. - Ein besonderes Problem ist, daß Nimrod von Kuš abgeleitet wird 8; Kuš ist sonst Äthiopien und wird in dieser Bedeutung in 6 mit Ägypten zusammengestellt. Vgl. aber auch zu 213 S. 9. Liegt hier vielleicht ein Irrtum des R vor, der Kuš = Äthiopien (bei P) und tin = den keilschriftlichen Kaššû (bei J), die vom 17. bis zur Mitte des 12. Jahrhundert über Babel geherrscht haben vgl. Winckler KAT's 21 ff., zusammengeworfen hat? - 9 sprengt den Zusammenhang (Dillmann) und bildet eine Tradition für sich. Derjenige, der diese Notiz eingesetzt hat, wird von dem ganzen Stoff nichts weiter gekannt haben als nur das Sprichwort: ein Jagd-Riese vor Jahve wie Nimrod. Also auch hier ein dürftiger Rest aus einer ganzen Tradition. Daß diese Überlieferung babylonisch ist, ist, da sie von »Nimrod« handelt, von vorneherein anzunehmen; mythologische Jagdszenen findet man auf babylonischen Abbildungen, so besonders auf zahlreichen Siegelzylindern, und in babylonischen Göttergeschichten; so speziell auch im Gilgameš-Epos, wo Gilgameš mit Eabani zusammen Löwen tötet, KB VI 1 S. 199 Z. 5 und S. 225 Z. 11. Vgl. dazu auch die wohl mit Recht auf Gilgameš gedeutete Kolossalfigur eines Heros mit dem bezwungenen wilden Tier (Löwen?) im Arme, abgebildet z. B. bei A. Jeremias ATAO2 266. Jensen, Gilgamesch-Epos I 87 A. 1 meint, daß Nimrod auf ein \*Namurd, Namurtu zurückgehe, und daß dies die eigentliche Aussprache des »Nin-ib« geschriebenen Jagdgottes sei. Zu dem Jagdheros vgl. den griechischen Orion und den deutschen Hackelberend. - לפני יהוה ist schwer zu deuten; ist das nur ein Ausdruck des Superlativs wie »Ninive war eine göttlich große Stadt« Jon 33? Oder geht das Wort auf eine Erzählung zurück, wonach Nimrod »vor Jahve« jagte? soll das heißen, daß Jahve dem Nimrod beim Jagen zusah und etwa ihm dabei half? Die ursprüngliche Sage vom Jäger Nimrod würde natürlich einen anderen Gott (etwa einen Jagdgott) genannt haben; Jahve« beruht dann auf Israelitisierung des Stoffes. - Wie sich die beiden Nimrodtraditionen ursprünglich zu einander verhalten, können wir nicht sagen. Wir dürfen die Notiz vom Jagdriesen Nimrod ihrer Art nach mit 61-4 zusammenstellen; aber die Vermutung, daß der Vers ursprünglich auch literarisch mit diesem Stück eine Einheit gebildet habe, ist unbeweisbar, gegen Budde 390 ff. Ebenso Dillmanns Annahme, 108-12 hätten einst hinter 111-9 gestanden. Spätere Nachrichten identifizieren Nimrod mit dem Sternbild Orion, der auch bei den Griechen als ein Jagdriese gilt; vgl. Budde 395 ff.; Jensen, Gilgamesch-Epos I 81 ff. vermutet, daß »Nin-ib« (d. i. Namurd?) in diesem Sternbild, speziell im Beteigeuze im Orion verkörpert sei. - 13. 14 Die sieben Söhne

<sup>15</sup>Kanaan zeugte Sidon, seinen Erstgeborenen, und Heth, <sup>16</sup>den Jebusiter, Amoriter und Girgasiter, <sup>17</sup>den Hiwwiter, <sup>4</sup>Arqiter und Siniter, <sup>18</sup>den Arwaditer, <sup>5</sup>-mariter und Homathiter. Später verteilten sich die Geschlechter des Kanaanäers,

Ägyptens. — במברב Ägypten, speziell Unterägypten, Ableitung unsicher, die Endung ist wohl Lokalendung. - להקים, auch Ez 305 Jer 469 neben Ägypten und Äthiopien genannt, sonst unbekanut. — לְּהֶבִים wohl = לוֹבְים Libyer. - מַהְהָים nach Erman, ZAW X 118f. aus prante verschrieben, = äg. Ptomh (Pto-mbj), Nordägypten; nach Max Müller, OLz V 475 ביהים = p-to-(n)eḥe, die Oase Farâfra; Spiegelberg, OLz IX 276 ff. bleibt bei ביהרים = na-patûḥ = »die Leute des Delta«, keilschriftl. Nathû, Nathû, Nathû Herodot II 165. - שירוֹם מַהַבֶּים אַרָּבָּים äg. Ptorês, »Land des Südens«, Oberägypten. — היהים wohl = Krcta, das hier als ägyptische Kolonie genannt sein müßte; nach anderen eine Landschaft im Nildelta oder Südwestkleinasien. Ed. Meyer, Israeliten 221 stellt »Kaphtor« mit dem Scevolk der Kefti und mit rer zusammen. Da sonst Kaphtor als die Heimat der Philister gilt Am 97. ist anzunehmen, daß der Satz »von wo die Philister gekommen sind« eine Glosse ist, die ursprünglich zu בַּיִּדְיב gehört. -- Vermutungen über die בַּיָּדְיב (LXX Aυνεμετιείμ) und בַּלְּבָיִב (LXX Χασμωνιειμ) bei Max Müller und Spiegelberg a. a. O. — 15—19 Söhne Kanaans. - 15 > Kanaans hier im weiteren Sinne vgl. oben S. 82 f. - jrz, der alte Vorort der Phönizier, hier wie auch sonst, auch nach dem Zurücktreten von Sidon hinter Tyrus, von den Phöniziern überhaupt. - ng äg. Cheta, ass. Hatti; die Hittiter (Hethiter) sind aus Kleinasien gekommen und herrschen im 14. und 13. Jahrhundert über Syrien und Nordpalästina vgl. Winckler, Völker Vorderasiens 21 f., KAT's 183 f. Die Hauptstadt des hittitischen Reiches ist von Winckler in Boghaz-köi 5 Tagereisen östl. von Angora wieder entdeckt worden; Wincklers dortige großartige Funde aus der Tell-Amarnazeit in einheimischer und babylonischer Sprache beweisen, daß die Kultur der Hittiter stark von der babylonischen abhängig gewesen ist vgl. OLz IX 621 ff., MDOg 1907, Nr. 35. Mit ihren Resten in Kanaan hat noch Israel nach seiner Einwanderung zu tun gehabt Jud 126 Num 1329 u. a. und selbst noch Esr 91. Daß sie hier von »Kanaan« abgeleitet werden, erklärt sich daraus, daß sie (zur Zeit des Erzählers) in »Kanaan« wohnen und daselbst wohl auch kanaanisiert sind; zur semitischen Rasse gehören die Hittiter nicht. -16 ברקי der kanaanäische Stamm in Jerusalem. -- אַלּרָר, Amurri, Amurrû, nach den Ominatafeln (die Zeit um 3000 wiederspiegelnd) = südl. Syrien und Palästina, später in den Tell-Amarnabriefen das Libanonland, im Unterschied zu Kinahhi (Kanaan) Südpalästina, ägyptisch Amara = Nordpalästina, später bei den Assyrern geographische Bezeichnung von ganz Palästina, bei E Name der Urbevölkerung Kanaans überhaupt. Vgl. Winckler, Völker Vorderasiens 13, KAT3 178 ff., Ed. Meyer, Israeliten 478 A. 1. Aus den von Winckler in Boghaz-köi gefundenen Urkunden geht hervor, daß das Gebiet von Amurru in der Tell-Amarnazeit und in dem darauf folgenden Jahrhundert bald von Ägypten, bald auch von den Hatti abhängig war, MDOg 1907, Nr. 35 S. 24 f. 41 ff. — ירָבָּשֶׁי Wohnsitz unbekannt. — 17 אָרָי nach Ed. Meyer, Israeliten 335 im Gebirgsland an der Nordgrenze Palästinas vgl. II Sam 247 Jud 33 Jos 113; nach demselben 330 ff. wären Gen 342 Jos 97 für die Chiwwiter mit LXX die Choriter einzusetzen. Knudtzon, Beitr. zu Assyriol. IV 298 stellt sie zu den Ammija, Ambi der Tell-Amarnabriefe. -- בָּכֶּבְ Bewohner von "Aoxn (ass. Arqâ, in den Tell-Amarnabriefen Irqata, Caesarea Libani, heute Tell 'Arqa, nördlich von Tripolis). -- פּרִיָּר Bewohner von Sini (von Hieronymus erwähnt); nach Friedr. Delitzsch, Paradies 282 = ass. Siânu, Šiana, nordphönizische Stadt, also vielleicht פָּרָנִי zu lesen. — 18a אַרְנָדָּם Bewohner von אַרָנָד (in den Tell-Amarnabriefen Arwada, auch sonst keilschriftl. Armada, Aruada; Aradus, phönizische Inselstadt nördlich von Tripolis, heute Ruâd). — צברי Bewohner von Σίμυρα (südl. von Aradus, äg. Şamar, in den Tell-Amarnabriefen Şumur, ass. Şimirra, heute Sumra); Winckler MVAG I 203 stellt dagegen zusammen: 1) Şumur, Şimirra = Βότρυς; 2) ass. Zimarra = Σίμυρα. — τημη Bewohner von τημη (der Metropole am Orontes, griechisch Epiphania, jetzt

19 so daß die Grenze des Kanaanäers ging von Sidon bis nach Gerar zu, bis Gazza, bis nach Sodom und Gomorrha Adma und Seboim zu, bis Leša.

<sup>21</sup>Auch dem Šem wurden Söhne geboren, dem Vater aller Söhne 'Ebers, dem älteren Bruder Japheths. <sup>24</sup> Arpachšad zeugte Selah, Selah zeugte 'Eber. <sup>25</sup>Dem 'Eber wurden zwei Söhne geboren; der erste hieß Peleg (Zerspaltung), denn in seinen Tagen spaltete sich die Menschheit; sein Bruder hieß Joqtan.

Hamât). - 16-18a gehören nicht zu Ji: die von Ji 19 angegebenen Grenzen sind bei weitem kleiner als das Gebiet der 16-18a genannten Stämme; anderseits scheinen die Stammesnamen aber auch zu Je nicht zu passen, der die Völker als Personen behandelt vgl. oben. Die Verse werden daher Glosse sein vgl. Wellhausen, Composition<sup>3</sup> 13. Solche Glossen sind häufig und stammen vom »Deuteronemisten« vgl. zu Gen 1519ff. -- 18b ist nur verständlich, wenn man es mit 19 zusammennimmt. - 19 יָרָר Stadt südlich von Gazza vgl. zu 201. — Gazza, bekannte Philisterstadt. — »Sodom und Gomorrha« sagenhafte Städte, nach der Sage an der Stätte des gegenwärtigen toten Meeres gelegen vgl. zu 19. -'Adma und Sebo'im« sind, wie es scheint, in einer Variante der Sodomgeschichte genannt worden Hos 11s, vgl. im folgenden Allgemeines zur Sedemgeschichte 5. kommt sonst nicht vor, nach Hieronymus = Kalirrhoë östlich vom toten Meere; Wellhausen, Composition 3 13 schlägt שלים oder שלים (Lokalform von ליכי vor; Kittel לשל 142. In diesen mehrfachen Grenzangaben scheinen einige später hinzugekommen zu sein; am leichtesten entfernt man יַאַרְפָנוֹ und יַאַרְפָּה (Kautzsch-Socin). — 21. 25—30 Šems Stammbaum. — 21 Die Näherbestimmung אַבַּר פַל־בַּבַּר פַבּר sell den zur Zeit des Erzählers obsolet gewordenen Sem den Lesern dadurch verdeutlichen, daß er mit nag identifiziert wird. 21b ist vielleicht, da es nachhinkt, Zusatz, aber jedenfalls ein sehr alter; von RJ, wie Giesebrecht, DLz XXII 1863 will, können die Worte: »dem älteren Bruder Japheths« nicht stammen, da dieser R die Reihenfolge Sem Ham Japheth bevorzugt hat. - Der Name יבֵר ist von besonderer Bedeutung, da er mit dem sehr häufigen Namen יְבַּרִים Hebräer zusammenhängt, mit dem sich die Israeliten Fremden gegenüber nennen, oder von Fremden genannt werden. Während aber מברים nur Israel bezeichnet, hat nam hier einen umfassenderen Sinn; der letztere wird der ältere sein. Wir hören sonst vom אֶבֶר הַזְּרָבֶן, dem Lande, je nach dem Standpunkt des Sprechenden östlich oder westlich vom Jordan, und dem 'קבר הנהר, dem Lande westlich (oder an einigen Stellen auch: östlich) vom Euphrat; letzterer Name (ebir nari) für Syrien und Palästina auch bei den Assyrern, im persischen Reich aramäischer Name Syriens ('abar nahara). Es fragt sich, welches אבר hier und bei dem Namen מברים gemeint ist. Haben die Kanaanäer zuerst die Israeliten die Leute von jenseits des Jordans genannt? Oder hat die israelitische Tradition Recht, wenn sie behauptet, daß die Urväter aus 'Eber hannāhār eingewandert seien Jos 242f. E? Oder sollen wir, da im folgenden neben den eigentlichen Hebräern auch arabische Stämme von 'Eber abgeleitet werden, an ein drittes 'Eber in der syrischen Wüste denken? Vielfach wird aus den Tell-Amarnabriefen bekannten Chabiri gleichgesetzt, zuerst von H. Zimmern, ZDPV XIII 137, vgl. ferner Winckler, KAT<sup>3</sup> 196 und die Literatur bei Gesenius 14 s. v. יְּבַרָּיִ. — 24 ist Klammer des R PJ, vgl. S. 84. - 25 Zu Peleg vergleicht Hommel, Aufs. u. Abh. 222 vielleicht mit Recht das Gebiet el-aflag in Zentralarabien; der Name wird hier mit Hinblick auf die folgende Geschichte vom Turmbau aus der »Zerspaltung« der Erde (= Menschheit vgl. 111) erklärt. Die Linie Pelegs wird hier nicht fortgeführt, weil der Erzähler sie im folgenden aufnehmen will, um von ihm Abrahams Stammbaum abzüleiten, Wellhausen Composition<sup>3</sup> 7. Abrahams Familie stammt also von dem Erstgeborenen des erstgeborenen Sohnes Noahs ab: darin tritt der Anspruch Israels hervor, »der Erstling der Völker« zu sein. zur Kstr. § 121 a. b. — Joqtan = Joqšan 252, Ed. Meyer, Israeliten 319. — 26-30

<sup>26</sup>Joqtan zeugte den Almodad und Šeleph, den H<sup>8</sup>sarmaweth und Jerah, <sup>27</sup>den H<sup>4</sup>doram, Uzal und Diqla, <sup>28</sup>den 'Obal, den Abima'el und Š<sup>6</sup>ba, <sup>29</sup>den Ophir, H<sup>2</sup>vila und Jobab: die alle sind Söhne Joqtans. <sup>30</sup>Ihre Wohnsitze aber gingen von Meša bis nach S<sup>6</sup>phar zu, zum Ostberge.

### 9. Turmbau zu Babel 111-9, Ji und Je.

<sup>1</sup>Die ganze Menschheit hatte eine Sprache und einerlei Worte. <sup>2</sup>Als sie nun von Osten aufbrachen, fanden sie eine Tiefebene im Lande Šin'ar

Söhne Joqtans, Stämme meist in Jemen; nach Ed. Meyer, Israeliten 244 gehört Joqtan ursprünglich in das Gebirgsland östlich von Edom. Vgl. zum folgenden besonders Gesenius 14, woraus die meisten der folgenden Zitate. Genaueres bei Dillmann, Holzinger und den Realwörterbüchern. — אַלמּינָד sonst unbekannt. — אָל in Jemen, auch bei den arabischen Geographen. — הצרמות jetzt Hadramût, am indischen Ozean, חבר nach Glaser, Skizze II 425 Mahra, ev. auch noch Südomân. - prop vgl. Glaser II 426 ff. 435. אריבל Sam LXX איזל, nach den Arabern = San'a Hauptstadt von Jemen, nach Glaser II 434. 310. 427 in der Nähe von Medîna. — הַלְּבֶּל, Palmenland« nach Glaser MVAG 1897 S. 438 = Φοινικων (Procop. Pers. I 19 und Photius Bibl. cod. 3) = dem Gôf, dem Wādi Sirhān vgl. Winckler, Altor. Forsch. II 336, Hommel, Aufs. u. Abh. 282f. vgl. Glaser II 426; LXX Lag ציבל sam und IChr 122 אַרַבל. — אַרַיבאַל sonst unbekannt vgl. Glaser II 426. — שׁבָּא bekanntes Handelsvolk in Jemen, vgl. Glaser II 398 ff. - הַּיָּה das Goldland Salomos; Lage streitig, nach Glaser II 357 ff. 368 ff. an der Ostküste Arabiens; außer der in Gesenius14 gesammelten Literatur vgl. u. a. noch Hüsing, OLz VII 87 ff. — הַּרְּלָּה nach Glaser II 323 ff. 339 f. in Zentral- oder Nordostarabien. — του vielleicht die Ἰωβαρῖται (vielleicht zu lesen Ἰωβαβῖται) am Salachitischen Meerbusen vgl. Glaser II 302. - Im hebr. Text werden 13 Völker Joqtans genannt; es ist aber wahrscheinlich, daß wie sonst (vgl. zu 29 siff.) auch hier die Zwölfzahl beabsichtigt war. - 'Obal fehlt in LXX A vgl. Nestle Marginalien 10. - מַשַּׁא = die Landschaft Mesene an der Euphrat-Tigris-Mündung? oder ist besser nach LXX Μασσηε, Μαση בישה 2514 Prov 311 (in Nordarabien) zu lesen (Dillmann, Ed. Meyer, Israeliten 244 A. 2)? - Teo meist mit Zaphar, der Königsstadt der Himjariten, in Hadramút identifiziert; dagegen Ed. Meyer, Israeliten 244. »Das Ostgebirge« ist nicht bestimmbar, vielleicht das große Weihrauchgebirge.

Die Sprachenverwirrung zu Babel, der Turmbaum von Pis 11 1—9 Ji und Jo. Quellen kritik: Das Stück gehört zu J: 75.6.8.9 bis. — Auf verschiedene Quellen innerhalb dieses Stückes führt, daß Jahve nach 5 auf die Erde herabsteigt, um Turm und Stadt zu besehen, wonach also die folgende Rede Jahves 6f. auf Erden gesprochen ist, daß aber in dieser Rede in 7 »wir wollen hinab« vorausgesetzt wird, daß Jahve noch im Himmel, noch nicht auf Erden sei. Sievers II 258 (ähnlich Eerdmans 76) harmonisiert so, daß Jahve zuerst auf Sehweite, dann aber vollends herabgestiegen sei: wevon aber der Text nichts sagt. Meinhold 115 vermutet, daß in der polytheistischen Vorlage zunächst ein Götterbote herabgekommen sei, 11 mm Erkundigungen einzuziehen, für den aber der hebräische Erzähler, wenn man ihm auch nur ein wenig Geschicklichkeit zutraut, sicherlich den Engel Jahves eingesetzt haben würde. Oder man hat, 11 um den Widerspruch zu Leben, eine Lücke im Text angenommen: Jahve sei, nachdem er die Stadt beschen habe, in den Himmel zurückgekehrt und habe hier die fraglichen Worte gesprochen (Stade, ZAW XV 158. 161f. und Bibl. Theol. 243; »Schöpfung und Chaos« 149). Man müßte demnach ein mehrmaliges Hin- und Herfahren Gottes zwischen Himmel und

und blieben daselbst. 3Da sprachen sie zu einander: laßt uns nun Ziegel

Erde annehmen. Leichter als alles dieses erscheint die Vermutung, daß hier zwei Quellen vorliegen: nach der einen ist Jahve vom Himmel herabgefahren, um sich über die Werke der Menschen zu orientieren 5, nach der anderen, um ihre Werke zu vereiteln 7. Daß die Turmbausage aus zwei Quellen besteht, hat Th. Naville in Genf bereits 1895/6 mündlich ausgesprochen vgl. Annales de Bibliogr. théol. 1901 S. 160. — Auf doppelten Faden führt ferner der doppelte Zweck des Bauwerkes: 1) es soll den Menschen einen Namen, d. h. Ruhm verschaffen; 2) es soll ihnen helfen, daß sie sich nicht zerstreuen; das sind verschiedene, nicht recht zu vereinigende Motive. Auch die beiden Angaben von s: 1) »Jahve zerstreute sie über die ganze Erde«, ·2) »sie hörten auf, die Stadt zu bauen«, bilden keinen guten Zusammenhang; denn daß die Menschheit, wenn sie bereits über die ganze Erde zerstreut ist, nicht mehr eine Stadt bauen kann, ist ja selbstverständlich. Ebenso ist 9aß (Jahve verwirrte dort die Sprache) || 9b (Jahve zerstreute von dort die Menschheit). Giesebrecht, DLz XXII 1863 versucht, diese Schwierigkeiten zu beben, indem er 4b. 8a. 9b für Glossen erklärt, welche die Turmbauerzählung mit der Völkertafel ausgleichen sollen; aber wie Glossen sehen diese Sätze nicht aus. Ferner scheinen die Angaben über das Material des Bauwerks doppelte zu sein: 3a || 3b; und auch die beiden Bauwerke: Stadt und Turm, die an und für sich zusammengehören könnten und nicht auf zwei Quellen zu führen brauchten (Eerdmans 76 f.), sind wohl Doppelgänger. Alle diese Beobachtungen sind also doch bei Annahme von Doppelrezension am leichtesten zu deuten.

Die Aufdröselung des ganzen Gewebes erfolgt am besten von der Parallele aus: Stadt || Turm. Zur Stadtrezension gehört sb. 9a; der Name der Stadt >Babel< wird 9a daraus erklärt, daß Jahve hier die Sprachen verwirrt hat (5)=); hierzu ist τ (π)=) und 6aα Vorbereitung, und 1 die Voraussetzung. — Zur anderen Rezension muß also gehören: 9b (|| 9a) sa (Gegenstück zu 8b) 5 (ver fuhr herab</r>
Gegenstück zu τ \*wir wollen hinab<); von den beiden Zweckangaben in 4 gehört der Satz \*daß wir uns nicht versprengen</r>
The wegen γεις s und profin 9 zum Turmbau; demnach der andere Zweck \*wir wollen uns einen Namen machen
zur Stadtquelle. Vers 2, der den ursprünglichen, einheitlichen Sitz der Menschheit schildert, ist die Voraussetzung der Turmgeschichte, welche die spätere Zerstreuung der Menschheit erzählt (ebenso wie Vers 1 die Voraussetzung der Stadtrezension angibt). Die zweite Erwägung Jahves εαγ. b mag zur Turmrezension gehören, da die erste εαα. β ein Stück der Stadtquelle ist. 3a gehört wohl wegen περτ. τ (4) zur Stadtrezension, 3b zur Turmgeschichte: der Asphalt paßt besser zu einem Turm als zu einer Stadt, bei der man die Steine nicht so solide bindet.

Beide Geschichten sind einander sehr ähnlich: der Ort bei beiden Babylonien; die Zeit die Urzeit, da die Menschheit noch einheitlich war, mit derselben Sprache und demselben Sitz. Der Zweck der Erzählung ist bei beiden, zu zeigen, woher die gegenwärtigen Verschiedenheiten, in Sprache und Wohnsitz, gekommen sind. Auch der Gang der Erzählung ist im wesentlichen derselbe: als sie noch einheitlich war, hat die Menschheit, auf die gemeinsamen Kräfte trotzend, ein gewaltiges Werk unternommen, und zwar ein Bauwerk aus Ziegeln, eine Stadt oder einen Turm. Aber Jahve kam herab und hat die Einheit der Menschen ein für alle Mal vernichtet: so ist das Bauwerk nicht fertig geworden.

Zugleich sind die Erzählungen charakteristisch verschieden: die Stadtrezension erzählt zugleich von der Sprachenverwirrung, die Turmgeschichte von der Zerstreuung der Menschen über die Erde. RJ hat die Varianten geschickt in einander geschoben; er hat sie im wesentlichen unversehrt gelassen; nur geringe Lücken sind entstanden (im Stadtberichte zwischen 7 und 8b, im Turmberichte zwischen 8a und 9b), und 3b ist aus seinem Zusammenhang (hinter 4b) genommen und zu der verwandten Notiz 3a gestellt worden.

formen und hart brennen; dabei dienten ihnen Ziegel als Steine, und Asphalt als Mörtel. <sup>4</sup>Dann sprachen sie: laßt uns eine Stadt bauen und einen Turm, der bis in den Himmel reicht; so wollen wir uns einen Namen machen, damit wir uns nicht auf der Fläche der ganzen Erde zerstreuen. — <sup>5</sup>Aber Jahve fuhr herab, um die Stadt und den Turm zu beschauen, den die Menschen gebaut hatten. <sup>6</sup>Da sprach Jahve: seht doch! sie sind ein einiges Volk und haben alle dieselbe Sprache; dies ist nur das erste ihrer Werke, fortan wird ihnen nichts verwehrt werden können, was sie auch planen mögen. <sup>7</sup>Laßt uns nun hinabfahren und daselbst ihre Sprache verwirren, daß keiner mehr die Sprache des andern verstehen kann. <sup>8</sup>So zerstreute sie Jahve von dort über die Fläche der

Eine schwierige, aber auch nebensächliche Frage ist, welche dieser beiden Rezensionen zu J<sup>o</sup>, welche zu Ji gehört: steht doch unsere Sage durchaus selbständig da und hat speziell zu der Völkertafel keine innere Beziehung. Der für die Turmbaugeschichte charakteristische Ausdruck γιει findet sich auch 919 (1018b) Ji; demnach könnte man die Turmbaurezension zu Ji rechnen. 1025 J<sup>o</sup> (2<sup>1</sup>Σει) ließe sich darnach als Anspielung an die Erzählung von der Verwirrung der Sprachen J<sup>o</sup> fassen. Hiergegen beweist nicht, daß danach bei J<sup>o</sup> die Entstehung von Babel eigentlich zweimal erzählt wird 1010 114.9: es handelt sich ja um zwei verschiedene Traditionen, die ein Red ganz wohl zusammen aufnehmen kann. Indes ist diese Ansetzung ganz unsicher.

Der vorgetragenen Quellenscheidung stimmen zu J. Boehmer, Erste Buch Mose 137, Haller 43. 122. 154, zweifelnd Meinhold 116 f., Erbt, Urgeschichte 22 f. 32 ff., letzterer mit anderer Zuweisung an die Quellen. Auch Cheyne 204 ff. stimmt im Prinzip zu, nimmt aber Korruption und nachträgliche Überarbeitung an.

Stadtbericht, J. (?). 1. 3a. 4aa. y I. Teil der Sage: Der Bau der Stadt. 1 הבים Lippe, Sprache ist das Ganze, יְבֶּרִים Worte die einzelnen Teile; zwei Ausdrücke zusammengestellt des Nachdrucks wegen. Der Nebensinn ist vielleicht, daß sie auch in ihren Plänen eine Einheit bildeten (vgl. Frankenberg, GGA 1901 S. 685). - 3a schließt sich geistvoll an 1 an: 1 sagt allgemein, daß die Menschen eine Sprache haben; sa führt konkret aus, was sie gesprochen haben. Dabei erzählt die Sage die Erfindung des Ziegelbaues, allerdings in höchst naiver Weise; die Menschen sprachen: »hei, wir wollen Ziegel streichen«; das Wort »Ziegel« existiert also nach dem Erzähler eher als die Sache. - Über die babylonische Tradition von der Erfindung des Ziegelbaues vgl. »Schöpfung und Chaos« 419f., KB VI 1 S. 39f., Winckler, Keilinschriftl. Textbuch 2 98f. - יהב ע הבה ע הבה gib = wohlan § 690; das Wort ist für den Erzähler charakteristisch, vgl. 4.7. - 4aa.y Als den Menschen dies glücklich gelungen ist, fassen sie eine weitere Idee: nun wollen sie eine Stadt bauen. Die Sage will hiermit die Erbauung der ersten Stadt erzählen, sie ist also ursprünglich von 417 unabhängig. Die Absicht der Menschen dabei war, »sich einen Namen zu machen«, d. h. ewigen Nachruhm zu erwerben. Antikes Motiv: der Nachruhm gilt dem Antiken als höchstes Glück; der Kinderlose errichtet sich ein Denkmal II Sam 1818 oder stellt im Tempel eine Namenstafel auf Jes 565; der König baut ein gewaltiges Gebäude, auf dessen Steinen er seinen Namenszug anbringt, oder an dem er eine Tafel mit seinem Namen einmauert; ser hat dies gemacht als sein Denkmal«, beginnt von alters her jede Weihinschrift eines ägyptischen Tempels (Erman, Äg. Rel. 56); der gewaltigste Herrscher aber baut eine ganze Stadt, die seinen Namen auf die Nachwelt bringen soll (Davidstadt, Ramses, Sargonstadt, Alexandria, Konstantinopel u. a.). Denn »Kinder und Städtebau erhalten den Namen« JSir 4019. — 6aα.β7 — — 8b II. Teil: Jahves Eingreifen. Als die Menschen dies planen (und auszuführen im Begriff sind), schreitet Jahve ein. Sein Motiv wird, gemäß dem alten Sagenstil, nicht anganzen Erde; da mußten sie vom Bau der Stadt abstehen. <sup>9</sup>Deshalb nennt man sie Babel; denn dort hat Jahve die Sprache der ganzen Menschheit ver-

gegeben, sondern vorausgesetzt: er will nicht, daß die Menschen einen Namen haben! Gott, der Ewige, will allein ewigen Namen haben: seiner werde gedacht von Geschlecht zu Geschlecht; der Mensch aber, der gestern gekommen ist, soll morgen vergessen sein! Es liegen hier also ähnliche Gedanken vor wie Gen 322 und 63. - Die Rede, die Jahve hält, ist nach 7a »wir wollen hinab« im Himmel gesprochen. Die Voraussetzung des Wortes (ebenso in der Variante »Jahve stieg herab« 5) ist, daß Jahve im Himmel wohnt. Neuere Forscher (vgl. Stade, ZAW XV 162ff., Bibl. Theol. 104; gegen ihu Greßmann 99 A. 2 u. a.) haben behauptet, das alte Israel habe diesen Glauben nicht gekannt; aber vgl. Gen 2812 (Himmelsleiter, vgl. zur Stelle) Ex 1911. 20 (J?) 345 (J?) (Jahve fährt auf den Gipfel des Sinai herab) Ex 2410 (E?) (Jahve thront auf Sapphir d. i. ursprünglich dem Himmelsblau) I Reg 1838 (Feuer Jahves, nach dem Zusammenhange = himmlisches Feuer) Gen 1924 (ebenso, vgl. zur Stelle) I Reg 2219 (Jahve sitzt auf seinem himmlischen Thron, das himmlische Heer steht links und rechts von ihm; die Bedenken Schwally's ZAW XII 159f. gegen Echtheit und Alter der Stelle halte ich für irrig) Jes 61 (der Palast Jahves an dieser Stelle ist der himmlische, nicht etwa der irdische Tempel; in diesem gibt es keine Saraphen, sondern Keruben über der Lade) II Reg 211 (Elias fährt im Wetter zum Himmel, zu Jahve); auch daß Jahve die Sterne zu Dienern gegeben werden Jud 520. stimmt dazu. Dieser Glaube, daß die Gottheit im Himmel wohne, findet sich, als Teil oder Rest von Astralreligion (oder auch von meteorologischer Religion), bei den Völkern ringsum; in Kanaan gewiß schon längst vor Israel. Es wäre höchst seltsam, wenn er dem alter Israel nicht bekannt gewesen sein sollte. Doch ist zuzugeben, daß diese Vorstelling in alter Zeit durch die andere, daß Jahve in seinen Heiligtümern auf Erden wohne, aufgehalten worden, und daß Jahves Wohnen im Himmel erst in späterer Zeit, unter der Nachwirkung des prophetischen Eindrucks von der Erhabenheit Gottes über alles Irdische und zugleich unter erneutem fremdem Einfluß stärker betont worden ist. -Vom Himmel schaut Jahve auf die Erde hernieder und sieht die Stadt hier unten bauen. Sein göttlicher Scharfblick erkennt sofort den Grund ihrer Stärke: seht (= ; auf den vorliegenden Tatbestand hinweisend), sie sind ein Volk; sie reden die selbe Sprache! Und seine Weisheit hat sofort das Mittel gefunden, die Übermütigen zu bändigen; wir wollen ihre Sprache verwirren! - בלל Koh. Qal ע בלל § 67dd. - »Wir wollen hinab«, Jahve redet in seinem »Rat« zu seinem Gefolge wie 126 322; ein sehr alter Zug, der letztlich auf Polytheismus hinweist. Die älteste Rezension dieser Sage muß demnach erzählt haben, daß mehrere göttliche Wesen in Babel eingegriffen haben; dieser Zug ist aus Schen vor dem Polytheismus weggefallen. — אָנָיַל so daß § 166 b. צָּבֶּיל »verstehen« 4223 u. a. - Nach der Rede Jahves wird wohl ein (kurzes) Wort fehlen: er tat, was er beschlossen hatte. — 9a Schluß. בל-כן leitet hier wie 224 das ein, was die Sage begründen soll. -- אָקָר ergänze אַלְּהָ, deutsch »man nennt« § 144d. e. - Die Stadt heißt בָּבָּ, weil Jahve dort die Sprachen 32 verwirrt hat. Diese Etymologie ist, künstlerisch betrachtet, sehr schön: so ward der Name der Stadt, welcher der Menschheit Ruhm und Ehre werden sollte, ihr zur Schmach und Schaude: überall, wo man den Namen »Babel« hört, hört man zugleich von der Vermessenheit und der Schande jener alten Menschheit erzählen. Philologisch betrachtet ist die Etymologie kindlich, denn natürlich ist »Babel« nicht aus dem Hebräischen zu erklären. Auch die keilschriftliche Etymologie Babil als Bab-il = Gottestor ist vielleicht nur eine semitisch-babylonische Volksetymologie des ursprünglich vielleicht gar nicht semitischen Wortes.

Turmbaurezension, Ji (?). 2. 4a\beta. b. 3b I. Teil: Der Bau des Turmes.

2 Die Menschheit kam von Osten her; oder vielleicht ist zu übersetzen »sie zogen im Osten umher« vgl. zu 1311. > 22 aufbrechen (und weiterziehen). Diese Notiz kann zur alten Sage gehören und würde dann eine selbständige Tradition sein, die etwa in 2s Ji eine

wirrt, und von dort hat sie Jahve über die Fläche der ganzen Erde zerstreut.

Parallele hat; möglich ist aber auch, daß die Notiz von einem Sammler stammt: vielleicht hatte der Sammler vorher erzählt, daß Noahs Arche auf einem östlichen Berge niedergekommen sei Ji. Auch dies scheint also darauf zu führen, die Turmrezension von Ji abzuleiten. - בַּקְיבָה weite Tiefebene, im Unterschied von בַּקָיב Talschlucht, Wadi; Šin'ar = Babylonien (vgl. zu 1010) ist eine Tiefebene und zwar die weiteste Tiefebene, also die יבקעה, in der damals bekannten Welt. — 4a\beta. Der Turm soll den Himmel erreichen: antike Naivetät: zwar ist der Himmel sehr hoch über der Erde, es war also ein ungeheueres Unternehmen; aber dies Unternehmen war doch in sich nicht unmöglich: wenn man hoch genug baut, kommt' man schließlich in den Himmel. - Der Zweck des Bauwerks ist, die Menschen zusammenzuhalten. Warum wollen sie zusammenbleiben? Dies wird aus dem Zusammenhang der Sage deutlich: weil sie mit vereinten Kräften stärker sind, als wenn sie sich zersplittern. Naive Vorstellung: der Turm, dessen Spitze in den Himmel ragt, ist auf der ganzen Erde sichtbar. - 3b (passend hinter 4b zu stellen) eine Notiz über das Baumaterial. In Palästina gebraucht man zu besseren Bauten Bruchsteine אָבֶּי, die man mit Lehm אָבֶּי zusammenfügt, zu schlechteren Backsteine בָּבֶּה (wohl babyl. Fremdwort), im Ofen oder an der Sonne getrocknet vgl. Benzinger 2 91. Nowack I 138f. (vgl. besonders Jes 99); in Babylonien dagegen kennt man keine Steinbrüche und muß sich daher mit Backsteinen begnügen, die man (wenigstens an der Außenseite) mit Asphalt zusammenklebt vgl. Herodot I 179. Der Palästinenser wundert sich, daß man in Babylonien die prachtvollsten Paläste und Tempel mit dem schlechtesten Material, dem Backstein, baut und dabei ein so starkes Bindemittel, wie den Asphalt, verwendet. - 5. 6ay. b. 8a II. Teil: Jahves Eingreifen. 5 Jahve steigt herab, um die Sache in Augenschein zu nehmen. Dies ist so zu denken, daß Jahve vorher vom Bau gehört hat; vielleicht ist die Erzählung davon ausgefallen. — Der Gedanke, daß Jahve zu genauerer Kenntnisnahme sich an Ort und Stelle begibt (ebenso 1821), ist antik: Allwissenheit und Allgegenwart Gottes (in absolutem Sinne) sind damals ganz unmögliche Vorstellungen vgl. oben S. 18. - »Er stieg hernieder« wie »wir wellen hinunter« 7. -6ay. b Jahves Rede, ähnlich saa. Jahve, dies ist die Voraussetzung, sieht, daß das Werk der Menschen ganz gewaltig ist, ja gefährlich für ihn selber. Mit Sorgen denkt er an die Zukunft: dieser riesige Turm ist nur der Anfang; wie wird die Sache weitergehen? ganz antik ausgedrückt: sie werden ja den Himmel stürmen können! Voraussetzung: dies aber will Jahve nicht; die Gottheit will nicht, daß der Mensch alles tun könne, was er plant; sondern sie will ihn in seinen Schranken festhalten. Diese Rezension hat also dieselbe Grundanschauung von Jahve zur letzten Voraussetzung wie die Stadtrezension. Man könnte an dieser Stelle beinahe sagen, Jahve habe sich gefürchtet; indes denkt der Erzähler darum nicht geringer von ihm: einen Augenblick schien es einmal so, als ob die Menschen allmächtig werden könnten, aber Jahve hat ihnen gezeigt, daß er doch mächtiger ist. -- שַהַּקְּבָּן Inf Hiph ען הַלּל, über das Pathach § 67 w. אימן ע ממר § 67 dd. — 8 So bricht Jahve ihre Macht, indem er sie über die ganze Erde zerstreut. - 9b Der letzte Satz der Sage hat ebenso wie in der Stadtrezension den Namen des Bauwerkes, hier also des Turmes, mitgeteilt und etymologisch begründet. Dieser Name ist leider weggefallen; dagegen ist die Etymologie erhalten: der Name wird daraus erklärt, daß Jahve sie »zerstreut« hat בְּקְינָהָן (מַלּרָן) 4); die Sage hat den Namen also als »Zerstreuung« erklärt; er muß also מרץ (oder ähnlich) gelautet haben. - Der 'Turm' der Sage kann kaum etwas anderes gewesen sein als ein Etagenturm, wie ihn die Babylonier in ihren Tempelanlagen zu erbauen pflegten; Trümmer solcher Türme sind vielfach erhalten; über derartige Bauten vgl. A. Jeremias, ATAO 3 278 ff. Falls der Turm unserer Sage in der Stadt Babel gelegen hat - was freilich nach unserer Quellenscheidung nicht sicher ist -, kann er schwerlich ein anderer

gewesen sein als der Turm E-temen-an-ki, der zum babylonischen Tempel κατ' εξοχήν, dem Marduktempel Esagil gehörte. Dieser Tempel kommt schon unter Hammurabi, also ca. 2100 (vgl. die wiederholten Erwähnungen in der Einleitung und am Schluß des Hammurabi-Kodex), und unter dessen drittem Vorgänger Sabum vor, und hat gewiß schon lange vorher existiert, Beiträge zur Assyriologie IV 349. Der Tempel liegt nach den meisten Forschern unter dem Ruinenhügel Tell Amran, südlich von dem Hügel el-Qasr begraben, während ihn Hommel, Grundriß 326 ff. nördlich von el-Qasr sucht, vgl. Baumstark, Art. Babylon in Pauly-Wissowa's Realencyclopädie, Friedr. Delitzsch, Babylon 2 18 und Artikel Esagila in MDOg Nr. 7 S. 2ff., Weißbach, Stadtbild von Babylon (Alt. Orient V4) und besonders Hommel, Grundriß 298ff. Daß er zur Zeit der Sage verfallen war, ist verständlich: die babylonischen Tempel waren, offenbar infolge des unsoliden Ziegelstein-Materials trotz aller Restaurationen, von denen wir oft genug hören, immer wieder verfallen. Daß er nach der Sage ungeheuer groß war und fast zum Himmel zu reichen schien, paßt gerade auf diesen Turm vortrefflich. Nabopolassar, der ihn wiederherstellte, als er wieder einmal »baufällig und verfallen« war, erklärt, er habe »seine Fundamente in die Unterwelt gegründet und seine Spitze den Himmel erreichen lassen« wie vor alten Zeiten vgl. KB III 2 S. 5.f.; der letztere Ausdruck scheint gerade für Etemenanki charakteristisch gewesen zu sein und findet sich auch von ebendiesem Tempelturm in einer Urkunde Nebukadnezars (Beiträge zur Assyriologie III 548) und in den Mardukhymnen Nr. XII bei Hehn, Beiträge zur Assyriologie V 345 f.: »seine Spitze erhöhte er gleich dem Himmel«; vgl. auch Zimmern, KAT3 396. 616, Jeremias ATAO3 277ff. Tempel und Turm waren die ältesten und berühmtesten Bauten Babylons. - Die Namen der Tempel und Tempelteile in Ba bylonien sind alle sumerisch, so auch die Namen E-sag-il (hochragendes Haus) und E-temen-an-ki (Haus der Grundfeste Himmels und der Erde); doch ist wahrscheinlich, daß neben diesen uralten, in Priesterkreisen streng festgehaltenen, offiziellen Namen auch volkstümliche Namen in semitisch-babylonischer Sprache bestanden haben. Ein solcher volkstümlicher Name könnte, so teilt mir H. Zimmern mit, für den Marduktempel Esagil »das weiße Haus« bîtu pişû (V wer weiß sein) gewesen sein; wird doch in einem späteren Texte aus der Arsacidenzeit Esagila als »Haus des Tages« im Gegensatz zu Ezida in Borsippa, dem »Hause der Nacht«, bezeichnet vgl. ZA VI 228. Ähnliche Epitheta der Tempel, speziell der Samastempel, sind belegt, wie »glänzender, heller, strahlender« Tempel. — Andere denken an den Turm von É-zida, des großen Tempels des Nebo in Borsippa, gegenwärtig Birs Nimrud, Literatur bei Cheyne, Enc Bibl s. v. Babel Nr. 7.

#### Allgemeines über die Sage vom Turmbau.

I. Ursprünglicher Sinn der Sage: Die Sage beantwortet mehrere Fragen: Die erste Rezension erklärt die Entstehung der verschiedenen Sprachen und zugleich Ursprung und Namen der Stadt Babel; die zweite die Zerstreuung der Menschen über die Erde und zugleich Ursprung und Namen eines uralten 'Turmes' in Babylonien. — Alle diese Fragen beantwortet die Sage in ihrer poetischen Weise: sie ist nicht im stande, eine wissenschaftlich stichhaltige Erklärung der babylonischen Namen zu geben; ebensowenig weiß sie aus historischer Erinnerung etwas über den Ursprung der Stadt und des Turmes; noch viel weniger hat sie eine historische Überlieferung aus jener Zeit, in der die ältesten Sprachen und Völker Vorderasiens entstanden sind; denn in jene Zeit reicht menschliche Erinnerung nicht. Diese Erzählung ist also nicht als eine historische Überlieferung zu betrachten, sondern als eine naive Antwort der alten Zeit auf gewisse, ihr naheliegende Fragen. Die Aufgabe des Sagenforschers aber ist, diese Fragen zu erkennen und so die verschiedenen Bestandteile, aus denen die beiden Rezensionen bestehen, zu entmischen.

1) Die erste Frage, auf die beide Rezensionen antworten, ist eine allgemeine: Handkommentar z. A. T.: Gunkel, Genesis.

woher kommen die Unterschiede unter den Menschen? Die Hauptunterschiede aber, welche die Menschen trennen, sind ihre verschiedenen Sprachen - auch unserer Wissenschaft noch immer ein Hauptsymptom verschiedenartigen Volkstums - und ihre verschiedenen Sitze. Wie ist diese Frage entstanden? Sie entsteht aus dem Widerspruche der alten Tradition, welche die Einheitlichkeit des menschlichen Geschlechtes lehrt (alle Menschen, so behauptet die alte Sage, sollen von einem Paar abstammen) und der Erfahrung, welche die großen Unterschiede unter den Menschen zeigt. Einst, so nimmt man also an, muß die Menschheit doch einheitlich gewesen sein: dann aber ist sie in verschiedene Völker zerfallen. Diese Teilung der Völker denkt man sich entweder so, daß sie durch Zeugung und Vermehrung ganz natürlich erfolgte - so setzt es die Völkertafel voraus -, oder so, daß Gott die Menschheit gewaltsam auseinandersprengte - das ist die Meinung unserer Sage. - Wie aber beurteilt die Antike diese Versprengung? Als ein großes Unglück, als eine Katastrophe der Menschheit! Denn was würde die Menschheit alles vollbringen können, wenn sie einig wäre! Göttliche Werke vermöchte sie zu tun! »Nichts würde ihnen unmöglich sein!« Und Jahve selbst würde sie nicht hindern können! - Warum ist also die Menschheit so zerspalten? weil sie der Gottheit sonst zu mächtig würde! Diesen Gedanken spricht die Sage in Form einer Erzählung aus: einst hatte die Menschheit dieselbe Sprache und wohnte an demselben Ort. Da begannen sie in frevelndem Übermut ein übermenschliches Werk. Jahve aber läßt sich nicht vom Throne setzen. Um die Macht der Menschen zu brechen, hat er ihre Sprache verwirrt und sie über die Erde zerstreut.

2) So unbestimmt erzählt die Sage nun freilich nicht; sie berichtet vielmehr ganz konkret, und das ist ihr großer poetischer Vorzug vor analogen Konstruktionen einer späteren, prosaischen Zeit. Sie weiß genau das »Wo« und »Wie«. - Der Ort war Babylonien, so erzählen beide Rezensionen. Das älteste Bauwerk der Welt war die Stadt Babel oder nach anderer Tradition der große Turm, der in Babel steht. »Dort hat Jahve die Sprache der ganzen Menschheit verwirrt, und von dort hat Jahve sie über die ganze Erde zerstreut«. Diese Angabe ist (vgl. oben) zwar keine geschichtliche Tradition, ebensowenig aber aus der Luft gegriffen; sie ruht vielmehr auf dem Eindruck, den Babylonien macht. Babel war für Israel und seine Nachbarn eine uralte Stadt, der Turm gewiß ein ungeheueres Gemäuer aus unvordenklicher Urzeit; und die »Weisheit« Babyloniens stammte nach Ansicht aller von babylonischem Kultureinfluß abhängiger Völker vom Anfang des Menschengeschlechtes her. Kein Wunder, daß man hier den Ursitz der Menschheit suchte, und daß die Israeliten selbst behaupteten, von diesem Kulturzentrum ausgegangen zu sein (vgl. zu 1131). Dies Babel ist aber auch der rechte Ort, wo die Sprache der Menschheit verwirrt ist; denn Babel war schon in alter Zeit der Weltmarkt, wo die Völker zusammenströmten Jes 1314 Jer 5037 5144, und wo der ganze Wirrwarr der menschlichen Sprachen zusammen erklang. Berosus erzählt schon in der babylonischen Urgeschichte, bei Gelegenheit des Oannes, daß sich in Babylon eine große Menge stammverschiedener Völker, welche Chaldäa bevölkerten, zusammengefunden habe vgl. C. Müller, Fragm. hist. graec. II 496. . Die Vielsprachigkeit Babels bringt der Hebräer mit dem Worte >== zusammen, das er sich als Wirrwarr deutet, und den Namen des Turmes mit dem Wort בְּבִיץ »zerstreuen«. Zugleich macht er sich die Macht jener ältesten, noch geeinten Menschheit an dem imponierenden Umfang der Stadt Babel deutlich, wie an dem gewaltigen Turm, den man in Babel sieht. In Babylonien werden noch jetzt, zur Zeit der Erzähler, von gewaltigen Despoten ganze Völker zur Frohn gezwungen, um ein Gebäude zu errichten, das den Ruhm des Erbauers der fernsten Nachwelt überliefern soll. Die Abbildungen assyrischer Bauarbeiten mit ihren Legionen von Arbeitern sind eine schöne Illustration von Gen 11. So berichtet die Sage von den titanischen Unternehmungen der damaligen Menschheit. Diese ältesten Menschen haben, so erzählt man sich, Babel bauen wollen, eine Stadt, so groß angelegt, daß die ganze Menschheit darin Platz hätte, und sie haben diesen uralten Turm geplant, der so hoch ist, daß seine

Spitze beinahe zum Himmel reicht. - Solche gewaltige Bauten aber machen auf den antiken Menschen zugleich einen grausenhaften Eindruck. Wie manche Gewalttat und manches Blut mögen sie gekostet haben! »Erinnerungen daran zittern in Sage und Märchen, auch in Brauch und Glauben nach«. »Nur dämonische Geister, in deutschen Sagen der Teufel, können sie vollbringen; Unrecht, Verrat und Betrug hängen schauerlich mit ihrer Entstehung zusammen«. »Man erinnere sich etwa an die griechische Sage vom Bau Trojas oder an die nordische vom Riesenbaumeister«, vgl. v. d. Leyen CXIV 22 f., woselbst Literatur. So gelten der Sage auch diese Bauten der ältesten Menschheit als Werke trotzigen Frevels gegen die Gottheit. - 'Diese Werke aber sind unvollendet. Auch dieser Zug ist nicht willkürlich, sondern sicherlich der Anschauung entnommen. Es ist ein immer wiederkehrender Zug in der Geschichte unseres Geschlechtes, daß die größten Eutwürfe gedacht und begonnen, aber nicht ausgeführt werden; und wie die Dome des Mittelalters fast alle unvollendet auf uns gekommen sind, so wird es auch in der alten Zeit gewesen sein. Der Turm war, so wenigstens schien es den fremden Beschauer, nur halb fertig geworden und die Stadt nicht ausgebaut. Die israelitische Sage verstellt dies Verhängnis aller großen Entwürfe des Menschen auf ihre Weise. Solche Pläne sollen nicht ausgeführt werden; denn der Mensch soll nicht ewigen Namen haben und soll nicht allmächtig sein. Denn dann wäre er ja wie Gott! So liegen diese Bauten da, Denkmale menschlichen Übermuts, aber zugleich des göttlichen Strafgerichts: unvollendet! Gewaltiges hat jene älteste Menschheit vermocht, aber Jahve ist gewaltiger gewesen! Darum - es fürchte die Götter das Menschengeschlecht!

II. Herkunft der Sage. Die Sage ist deutlich in Babylonien entstanden: sie setzt die Anschauung des babylonischen Baumaterials, des Weltmarkts Babels, die Kenntnis von der riesigen Ausdehnung der Stadt und von dem gewaltigen Turm zu Babel voraus. - Aber der Eindruck von Stadt und Turm, den die Sage wiedergibt, ist derjenige, den der Fremde in Babylonien erhält. Der Einheimische weiß, was ein solches Gebäude darstellt: es ist kein profaner »Turm«, sondern ein Göttertempel, nicht wider Gott, sondern für Gott von einem alten Könige errichtet; nur der barbarische Fremdling kann den Zweck des Gebäudes so mißverstehen; und nur fern von Babylonien kann man im Ernst behaupten, dieser Turm habe den Zweck gehabt, den Himmel selber zu erreichen. Ferner würde die babylonische Überlieferung Babel nicht als älteste Stadt nennen (Ed. Meyer, Israeliten 211) und am wenigsten den Namen Babel als »Wirrwarr« erklären: dem Babylonier ist seine Stadt die Stätte der göttlichen Offenbarung (vgl. Babil = Gottestor), dem Fremden aber der Ort des Frevels (vgl. den prophetischen Namen »Frechheit« für Babel Jer 5031) und des göttlichen Gerichts. Die Sage ist also entstanden unter Barbaren, die mit Babylonien nicht unbekannt waren; diese Barbaren erzählen sich - vielleicht schon auf Grund übernommener babylonischer Sagen - voller Bewunderung und Grauen von der großen Babel und ihrem Turm, wie sich die alten Germanen vom goldenen Rom und der Engelsburg erzählen mochten. Daß diese Barbaren Semiten waren, ist wegen der semitischen Etymologie von Babel, die einen Hauptbestandteil der einen Rezension bildet, wahrscheinlich; vielleicht dürfen wir an Aramäer denken: aram. عراجة »verwirren«. Von Land zu Land weiter wandernd, ist die Sage schließlich zu Israel gekommen.

III. Gegenwärtiger Zustand der Tradition. Die Sage liegt gegenwärtig stark hebraisiert vor: sie zeigt die Verwunderung des Palästinensers über das merkwürdige babylonische Baumaterial. Besonders aber ist sie dadurch verändert, daß der Polytheismus, der an einer Stelle noch leise nachklingt, weggefallen, und Jahve allein an die Stelle der vielen Götter getreten ist. — Die beiden Rezensionen zeichnen sich durch eine köstliche Straffheit der Komposition aus; das erste und letzte Bild stehen in schärfstem Kontrast: die eine Sprache und der Wirrwarr, der eine Sitz und die Zerstreuung; das dazwischen Liegende führt auf dem direkten Wege von einem Gegenstück zum anderen. Dabei weisen beide Rezensionen eine Knappheit in der Erzählung auf, die

kaum mehr überboten werden kann: so wird nur erzählt, daß die Menschheit es plante. eine Stadt zu bauen und einen Turm zu errichten; daß man diesen Plan dann auch auszuführen begann, wird als selbstverständlich nicht ausdrücklich berichtet u. a. m. Doch mag diese fast übertriebene Knappheit auch z. T. auf Weglassungen beruhen: so muß die ursprüngliche Sage doch wohl deutlich gemacht haben, wer die in 7 Angeredeten (ursprünglich: die Götter) eigentlich seien. Die Sagen der alten Zeit waren z. T., schon als sie aufgeschrieben wurden, halb ausgestorben; und das damals glücklich Gerettete ist dann z. T. noch später der religiösen Bedenklichkeit der Abschreiber und Überarbeiter zum Opfer gefallen.

Von den beiden Varianten scheint die Turmrezension die ältere zu sein: die Vorstellung von dem Turme, der den Himmel erreicht, ist naiver als die von der Stadt, die für die Menschheit auslangt; der Turm jedenfalls nicht so bekannt als die in aller Welt gepriesene Babel. Doch ist der besprochene Plural in der Stadtrezension 7 ein

uralter Zug.

IV. Zitate. In jüdisch-griechischen Schriften des hellenistischen Zeitalters, in einer Zeit, wo die Urtraditionen der verschiedenen Völker hervorgeholt und verglichen wurden, wird auch die Geschichte vom Turm zu Babel nicht selten zitiert. Vgl. E. Böhmer, Erste Buch der Thora 189 ff., Gruppe, Griech. Culte u. Mythen I 677 ff. So erzählt Eupolemos (C. Müller, Fragm. hist. Gr. III 211. 212), die aus der Flut geretteten Giganten. die Babel bauten, hätten auch den Turm gebaut; als dieser durch göttliches Eingreifen gefallen, hätten sich die Giganten über die ganze Erde ausgebreitet. Diese Relation ist nichts anderes als eine Kombination der Erzählungen von den Nephilim und der Sintflut und beider Rezensionen der Turmbaugeschichte; dem Verfasser hat also nichts weiter vorgelegen als nur unsere Genesis. Ebenso ist es in dem interessanten Stück Or Sib III 97-155, dessen Verfasser nach hellenistischer Art orientalische und griechische Überlieferungen zusammenmischt: zuerst die biblische Turmbauerzählung (97-106) samt Reminiszenzen aus der Völkertafel (107) und aus Šems Stammbaum (108f.), dann plötzlich die euhemeristisch aufgefaßten griechischen Mythen von Kronos und von Zeus' Geburt (110-155). Daß der Turmbauerzählung auch dieses Stücks die Genesis zu Grunde liegt, zeigt der Umstand, daß auch hier beide Turmbauerzählungen kombiniert vorliegen, noch dazu in der biblischen Verbindung mit der Sintslut (109) und mit der ausdrücklichen Angabe, daß sich der Name Babel aus der Verwirrung der Sprachen erkläre (104), nur daß die jüdische, auch Jubil 1019.26 erhaltene Haggada hinzugekommen ist, daß die Menschen zum Himmel emporsteigen wollten (100), und daß Stürme, von der Gottheit gesandt, den Turm umgeworfen hätten (102). Ein besonderes Problem bietet nun, daß Alexander Polyhistor's prosaische Paraphrase dieses sibyllinischen Stücks (erhalten bei Josephus Ant. 14, aus Eusebius bei Synkellos cf. Euseb. Chronicon ed. Schöne I 23 f. u. a.) hüchst wahrscheinlich vom Zorn der Götter über den Turm gesprochen hat, während unser Sibyllinentext hier den Sg. liest. Geffckens (Nachrichten der Gött. Ges. der Wissenschaften Phil.-hist. Kl. 1900 S. 88 ff.) und Boussets (ZNW III 26 f., Rel. des Judentums 2 562f.) Behauptung daß dieser Plural heidnischen und speziell babylonischen Ursprung der sibyllinischen Erzählung beweise, ist abzuweisen, da der übrige, sochen aufgezeigte Charakter des Abschnitts und besonders die Erklärung des Namens »Babel« seine Herkunft aus der Bibel über allen Zweifel sicherstellt. Der Plural - so scheint die einfachste Annahme - ist wohl durch den Heiden Alexander Polyhistor hineingekommen; schwieriger ist die Vermutung, daß der sibyllinische Abschnitt von einem griechischen Verfasser stamme, oder daß die Sibylle heidnischen Ursprung affektiere. Auf keinen Fall aber ist heidnischer oder gar babylonischer Ursprung dieser Tradition anzunehmen (gegen Stade, ZAW XV 161f., Bibl. Theol. 243); und die Behauptung, daß die griechische Sibylle hier aus einer anzunehmenden babylonischen geschöpft habe, fällt dahin.

Überlieferungen von der ursprünglichen Einsprachigkeit der Menschen (aber ohne

Anspielung an Babel und den Turm) finden sich in griech.-röm. Tradition bei Hyginus fab. 143, ferner bei Persern, Indern, Chinesen, vgl. Lüken, Traditionen des Menschengeschlechtes 314 ff.; der Turmbausage ähnliche Erzählungen bei Armeniern, Mexikanern, Afrikanern u. a, aber wohl meist von der biblischen Erzählung beeinflußt, bei Lüken 314 ff., Cheyne, Enc Bibl s. v. Babel Nr. 3.

### Die Urgeschichte bei P.

1. Schöpfungsgeschichte 11—24a. 2. Schitenstammbaum 5. 3. Sintflutsage in 69-929. 4. Völkertafel in 10. 5. Stammbaum Šem's, und 6. Stammbaum Teraḥ's in 1110—32.

Budde, Urgeschichte 464 ff. hat vermutet, daß P in der Urgeschichte von einer der Quellen des J, nämlich von Buddes J² abhängig sei. Diese Annahme bestätigt sich bei unserer Scheidung der Quellen in J nicht vgl. die Übersicht über beide Quellen des J S. 3. Vielmehr stimmt P in der Stoffauswahl weder ganz mit J³, noch mit Ji überein. Seine Vorlage war hier also weder J³ noch Ji noch auch der bereits vereinigte »J«, sondern eine andere, uns unbekannte, aber unserer Tradition verwandte Quelle. Dies zeigt auch ein Vergleich von J und P in der Sintflutsage vgl. im folgenden. Übrigens ist dies Resultat von vorn herein zu erwarten. Es wäre ja ein sonderbarer Zufall, wenn P gerade eine solche Schrift vor sich liegen gehabt hätte, die auch uns zu Gebote steht; sind uns doch aus der ganzen reichen Literatur des alten Israels nur dürftige Trümmer überliefert.

# 10. Schöpfungsgeschichte bei P 24a. 11-23.

- 2 4a Dies ist der Stammbaum Himmels und der Erden, da sie erschaffen wurden.
  - 1 Mm Anfang schuf Gott Himmel und Erde. Die Erde aber war wüste

1, 1-5 Urzustand und erster Tag. — 1 Der Vers ist am besten als Hauptsatz zu nehmen »im Anfang hat Gott Himmel und Erde geschaffen«: ein gewaltiges Wort! Einfach und machtvoll stellt der Verfasser zunächst das Dogma fest, daß Gott die Welt geschaffen hat; kein Wort gibt es in den Kosmogonien anderer Völker, das diesem ersten Wort der Bibel gleichkäme. Alles Folgende hat dann den Zweck, diesen

und leer, und Finfternis lag auf bem Urmeer, und Gottes Beift brutete auf den

Satz zu illustrieren. Nach anderer Fassung wird Vers 1 mit dem Folgenden zusammengenommen: »im Anfang, da-Gott Himmel und Erde schuf«; v. 2 wäre dann Zwischensatz: א Nachsatz. Im ersten Falle ist בְּמִשְׁיִת stat. abs., vgl. auch die alte Transskription Βαρησήθ, Field Hexapla; im zweiten Falle wäre es nach § 130d als stat. cstr. zu nehmen (wobei man auch ברא als inf. aussprechen könnte). Beide Fassungen sind möglich; doch scheint die erste Auffassung einfacher zu sein. Beide sind übrigens nur grammatisch und nicht dem Sinne nach verschieden. - Auf keinen Fall aber ist es erlaubt, (auf Grund der ersten Kstr.) הַשָּׁבֶּרָם נָדָאָבֶץ als Bezeichnung der urzeitigen, noch chaotischen Welt zu verstehen und zu behaupten. Vers 1 enthalte die Schöpfung der Welt als Chaos (so Wellhausen, Prolegomena 296, Composition 105), wobei dann Vers 2 den chaotischen Zustand dieser ersten Schöpfung und erst aff. die Entstehung der gegenwärtigen geordneten Welt schildern müßte. Gegen diese Auslegung spricht: 1) »Himmel und Erde« ist sonst stets der Name der gegenwärtigen, organisierten Welt und kann unmöglich als Bezeichnung einer chaotischen Urwelt verstanden werden; 2) die Welt als Chaos wird Vers 2 nicht »Himmel und Erde«, sendern »die Erde« genannt; 3) der Gedanke einer Schöpfung des Chaos ist in sieh widerspruchsvoll und wunderlich, denn Chaos ist die Welt vor der Schöpfung. - ראשית, der Gegensatz dazu ist אחרית הימים: Urzeit und Endzeit, Stade, Bibl. Theol. 349. - בְּרֵאשִׁית בָּרָא Alliteration an dieser feierlichen Stelle. - x72 ist hier und sonst (Jes 425 4518 u. a.) term. techn. des Schaffens Gottes; der Ausdruck, der Gen. 1 abwechselnd mit nur ohne Unterschied der Bedeutung gebraucht wird, ist charakteristisch eben für diese Erzählung, wie denn für gewisse uralte Geschichten gewisse Ausdrücke charakteristisch sind vgl. מבהל in der Sintflutsage u. a. S. 67. Das Wort bedeutet im sonstigen Sprachgebrauch das eigentümliche Tun Gottes, der Wunderbares, Unerhörtes, Neues hervorbringt Ex 3410 Jes 487 Jer 3122 Ps 5112. Charakteristisch ist, daß es nicht vom menschlichen Hervorbringen vorkommt und niemals wie sonstige Verba des Bildens mit dem Acc. des Stoffes verbunden wird. Da es hier als Term. einer Erzählung gebraucht wird, so ist es nach sagengeschichtlichen Instanzen für uralt zu halten vgl. S. 67 und im folgenden. Dagegen spricht nicht, daß der Ausdruck uns sonst nur aus späteren Schriften bezeugt ist (Jer Ez Dtjes); die uns bekannte AT.liche Literatur ist viel zu dürftig, als daß auf das mehr oder minder zufällige Verkommen oder Nicht-verkommen eines solchen Ausdrucks allzuviel zu bauen wäre (gegen Wellhausen, Prolegomena 6 387, Stade, Bibl. Theol. 92f.). Ebensowenig aber darf man behaupten, der durch » ausgedrückte Gedanke in derjenigen Ausprägung, die wir soeben beschrieben haben, sei der alten Zeit Israels unerschwinglich gewesen (gegen Wellhausen, Prolegomena 6 304); warum sollte das alte Israel nicht haben denken können, daß es Gottes Sache sei, Unerhörtes, Wunderbares hervorzubringen? »Denn was ist für Gott zu wunderbar?« Gen 1814. Während also nichts im Wege steht, das Wort בָּרָא in dem beschriebenen Sinne für uralt zu halten, so ist anderseits zu betonen, daß, erst eine spätere Zeit dem Wort den in Gen 1 vorliegenden, tiefsten Sinn gegeben und es zum Ausdruck ihres ausgebildeten Supernaturalismus gestempelt haben kann, wonach Gott mit völlig absoluter Souverainität über die Welt verfügt und, über ihr stehend, von außen her sie hervorbringt. Ebendarum aber, weil diese supernaturalistische Stimmung sich in diesem Worte aussprechen konnte, ist es in späterer Zeit so beliebt gewesen. — Über die Geschichte von אלהים eines ursprünglichen Plurals »die (vielen) Götter«, die dann als eine Einheit zusammengefaßt werden, so daß אלהים ein singularischer Begriff wird, vgl. zuletzt Ed. Meyer, Israeliten 211 A. 1. - 2 Von diesem Anfang sticht eigentümlich die Fortsetzung ab; denn während man nach diesem ersten Satze erwarten sollte, daß die Welt nur durch Gott entstanden und vor ihm noch nicht vorhanden gewesen sei, schildert der zweite Satz einen Urzustand der Welt, der Gottes »Schöpfung« vorausging. Man hat versucht, Bassern, — 3da sprach Gott: es werbe Licht! Und es ward Licht. 4Und Gott

diesen Widerspruch durch die Annahme zu heben, daß die Welt erst nachträglich (etwa durch Eingreifen des Teufels) יתהר נבחר geworden sei; indeß dann würde es יתהר, nicht arra heißen (Dillmann). Vielmehr ist zuzugeben, daß hier ein innerer Widerspruch vorliegt, der aber geschichtlich zu verstehen ist: der Stoff von v. 2 gehört zu den vom Judentum vorgefundenen Elementen, v. 1 ist vom Judentum selbst hinzugefügt. Daß P eine solche Schilderung des Chaos aufnehmen konnte, zeigt, daß auch er den Gedanken einer creatio ex nihilo (II Mak 728 Hbr 113) noch nicht deutlich erfaßt hatte. - Die Beschreibung des chaotischen Urzustandes ist seine wahre mythologische Schatzkammer« (Schwally, ARW IX 169). - and and gleichklingend: solche Assonanzen liebt die alte Sprache, vgl. פָל נָכֶּר 412, ferner 1827 2123 u. a. — Zur Kstr. § 141 e A. 1 3. — »Wüste, Einöde, Leere« auch sonst, Jes 4518 mit Erinnerung an die Schöpfungsgeschichte. and \*Leere« nur in der Verbindung mit and, hier und Jer 423 Jes 3411, woselbst an die Schöpfungsgeschichte angespielt, und das urzeitige Chaos auf die Zukunft (Endzeit) übertragen wird vgl. »Schöpfung und Chaos« 138f. Der Ausdruch ann ist offenbar Terminus der Schöpfungsgeschichte und daher nach Analogie ähnlicher Termini für uralt zu halten vgl. im folgenden. Daß dieser Terminus uns nur aus spätcren Schriften bekannt ist, ist kein Gegengrund (gegen Wellhausen, Prolegomena 6 387). Der Ausdruck »Leere und Öde« führt auf eine Vorstellung, ähnlich derjenigen in der Schöpfungserzählung des J. wonach die Erde ursprünglich eine Wüste gewesen ist vgl. S. 4f. Die Übersetzung der LXX ἀόρατος καλ ἀκατασκεύαστος ist eine sehr ungefähre Umschreibung. Auch die Phönizier kennen die Βάαν, aber als Weib des Windes Κολπία, das sie mit der Nύξ gleichsetzen und als Urmutter des Menschen betrachten; die Babylonier haben eine Göttin Bau, Weib des Kriegsgottes Ninib. Ob die hebräische Vorstellung mit der phönizischen, und ob beide mit der babylonischen ursprünglich identisch sind, steht dahin, vgl. Zimmern, KAT3 410 A.5, 509 A.1. - Daneben steht eine andere Anschauung vom Weltanfang, wonach die Welt ursprünglich Finsternis und Wasser war. Dim Urmeer, fem.; auch dies Wort ist Terminus. In der gegenwärtigen Welt ist (בָּבֶּה) der Ozean, der unter der Erde lagert Gen 4925 Am 74 n. a.. Wenn min nach Gen 1 in der Urzeit die ganze Welt erfüllt hat, so muß es eine vermittelnde Vorstellung gegeben haben, wonach Gott die urzeitige and zurückgetrieben und in den Tiefen der Erde verschlossen hat; diese Vorstellung findet sich am deutlichsten Or Man 3. - Daraus, daß das Wort im Sing. niemals determiniert gebraucht, also wie ein Eigenname behandelt wird, ist zu schließen, daß Tehom ursprünglich eine mythologische Größe d. h. eine Göttin gewesen ist; ebenso בל Kulturland, Erde. Die Richtigkeit des Schlusses beweist das babylonische Tiâmat = hebr. יְתְהוֹם; Tiâmat ist das Urmeer, als Göttin oder weibliches Ungetüm vorgestellt. Dieselbe Vorstellung vom Urmeer, aus dem alles entstanden ist, auch bei den Ägyptern und sonst. Im AT ist parallel Ps 1046, wonach Tehom einst die Erde wie ein Gewand bedeckt hielt. Die Annahme eines wäßrigen oder schlammigen Urstoffs erklärt sich offenbar aus einer bestimmten Naturanschauung vgl. das »Allgemeine« 3. -Mit Tehom zusammen gehört die Vorstellung der Finsternis. Auch im Babylonischen stehen Urmeer und Finsternis beisammen (so besonders deutlich in dem Schöpfungsbericht des Berosus). Die Lehre, daß die Welt aus Finsternis geworden sei, finden wir auch bei Babyloniern, Ägyptern, Indern, Phöniziern, Griechen, Chinesen (Wilhelm, Zeitschr. für Missionskunde u. Religionswissenschaft XXI 49) und sonst: die Nacht ist das Erste, Ursprüngliche, das Licht der Anfang der gegenwärtigen Welt. - Beide Vorstellungen: daß im Uranfang »die Erde eine Wüste und Leere«, und daß »Finsternis über dem Urmeer« gewesen sei, sind ursprünglich zwei verschiedene Theorien vom Anfang der Welt. Der folgende Satz bringt eine dritte, wiederum wohl ursprünglich allogene Theorie hinzu; daß diese verschiedenen Anschauungen sich hier ganz gut ve tragen, kommt daher, daß sie sehr abgeblaßt und - wie es die Natur des Stoffes mit sich bringt - in düsteres,

fah, daß das Licht gut war. Dann schied Gott das Licht von der Finfternis.

unheimliches Geheimnis gehüllt sind. - Diese Schilderung des Uranfangs ist gerade in ihrer Einfachheit großartig und eindrucksvoll. - »Der Geist Gottes brütete auf der Fläche der Wasser«. Die הרה Gottes ist sonst 1) die göttliche Kraft oder das göttliche Wesen, das die »dämonischen« Erscheinungen im Menschen wirkt; Wirkung der קום ist alles Gewaltige und Geheimnisvolle im Menschenleben, was über Menschenkraft und Menschenmaß hinausgeht, besonders die mysteriösen Erfahrungen, die der Prophet erlebt. 2) Damit verwandt ist die Vorstellung vom lebenschaffenden Geiste oder Hauche Gottes, der im Menschen und in den anderen Kreaturen das wunderbare Geheimnis des Lebens wirkt Ps 10429f. — Hier als ἄπαξ λεγόμενον wird die της gedacht als die lebengebende, gestaltende göttliche Macht, die im Uranfang über den gestalt- und leblosen »Wassern« schwebt. Dieselbe Vorstellung auch in phönizischer Kosmogonie (Philo Byblius bei Euseb. praep. ev. I 10), wonach im Uranfang außer dem trüben, finsteren Chaos das πνεῦμα (beschrieben als ἀἡρ ζοιμώδης καὶ πνευματώδης) vorhanden gewesen ist. — Das Wort Dtn 3211 vom Adler, der mit ausgebreiteten Flügeln seine Jungen schützt (man lese nach LXX יציז »schützt« für יעיר); als Grundbedeutung des Wortes dürfen wir wohl nach dem Syrischen »brüten« annehmen und vermuten, daß hier die uralte und weitverbreitete Spekulation vom Weltei nachklingt (Dillmann, Delitzsch u. a.). Wir finden diese Spekulation bei Indern, Eraniern, Orphikern (Chantepie II 2 324), in allen drei phönizischen Kosmogonien, bei den Polynesiern (vgl. Waitz-Gerland, Anthropologie der Naturvölker VI 234. 237. 241. 665, A. Bastian, Heilige Sage der Polynesier 12. 229. 240f.) und sonst vgl. Dillman 4. 20, Lukas, Kosmogonien der alten Völker Register s. v. Ei). Die Spekulation vom Weltei geht von der Eiform des Himmels aus (vgl. die chinesische Lehre bei Wilhelm, Zeitschr. f. Missionskunde u. Religionswissenschaft XXI 44); den unteren Teil der Erde oder den Himmel unter der Erde denkt man sich dabei als die andere, unsichtbare Seite des Eis, als Anschauung der Eranier bezeugt im Mînôkhired 449 (West, Sacr. Books East XXIV 85) vgl. Windischmann, Zor. St. 284). Das Werden der organisierten Welt aus dem Urwasser wird verglichen mit der Entstehung des jungen Vogels aus der Flüssigkeit des Eis. Entstanden ist also aus dem Weltei, wie wir mehrfach ausdrücklich hören, Himmel und Erde (vgl. Lukas, Kosmogonien 89, 147, 194). Dies ist, da es gerade als phönizische Lehre - aus Mochos bei Damascius - bezeugt ist, auch für die ursprüngliche Meinung der bier zu Grunde liegenden israelitischen Kosmogonie zu halten. Diese Anschauung vom Weltei, nach unseren Begriffen sehr naiv, ist in der Urzeit einmal höchst geistvoll gewesen. Auch daß das göttliche Weltprinzip קיה genannt wird, kann sehr alt sein; wir würden uns diese אין ursprünglich als einen warmen Wind, der das Ei ausbrütet, zu denken haben. - Jedenfalls aber ist in Gen 1 aus der ganzen Vorstellung nur ein geringer Rest erhalten: vom Weltei wird nicht mehr gesprochen, und was durch das Brüten des Geistes geschieht, wird nicht gesagt. Vielmehr setzt das Folgende gegenüber v. 2 ganz neu ein, mit einer neuen Gestalt, dem (persönlichen) Gott (= Jahve) und mit einem neuen Schöpfungsprinzip, dem Worte Gottes. Denn der schaffende Gott und der brütende Geist haben eigentlich keine innere Beziehung, sondern schließen einander geradezu aus: dem Brüten des Geistes liegt die Vorstellung zu Grunde, daß das Chaos sich von innen heraus entwickelt; der schaffende Gott aber legt von außen her der Welt seinen Willen auf. Der Grund der Verdunkelung gerade dieses Zuges ist klar: der Supernaturalismus hat die Idee der Evolution in den Hintergrund gedrängt (Wellhausen, Prolegomena 6 296). Der jüdische Erzähler aber, der das Urprinzip nicht einfach מחים, sondern רבה אלהים nennt, denkt bei אלהים an den Gott Israels; in seinem Sinne wird »Geist Gottes« zu übersetzen sein. — 3 Alles Folgende entsteht durch Gottes Wort. Auch diese Vorstellung von der Schöpfung durch das Wort kommt bei vielen Völkern vor: Marduks Wort wirkt Wunder; die Ägypter wissen, daß Thoths Instrument bei der Weltschöpfung das Wort war (Lange bei Chantepie de la

<sup>5</sup>Und Gott nannte das Licht Tag, und die Finsternis nannte er Nacht. So ward Abend und Morgen: erster Tag.

Saussave I<sup>2</sup> 147): ähnliches bei den Indern (Lukas, Kosmogonien 81, 82, 97) und selbst bei den Quiches in Guatemala (Lukas 261); für spät-ägyptische Zeit vgl., Reitzenstein, Poimandres 5 A. 3 vgl. S. 63f. Dieser Gedanke steht ursprünglich nicht so hoch, wie es uns scheint: das gesprochene Wort, das Wunder wirkt, ist, wie der Mardukmythus besonders deutlich zeigt, eigentlich das Zauberwort. Aber anderseits ist die Vorstellung vom Schaffen durch das Wort hoher Vergeistigung fähig, da das Wort als Ausdruck des Willens gefaßt werden kann. In solchem Sinne aber hat der jüdische Erzähler die Vorstellung genommen und dadurch seinen Gedanken von Gottes Verhältnis zur Welt ausgedrückt: Gott wirkt auf die Welt durch seinen Willen; er geht nicht in die Welt ein und »bildet« mit seinen Händen (so in der älteren Erzählung 27. 19. 22), sondern er bleibt über ihr, außen, stehen und befiehlt, was werden soll: er spricht, da wird es Ps 339. -Diese kurzen Sätze 3 sind der klassische Ausdruck des Supernaturalismus. Nur noch ein letzter Hauch mythologischer Färbung ist ihnen geblieben. Solche Sätze sind es, die unserer Erzählung einen unvergänglichen Wert geben. Befehl und Vollzug sind hier sehr knapp gehalten; der Vollzug folgt unmittelbar und genau in denselben Worten wie der Befehl, um anzudeuten, daß es sofort und genau so geschieht, wie Gott befohlen hat. Über die ästhetische Würdigung der Worte im folgenden. - Das Licht ist die erste Schöpfung; ohne Licht kein Leben und keine Ordnung. Vor dem Licht war die Welt dunkel, leblos, wirr; Finsternis und Chaos sind grauenvoll; grauenvoll ist auch die שׁמִיל, die kein Licht Lat; das Licht ist gut und heilsam. Ähnliche Gedanken vom Licht als der ersten Schöpfung auch bei den Indern, den Griechen, Phöniziern u. s. w. Eine schöne Erklärung des Eindrucks von Finsternis und Licht bei Herder, Älteste Urkunde des Menschengeschlechts. - Sehr auffallend ist nach modernen Begriffen, daß das Licht lange vor den Lichtkörpern 14ff. entsteht. Dieser Umstand, von modernen »Apologeten« viel behandelt, macht dem Antiken keine Schwierigkeit: er denkt sich das Licht als ein selbständiges Ding, als einen feinen Stoff; er fragt, wo das Licht wohne Job 3819f., oder wie schwer es sein möge: wie niemand der Irdischen den Ton sehen kann, so kann auch kein Mensch und nur Gott das Feuer wägen IV Esr 45 537. Danach erscheint es dem Antiken sehr plausibel, daß das Licht älter als die Gestirne ist. In den heidnischen Kosmogonien gehört das Licht zum Wesen der oberen Götter. - 4a »Gott befand das Licht, daß es gut ist«; zur Kstr. § 117h. Ein ähnliches Wort wiederholt sich bei den folgenden Schöpfungen. Dem Künstler gleich, der, wenn der Rausch des Schaffens verflogen ist, sein Werk kritisch mustert, so sieht Gott jede Schöpfung nachträglich an, prüfend, wie sic geworden sei; und jede befindet er gut und schön: das Werk ist gelungen; »Gott freut sich seiner Schöpfungen« Ps 10431. - So wie Gottes Urteil über die Welt, lautet natürlich auch das Urteil des Erzählers: die Welt ist gut. Im Jubelhymnus besingt das alte Israel des Weltenschöpfers Weisheit und Güte. Ganz anders denkt hierüber das spätere Judentum: die Welt liegt im Argen. - Man beachte, daß die Finsternis nicht »gut« genannt wird und eigentlich auch nicht Gottes Schöpfung ist. Trotzdem wird im folgenden die Finsternis von Gott geschieden und benannt. Den Gedanken weiterführend, dürfen wir also sagen: daß Gott die Finsternis, die nicht seine Schöpfung ist, doch zu seinem Eigentum gemacht und in die Ordnung seiner Schöpfungen mit einbezogen hat. - 4b »Gott schied zwischen Licht und Finsternis«, d. h. er bestimmte, daß sie nicht mehr in einander fließen, sondern von nun an gesondert existieren sollen; konkret ausgedrückt: er gab jedem von beiden einen besonderen Ort in der Welt Job 3819. Charakteristisch für die Erzählung ist, daß sie so blaß redet, und mit keinem Worte andeutet, wie der regelmäßige Wechsel von Licht und Finsternis, den Gott ordnet, eigentlich vor sich gehe. - Das »Scheiden« auch 6. 7. 14. 18; die Voraussetzung des Wortes ist eigentlich, daß die Dinge vor der Schöpfung wüst und wirr in einander gelegen

<sup>6</sup> Gott sprach: es werde eine Feste zwischen den Wassern, die bilde eine Scheidewand zwischen den Wassern. 'und es geschah also': <sup>7</sup>So machte Gott die Feste und schied das Wasser unter und das Wasser über der Feste. <sup>8</sup>Und Gott nannte die Feste Himmel. So ward Abend und Morgen: zweiter Tag.

haben, daß sie aber durch Gottes Schöpfung ordentlich aus einander gestellt worden sind. Doch ist dieser Gedanke der »Scheidung« nicht in der ganzen Geschichte konsequent durchgeführt; das Licht z. B. ist eine neue Schöpfung. - 5a »Tag« und »Nacht« sind nach der Auffassung des Verfassers die Namen der Tageszeiten; »Finsternis« und »Licht« sind sie ihrer Art nach. »Finsternis und Licht« sind also Definitionen von »Tag und Nacht«. Ebenso ist »Feste« Definition von »Himmel« 6; »Trockenes« von »Erde« und »Wasseransammlung« von »Weltmeer« 10. — Daß Gott auch die Namen nennt, erscheint uns sehr naiv, dem Antiken aber ganz natürlich: die Dinge haben erst dann ihre richtige Existenz, wenn sie ihre Namen haben. Ein ähnlicher Gedanke auch im Eingang des babylonischen Schöpfungsmythus. Zugleich ist das Benennen Vorrecht dessen, der die Gewalt hat (Zapletal, Schöpfungsbericht 15f.): indem Gott die Namen gibt, legt er fest, daß er der Herr ist. Der moderne Gedanke, daß Name und Sache im Grunde nichts mit einander zu tun haben, daß der Name etwas Zufälliges, geschichtlich Gewordenes, bei jedem Volk ein anderer ist, würde dem antiken Denken ganz unmöglich sein. Vielmehr erscheint der Name dem Antiken als selbstverständlicher Ausdruck der Sache selbst: die Dinge heißen so, wie sie heißen. - Dabei wird natürlich gedacht, daß Gott hebräisch spricht: die hebräische Sprache ist die eigentliche Sprache; die anderen Völker »reden« nicht eigentlich, sondern sie »stammeln« nur. Das ist der naive Hochmut jedes antiken Volkes. - 5b Der Zeitraum eines Tages wird hier nach seinen beiden Abschnitten genannt: poetisch-feierlicher Ausdruck. Nun fragt sich, ob mit den Worten »Abend - Morgen« die beiden Anfänge oder die Enden eines Tages gemeint sind, ob also der neue Tag nach dieser Zählung mit dem Abend (so Neh 1319 Dan 814) oder dem Morgen beginnt. Da aber zuerst das Licht entsteht und es dann Abend »ward«, so ist das Letztere wahrscheinlich. Parallel wäre: die Erde ward grün, die Erde ward weiß: ein Jahr war vergangen. Auch im Babylonischen gibt es beide Tagesrechnungen, Jastrow, Rel. Bab. u. Ass. I 67. 75. - Auffallend ist, daß der regelmäßige Wechsel von Tag und Nacht schon eher eintritt, als die Sonne am Himmel wandelt; sehr nahe liegt es daher, zu vermuten, daß die Einteilung in 7 Tagewerke ursprünglich nicht zum Stoffe der Erzählung gehört hat, sondern erst nachträglich hinzugekommen ist; 'vgl. darüber im folgenden S. 109. 118. - Natürlich sind die »Tage« Tage und nichts anderes; der Erzähler will sagen: der regelmäßige Wechsel von Nacht und Tag, den wir gegenwärtig vor Augen haben, stammt vom ersten Tage her. Überdies würde die Einsetzung des siebenten als des heiligen Tages ganz hinfällig, wenn man die »Tage« nicht als Tage faßte. Der Erzähler wird eine besondere Verherrlichung Gottes darin gesehen haben, daß er für so gewaltige Werke nur je einen Tag gebraucht hat; so mühelos schafft Gott! Die Beziehung der Schöpfungstage auf Perioden von 1000 Jahren oder dgl. ist also eine sehr willkürliche Eintragung aus ganz allogenen Gedankenkreisen. — אָדָתי § 98a.

6-8 Zweiter Tag. Die Wölbung des Himmels, wie wir wissen, nur eine optische Täuschung, ist nach der Annahme der Antike ein fester Bau, auf Säulen gegründet Job 2611, mit Türen und Fenstern Gen 2817 II Reg 72; einem Zelt, einem Hause oder einer Stadt, an Stoff einem Spiegel oder Sapphir vergleichbar. Über dem Himmel aber befindet sich ein unerschöpfliches Meer himmlischer Wasser (Ps 1484). Wo käme denn auch sonst der Regen her? Der Regen ist eine Entleerung himmlischer Wasservorräte, wenn Gott die Schleusen des Himmels öffnet Gen 711 II Reg 72. 19. Die Vorstellung von einem festen Himmelsgewölbe ist bei den Naturvölkern allgemein verbreitet vgl. Tylor, Anfänge der Kultur II 71; auch Homer spricht sie in den dem Himmel gegebenen Beiworten

<sup>9</sup> Gott sprach: es sammele sich das Wasser unter dem Himmel an einen Ort, daß das Trockene sichtbar werde! Und es geschah also. <sup>10</sup> Und Gott nannte das Trockene Erde und die Sammlung des Wassers nannte er Meer. Und Gott

πολύχαλχος, χάλχεος und σιδήρεος aus. Das himmlische Meer bei Babyloniern (vgl. das bekannte Bild des über den himmlischen Wassern thronenden Samas, abgebildet z. B. in Guthes BW 67), Persern (Tiele, Geschichte der Religion im Altertum II 290 ff.), Ägyptern (Erman, Äg. Rel. 5ff.), Chinesen (Wilhelm, Zeitschr. für Missionskunde und Religionswissenschaft XXI 44) und Naturvölkern (Waitz-Gerland, Anthropologie VI 269). Dies himmlische Meer ist ursprünglich der Himmel selbst, den man sich als ein spiegelklares, dort oben wunderbar hängendes Gewässer vorstellte: das »gläserne Meer« Ap Joh 46 u. a. - Ein anderer Teil der Wasser aber befindet sich hier unten, auf Erden (und unter der Erde). Demnach ist die Welt so entstanden, daß Gott die Urwasser in zwei Teile geschieden hat, die Wasser oben und die Wasser unten, und daß er das Firmament als Scheidewand zwischen beide gestellt hat. Hiernach ist die Feste Gottes Werk im eigentlichen Sinne, ebenso wie das Licht: die Welt wird von Gott aus dem gegebenen Stoff (Finsternis und Wasser) und aus seinen eigenen neuen Schöpfungen zusammengeordnet, Meinhold 38. - Die Behauptung Wincklers (Forschungen III 387f.) und seiner Schule (vgl. Jeremias, ATAO2 164), daß בקרב der Tierkreis sei, ist durch den Text selbst in keiner Weise nahegelegt, vielmehr nach dem klaren Wortlaut von v. 8 nnrichtig: יבויב ist eine Definition vom »Himmel« vgl. zu 5a, also nicht ein Teil des Himmels; wogegen auch der Ausdruck »Feste des Himmels« 14ff. keineswegs spricht: auch wir können vom »Gewölbe des Himmels« sprechen, webei das Gewölbe eben nichts anderes als der Himmel selber ist. - Die Vorstellung, daß einst Oberes und Unteres, Himmel und Erde zusammengelegen haben und daß die Schöpfung in einer Spaltung beider besteht, findet sich vielfach: bei den Phöniziern spaltet sich das Weltei in Himmel und Erde, so Mochos bei Damascius 125; ähnliches auch im Indischen, Lukas, Kosmogonien 89 f.; bei den Ägyptern hebt der Gott Schu die Göttin des Himmels Nut, die auf dem Erdgott Keb lag, empor und trennt so Himmel und Erde, Erman, Äg. Rel. 31f.; die Trennung von Himmel und Erde, die einst zusammen ein Gebilde gewesen seien, erzählt auch die Melanippe des Euripides Fr. 484 (Trag. graec. fragm. 2 ed. Nauck 511) vgl. A. Dieterich, Mutter Erde 42; besonders nah verwandt ist das Babylonische, wonach Marduk das Urmeer Tiâmat in zwei Teile spaltet. — ניהר מַבְהִיל § 116 r. ביהריבן im hebr. Text hinter 7, ist, wenn es nicht Glosse ist, mit LXX hinter den göttlichen Befehl 6 zu stellen; ebenso steht die Formel 11. 15. 24. — Hinter sa liest LXX: בְּרָשָּׁא מֹ בְּרִיטוֹב; ob ursprünglich (Schwally, ARW IX 162)? oder nur harmonisierender Zusatz der LXX (Fränkel 60)? Der Verfasser hat die Formel hier vielleicht mit Willen ausgelassen, weil die unteren Wasser nech ungeschieden, noch nicht »gut« sind. -

sah, daß es gut war. — 11 Gott sprach: die Erde lasse junges Grün hervorsprossen: Kraut, das Samen bringt, 'und' Fruchtbäume, die Früchte auf Erden tragen, das ganze Geschlecht, worin ihr Same ist! Und es geschaft also: 12 Die Erde ließ junges Grün hervorgehen: das ganze Geschlecht des Krautes, das Samen bringt, und das ganze Geschlecht der Bäume, die Früchte tragen, worin ihr Same ist. Und Gott sah, daß es gut war. 13 So ward Abend und Morgen: dritter Tag.

14 Gott sprach: es werden Leuchten an der Feste des Himmels, zu scheiden Tag und Nacht; die sollen Zeichen und Zeiten kundtun, Tage und Jahre; <sup>15</sup> und sollen als Leuchten stehen an der Feste des Himmels, daß sie leuchten auf Erden. Und es geschah also: <sup>16</sup> So machte Gott die beiden großen Leuchten: die größere Leuchte, daß sie den Tag beherrsche, und die kleinere Leuchte, daß sie die Nacht beherrsche, und die Sterne. <sup>17</sup> Und Gott setzte sie an die Feste des Himmels, daß sie leuchten auf Erden, <sup>18</sup> daß sie den Tag und die Nacht beherrschen, und daß sie scheiden Licht und Finsternis. Und Gott sah, daß es gut war. <sup>19</sup> So ward Abend und Morgen: vierter Tag.

Varianten der LXX in Gen 1 gleichmachende Auffüllung sein; »konsequente Konformität ist nicht das Prinzip des ursprünglichen Textes« (Wellhausen, Composition<sup>3</sup> 184). --11-13 Schöpfung der Pflanzen. Gott befiehlt der Erde, Pflanzen hervorzubringen. Die Erde - so wird P gedacht haben - hat die Fähigkeit dazu, eben kraft dieses göttlichen Wortes vgl. zu 24. Zu Grunde liegt die Naturbeobachtung von der Fruchtbarkeit des Bodens, wenn er im Frühling seeben austrocknet. Auch in der Rezension der babylonischen Schöpfungsgeschichte bei Berosus wird vorausgesetzt, daß die Erde sofort nach ihrer Entstehung aus den Wassern fruchttragend (καρποφόρος) ist. — κτίπ das junge, frische Grün, wie es damals zuerst und noch jetzt nach dem Winterregen hervorsprießt; aus diesem win wächst alles Übrige. Der Verfasser, der Genauigkeit, Klassifikationen und Definitionen liebt, teilt die Pflanzen ein in 1) auf Kräuter und 2) yn Bäume; beide unterscheiden sich nach Art der Fortpflanzung: der zwz zeugt (nackten) »Samen«, der zwz »Früchte«, in denen der Same eingehüllt ist. Als ältester Anfang der Botanik angesehen ist diese Klassifikation nicht schlecht. - Der Blick des Verfassers weilt auf der Art der Fortpflanzung, ebenso 22.28: die Welt ist so geschaffen, daß sie von nun an aus sich selber Bestand hat; auch das ist Supernaturalismus. - Auf diese Klassifikation von »Baum« und »Kraut« kommt der Verfasser 29f. zurück. - Darauf, daß Gott selber (hier und im folgenden) die Definitionen der Klassen ausspricht, legt der Verfasser großen Wert: er will deutlich machen, daß Gott es ist, der die Klassen festgesetzt und so die Ordnung der Welt selber bestimmt hat: die Klassen sind ewig. -- بالإسرية 2 zur Form § 91 d. Der Ausdruck, charakteristisch für P, ist ein Terminus der Priestertora, bei Aufzählung von Gattungen üblich, um zu bezeichnen, daß die ganze Gattung ohne Ausnahme gemeint ist: »nach seinem (gesamten) Geschlecht«, alle Unterarten mitgerechnet, z. B. Lev ·11 14-16. - Man lese mit Sam LXX Peš Vulg זיי 11 wie v. 12 Ball.; vielleicht ist auch mit Ball ביר zu streichen. - לְּמֵינוֹ 11, das wie überall zum Gattungswort, hier zu אָדָ gehört, stört den Anschluß des Relativsatzes und ist wohl gleichmachender Zusatz; om LXX hex. Kittel.

 2° Gott sprach: es wimmle das Wasser von einem Gewimmel, von lebendigen Wesen, und Gevögel fliege über die Erde hin vor der Feste des Himmels! <sup>21</sup> Soschuf Gott die großen Meeresdrachen und das ganze Geschlecht sämtlicher Wesen, die leben und weben, von denen das Wasser wimmelt, und das ganze Geschlecht alles geslügelten Gevögels. Und Gott sah, daß es gut war. <sup>22</sup> Und Gott segnete

»Lampen« - nicht modernisierend: »Lichtörter« zu übersetzen - ist ein Nachklang mythologischer Anschauung; der Ägypter nennt den Sonnengott »die lebendige Lampe« (Erman, Äg. Rel. 62f.); auch im hebräischen Kultus werden die (sieben) Sterne als Lampen dargestellt vgl. den siebenarmigen Leuchter, Zach 4 und die sieben Leuchter Ap Joh 112. Bei P ist von der Poesie dieser Anschauung nichts mehr zu merken; bei ihm ist es bare Prosa; die Gestirne sind Lampen. - Die astrouomischen Vorstellungen des Verfassers sind natürlich keine anderen als die seiner Zeit: die Gestirne sind von Gott »an den Himmel gestellt«; und sie kommen nur in sofern in Betracht, als sie mit der Erde in Beziehung stehen. Dagegen sind diese Worte von größter Bedeutung in der Geschichte der Religion. Bei den Völkern ringsumher und besonders in der babylonischen Weltkultur galten die Gestirne als Götter. Auch in Israel finden sich von der ältesten bis zur jüngsten Zeit genug Spuren davon, daß dieser Glaube eingewirkt hat. Hier aber ist diese Betrachtung vollständig ausgetrieben; der Jahveglaube hat über die Gestirnreligion gesiegt, und die Gestirne sind nur noch Sachen, ohne irgend eine Bedeutung für die Religion. In voller Gemütsruhe kann der Verfasser nachdenken, welchen Zweck die Sterne in der Welt haben mögen. Daß gerade bei dieser Schöpfung ein Zweck mitgeteilt wird (ein Ansatz dazu auch schon bei der Schöpfung des Himmels 6), ist begreiflich genug; denn bei keinem anderen Wesen der ganzen Welt drängt sich der geozentrischen Betrachtung diese Frage so auf wie bei den Sternen. Der Zweck aber ist: sie trennen die Tageszeiten; wenn die Sonne aufgeht, wird es Tag; sie dienen in ihrem Erscheinen und Untergehen zu Zeichen (Jer 102) und Zeiten und Tagen und Jahren, d. h. sie künden die Himmelsgegenden und die künftigen Dinge (Witterung, Pflanzen- und Tierleben, Astrologisches) an, und nach ihnen berechnet der Mensch den Kalender; sie sind Lampen, die der Erde Licht geben; die Sonne aber »herrscht« am Tag und der Mond des Nachts. Nur in diesem Ausdruck »herrschen« vgl. zum Ausdruck Job 3833) sowie in der »Stellung der Gestirne an der Spitze der lebenden Wesen« (Meinhold 40 vgl. darüber unten S. 118 f.) klingt ein letzter Rest des Gedankens an, daß die Gestirne einst beseelt, und daß sie himmlische Herrscher, Götter gewesen sind: so sind Samas und Sin im Babylonischen Gott-Könige; »den Mond ließ er aufleuchten, unterstellte ihm die Nacht«, heißt es im babylonischen Schöpfungsmythus V 12, und im späteren Judentum, das viel von Gestirn-Engeln redet (vgl. z. B. Aeth Hen 82), ist der alte Glaube wieder aufgelebt, Bousset, Rel. des Judentums<sup>2</sup> 370 ff. »Die heidnischen Mythen sind [Gen 1] zu rednerischen Metaphern, poetischen Bildern depotenziert« (Franz Delitzsch). Man kann sagen, diese Betrachtung über den praktischen Nutzen der Gestirne sei recht nüchtern; aber sicherlich ist diese Nüchternheit der mythologischen Betrachtung, die in ihnen Götter und Halbgötter sieht, religiös unendlich überlegen. Und die moderne Naturwissenschaft, die das Wesen der Gestirne besser als Gen 1 bestimmt, wäre unmöglich gewesen, wenn die Religion nicht vorher die Geister aus ihrer Gebundenheit an die Natur befreit hätte. -Die Aufzählung der Bestimmungen der Gestirne 14f. ist nicht eben gut geordnet; vielleicht ist nachträglich am Text gearbeitet worden (Holzinger). Stade, ZAW XXII 328 streicht אלמאלי, das sehr stört. LXX hat in 14 einen gleichmachenden Zusatz.

\*20—22 Fünfter Tag, Schöpfung der Fische und Vögel. Ihrer Art nach gehören Fische und Vögel kaum zusammen; auch hier zeigt sich, daß das Sechstagewerk zum Stoff nicht recht paßt; der Verfasser hat zwei verschiedene Werke zusammennehmen müssen, um die Sechszahl nicht zu überschreiten; ähnlich beim dritten Tage, vgl. darüber unten S. 118. — Auch hier klassifiziert der Verfasser; er unterscheidet nach der Größe

sie und sprach: seid fruchtbar und mehret euch, und erfüllet das Wasser im Meer, und das Gevögel mehre sich auf Erden. 23 So ward Abend und Morgen: fünfter Tag.

24 Gott sprach: die Erde lasse hervorgehen das ganze Geschlecht lebendiger Wesen: Vieh, Gewürm und das ganze Geschlecht des Wildes auf dem Felde! Und es ward also: 25 Gott machte das ganze Geschlecht des Wildes auf dem Felde und das ganze Geschlecht des Biehs und das ganze Geschlecht alles Gewürms auf dem Boden. Und Gott sah, daß es gut war. — 26 Gott sprach: lasset uns Menschen machen nach unsern Bilde und Gleichnis; die sollen herrschen über die Fische des Meeres und das Gewögel des Himmels und das Vieh und alles 'Wild' des Feldes und alles Gewürm, was auf Erden kriecht.

24-31 Sechster Tag, Schöpfung der Landtiere 24. 25 und Menschen 26-30. - 24. 25 Die Landtiere werden von der Erde hervorgebracht, wie 11 die Pflanzen; ähnliche Aussagen finden sich auch in andern Kosmogonien: nach ägyptischer Lehre erzeugt der von den Sonnenstrahlen erhitzte Nilschlamm Menschen, Tiere und Pflanzen (Chantepie, de la Saussaye I2 147); nach der phönizischen Tradition (aus Philo Bybl. bei Euseb. praep. ev. I 10) sind aus dem Urschlamm Mot alle Erzeugnisse der Schöpfung entstanden: bei Ovid Met I 416 ff. entstehen die Tiere nach der Flut aus dem durch die Sonne erwärmten Schlamm; vgl. auch A. Dieterich, Mutter Erde 36 ff., besonders 42. 53. 67 u. a. Dieser Zug führt wohl auf eine gebärende »Mutter Erde« als das Prinzip der Welt und ist hier mit dem Supernaturalismus, so gut es ging, vereinigt. Dem Verfasser ist er deshalb wertvoll, weil er auch daran den Unterschied von Tier und Mensch zeigen kann: die Menschen sind von Gott selber gemacht 26ff. - Die Landtiere werden ihrer Natur nach bezeichnet als with und klassifiziert als 1) בַּהֶּמֶה zahmes Vieh, Herden- und Lasttiere, 2) גָּמֶשׁ kriechendes Getier wie Schlangen, Eidechsen, Frösche u. s. w. und 3) מַנְיוֹי Raubtiere, Wild. Der Verfasser meint natürlich, daß die Tiere so geschaffen seien, wie sie gegenwärtig sind; die zahmen Tiere also als »zahme« Tiere. — אָרָהוֹ־אָרָהָ § 900, ein archaistischer Ausdruck, darum hier in der (feierlichen) Rede Gottes; der prosaische Ausdruck ביית הארץ 25 in der Erzählung. - Der Segensspruch fehlt, wohl um das sechste Tagewerk, das schon sehr lang geraten ist, nicht zu überladen; oder ist er vielleicht nur von einem Abschreiber ausgelassen worden? (Zapletal, Schöpfungsbericht 25). — 26-30 Schöpfung der Menschen. Der Verfasser ist bestrebt, die hohe Würde des Menschen hervorzu-

<sup>1)</sup> die großen בְּיִבית: das sind die größten Wassertiere, von denen die Sagen erzählen, ursprünglich mythologischer Art; 2) alle übrigen Wassertiere; der Verfasser vermeidet es, sie bei ihrem Namen דָּכִים Fische« zu nennen, sondern er definiert sie als salle lebendigen Wesen, die sich regen, von denen das Wasser wimmelt«. Ebenso vermeidet er den Namen »Vögel«, sondern definiert sie als שיה Flugtiere, genauer als אוף קבף Flugtiere mit Fittigen«. - Nach 20 liest LXX , vielleicht hier richtig, Schwally, ARW IX 162. - בי הרקשים הרקשים 21 zur Kstr. § 126x. - Das Suffix in מלינהט ist, da von pur der Sing. vorkommt, für ein Sing.-Suffix zu halten § 91c; anders § 91k. -Durch einen göttlichen Segensspruch erhalten Fische und Vögel die Fortpflanzungsfähigkeit; ebenso die Menschen 28. Die Erzählung antwortet hiermit auf die Frage, woher die geheimnisvolle Kraft der Zeugung komme? Das ist die Macht des göttlichen Wortes! Eine solche wunderbare Wirksamkeit von Gottesworten glaubt das ganze hebräische Altertum. Die Erzählung macht hierbei einen charakteristischen Unterschied zwischen den Pflanzen und Tieren; die Pflanzen werden gleich so erschaffen, daß sie Samen und Frucht hervorbringen, die Vögel aber und Fische bekommen einen besonderen Segen. Der Grund dieses Unterschiedes ist wohl dieser: daß die Pflanzen Samen tragen, aus denen neue Pflanzen werden, erscheint selbstverständlicher, natürlicher, daß die Tiere unmittelbar Tiere hervorbringen, dagegen viel wunderbarer, bemerkenswerter.

27So schuf Gott den Menschen nach seinem Bilbe nach dem Bilbe der Gottheit schuf er ihn, als Mann und Weib schuf er sie.

heben: der Mensch ist Gottes letzte, höchste Schöpfung; über ihn wird besonders ausführlich gehandelt; er ist, im Unterschiede zu den anderen Lebewesen von Gott selber gemacht worden; darum hat auch 26 das Gotteswort, das der Schöpfung des Menschen vorhergeht, eine andere Form: nicht wie bei den übrigen Schöpfungen, die eines Befehls (»es werde« oder »die Erde bringe hervor«), sondern die Form der Ankundigung eines Entschlusses (\*wir wollen Menschen machen\*); vgl. die feierliche Einleitung zur Menschenschöpfung in dem neugefundenen Stück des babylonischen Schöpfungsepos KAT<sup>3</sup> 586. Ausdrücklich ausgesprochen wird die besondere Würde des Menschen, indem erzählt wird, daß der Mensch nach Gottes Bilde geschaffen, und daß ihm die Herrschaft über die Tiere gegeben sei. - Eine viel verhandelte Frage ist, wie der Plural »wir wollen Menschen schaffen nach unserem Bilde wie unsere Ähnlichkeit« zu verstehen sei. Dieselbe Redeweise 117 (322) Jes 68. 1) Die frühere Erklärung, die hier eine Anspielung an die Trinität findet, kann nicht mehr in Betracht kommen. 2) Auch als Pluralis maiestaticus ist dieser Plural nicht zu fassen; die Sitte, daß die Herrscher von sich im Plural sprechen, ist erst durch die Perser in die Welt gekommen Esr 418 I Mak 1019; aber Gen 117 Jes 68 stammen aus weit vorpersischer Zeit. 3) Dillmanns Erklärung, daß Gott »die lebendige persönliche Zusammenfassung einer Fülle von Kräften und Mächten sei«, oder Zapletals (Schöpfungsbericht 28) Hinweis auf die hie und da vorkommende pluralische Kstr. von אלהים (Jos 2419 Gen 2018 vgl. aber zur Stelle) rechtfertigen jedenfalls nicht den Plural in der ersten Person. 4) Demnach bleibt keine andere Erklärung übrig als die natürliche, ja selbstverständliche, daß sich Gott hier zu anderen אלהים-Wesen wendet und sich mit ihnen in dem »Wir« zusammenschließt (so schon Philo; neuerdings Budde 484 A. 1, Stade, Bibl. Theol. 349, Meinhold 43 u. a.). Solche Vorstellung, dem modernen christlichen Bewußtsein höchst fremdartig, ist dem antiken Israel sehr geläufig gewesen: es gibt viele אלהים oder כני אלהים, von denen einige in Gottes (Jahves) Diensten stehen, mit denen zusammen er in himmlischer Ratsversammlung vio die Sachen seines Reiches berät I Reg 2219-22 Job 1 Dan 414 710 Ps 898 Ap Joh 4 u. a. Gottessöhne« sind auch Zeugen der Schöpfung Job 387. Diese Vorstellung kommt vom Polytheismus her, ist aber selber nicht mehr polytheistisch, da sie den einen Gott (Jahve) als den Herrn, als den allein Ausschlaggebenden, die anderen אלהים aber als ihm weit unterlegen, ja als seine Diener betrachtet. Da P sonst die Engel nicht erwähnt, so würde er auf diesen Plural von sich selbst aus kaum gekommen sein; wir schließen also, daß er hier einer älteren Vorlage folgt; und es erhebt sich die Frage, ob hier nicht eine letztlich polytheistische Grundlage hindurchschimmert. - Ursprünglich ist auch diese Beratung mit den שלהים zur Ehre des Menschen erzählt worden: dies höchste Geschöpf konnte nur durch gemeinsame Tätigkeit des ganzen göttlichen Diwan erschaffen werden! - בצלמינו nach unserem Bilde (בְּ der Norm) wie unsere Ähnlichkeit«, zwei synonyme Ausdrücke, wie 53, um den Gedanken zu verstärken; par ist ursprünglich konkreter: »gemaltes Bild, Statues, המרת abstrakter. Sam LXX וכרמותוני. -- Der Gedanke ist nicht, daß der Mensch nach dem Bilde des einen Gottes (Jahve) (»nach meinem Bilde«), sondern nach dem der אלהים-Wesen (»nach unserem Bilde«) gesehaffen sei Ps 86; er ist »der kleine Gott der Welt«. Dasselbe 35. 22 vgl. oben S. 24. 29. Ebendeshalb, um den fast blasphemischen Gedanken der Jahve-Ähnlichkeit nicht aufkommen zu lassen, mag P den Plural haben stehen lassen (vgl. Dillmann). Demnach entfernt sich die jüdische Traf dition nicht weit von dem Richtigen, wenn sie in ihrer Sprache behauptet, der Mensch sei nach dem Bilde »der Engel« geschaffen (Nachweise bei Dillmann). Wenn aber dieser Gedanke also auch nicht allzu hoch gefaßt werden darf, so ist doch diese Idee der אלהים-Ähnlichkeit nach Meinung des Erzählers etwas ganz Gewaltiges. Wie großen Wert 28 Und Gott segnete sie, und er Gott sprach zu ihnen: seid fruchtbar und mehret euch,

er darauf legt, sieht man an der Wiederholung in 27; diese Worte, in gewichtiger Ausführlichkeit, in rhythmischer Sprache (drei Vierer), klingen wie ein, wenn auch schwacher, Nachhall eines Hymnus auf die Herrlichkeit des Menschen, eines Hymnus, wie er etwa in Ps 8 vorliegt. (Doch fehlt בַּבֵּלְמוֹ 27 in LXX; vielleicht ein späterer Zusatz?) - Worin besteht die Gottähnlichkeit? Der Verfasser läßt hierüber kein Wort fallen, da er die Sache für selbstverständlich hält; was er hierüber denkt, wird aber ganz deutlich aus 51-3, der Fortsetzung der Schöpfungsgeschichte bei P: Gott hat Adam nach seinem Bilde geschaffen: Adam aber zeugte Seth nach seinem Bilde. Der zweite Satz ist ganz deutlich: der Sohn sieht aus wie der Vater, er gleicht ihm an Gestalt und Ausschen. Danach ist also auch der erste Satz zu deuten: der erste Mensch ist Gott ähulich an Gestalt und Aussehen. Daß auch noch P die Gottähnlichkeit so verstanden hat, zeigt 96: wer Menschen erschlägt, der tastet im Munschen Gottes Ebenbild an. Demnach bezieht sich diese Ebenbildlichkeit in erster Linie auf den Körper des Menschen, wenn freilich auch das Geistige dabei nicht ausgeschlossen ist. Dieser Gedanke vom Menschen als der εἰχών θεοῦ findet sich auch in griechischer und römischer Tradition: der Mensch ist geformt in effigiem moderantum cuncta deorum (Ovid met I 83); dasselbe im Babylonischen vgl. Jensen, KB VI 1 S. 546 unten, Zimmern, KAT3 503. Der Moderne wird gegen diese Erklärung einwenden, daß Gott überhaupt keine Gestalt habe, da er ja ein Geistwesen sei Joh 424. Dieser Gedanke der Unkörperlichkeit Gottes aber erfordert eine Kraft der Abstraktion, die dem alten Israel unerschwinglich gewesen wäre und erst von der griechischen Philosophie erreicht worden ist. Vielmehr redet das AT überall in großer Naivetät von Gottes Gestalt, von seinen Ohren, Händen und Füßen, von seiner Zunge, seinem Munde u. s. w.; im Paradiese ist Gott spazieren gegangen; Mose hat ihn gesehen, wenn auch nur von hinten, seinen Rücken; an Elia ist er vorübergewandelt u. s. w. Man denkt sich Gott demnach wie einen Menschen, freilich um vieles gewaltiger und furchtbarer. - Nun bemerken wir in Israel daneben schon in alter Zeit eine andere Strömung: die Propheten empfinden es als eine Blasphemie, Gott im Bilde darzustellen: Jahve ist viel zu gewaltig und herrlich, als daß es ein Bild geben könnte, das ihm gliche Jes 4025; aber auch in Worten wagt man nicht, ihn zu schildern Jes 6; und schon in ältester Zeit heißt es, daß sein Antlitz niemand zu sehen vermag; auch Elias und Moses haben es nicht gesehen. Diese Scheu hat zugenommen, je erhabener der Gottesbegriff durch Einwirkung der Propheten im Judentum geworden ist. P speziell vermeidet möglichst die Anthropomorphismen, Holzinger, Hexateuch 380. Jene Zeit hätte also den Gedanken, der Mensch trage Gottes Gestalt, sicherlich nicht hervorgebracht. Demnach hat P diese Vorstellung nicht selber erzeugt, sondern seiner älteren Vorlage entnommen. Der antike Gedanke ist schon Ps 86ff. umgedeutet, wo die Gott-Ähnlichkeit mit der Herrschaft des Menschen über die Tiere kombiniert ist, ebenso JSir 172-4. Aber solcher Gleichsetzung widerspricht der Text von Gen 1, wouach die Herrschaft über die Tiere den Menschen noch durch einen besonderen Segen zugesprochen wird, und besonders 53, wo es sich ganz deutlich einfach um die Gestalt handelt. -Sehr viel behandelt ist der Locus vom Ebenbilde Gottes bei den christlichen Dogmatikern. Hier wird es gewöhnlich mit dem Urstande kombiniert, wovon der Text nichts weiß; nach 51. 3 96 dauert vielmehl das Ebenbild Gottes in der Menschheit fort. Der Hauptunterschied aber zwischen dem AT und der christlichen Dogmatik, diesen Punkt betreffend, besteht darin, daß der Locus in der Dogmatik eine große Kolle spielt - man hat bei Gelegenheit dieser Stelle die ganze Anthropologie entwickelt -, während er im AT keine besondere Bedeutung hat: bei den Propheten oder Psalmisten kommt diese Idee überhaupt kaum vor. — Man lese mit Peš הַבְּלַ־תַּכְּח בַּבְּלַ־תָּכִּח Sievers II 241 streicht רבכל-הארץ. - Als ein Männchen und ein Weibchen schuf er sie« 27; anders J, wo das Weib nicht mit dem Manne zusammen erschaffen, sondern erst nachträglich aus seiner

und erfüllet die Erde und machet sie euch untertan, und herrschet über die Fische bes Meeres und das Gevögel des Himmels und über alles Getier, was sich auf Erden regt. <sup>29</sup>Und Gott sprach: ich gebe euch jeht alles Kraut, das Samen bringt, auf der ganzen Erde und alle Bäume, die Baumfrüchte tragen, die Samen entshalten; das soll euere Speise sein! <sup>30</sup>Und allem Wild des Feldes und allem Gebogel des Himmels und allem, was auf Erden kriecht und sebendigen Odem in sich

Rippe gebildet wird. - Der Wechsel von ins 27a und prs 27b, au dem Schwally, ARW IX 171 ff. Anstoß nimmt, und den Greßmann (ebenda X 364 A. 2) dadurch heben will, daß er beide Male בְּיָבֶ sind Worte daß er beide Male בְּיָבָ sind Worte daß er beide Male בְּיָבָ בְּיִבְ sind Worte des Rechtslebens vgl. aram. בַּרָר נַיָּקְבֶּה in den jüd.-aram. Papyri von Assuan G 17. — Auch andere antike Kosmogonien erzählen von einem Urpaar (so auch 221ff.); dies schien das Naturgemäße zu sein, da von einem Paare alle Späteren abstammen können vgl. oben S. 13. Die Frage, woher sich dann aber die Verschiedenheit der Rassen erklärt, ist noch nicht in den Gesichtskreis des Verfassers getreten. - In keiner Weise aber ist mit der Vorstellung von dem einen Urpaare der Gedanke gegeben, daß alle Menschen darum vor Gott gleich seien (Dillmann); dieser Gedanke ist nicht AT.lich - vielmehr wird im AT überall der besondere Vorzug Israels betont -, sondern erst in einer späteren Phase der Entwicklung aufgetreten. - Ebensowenig soll durch diese Erzählung von dem einen Urpaar die Monogamie als das Ursprüngliche und darum auch das Ideal hingestellt werden vgl. zu 221ff. S. 13 und zu 419 S. 50. - 28 Durch einen »Segen« wird dem ersten Paare die Kraft zu einer so gewaltigen Fortpflanzung verliehen, daß seine Nachkommen die ganze Erde erfüllen; ebensolcher Segen wird den Vögeln und Fischen 22 gegeben, fehlt aber bei den Landtieren 24f.; vgl. auch zu 122. - Daß die Erzählung des P schon an dieser Stelle an die Fortpflanzung der Menschen denkt, unterscheidet sie stark von der parallelen Erzählung bei J 2. 3, wonach die Menschen ihr Geschlecht erst durch eine Sünde entdeckt haben vgl. oben S. 14. - Zugleich wird dem Menschen die Herrschaft über die Erde und über alle Tiere mit starken Ausdrücken (שַבָּטַ יְּשָׁתְ vuntertreten«) zugesprochen; es sind gewaltige Worte, das Programm einer ganzen Geschichte der Kultur des menschlichen Geschlechts! Auch hier klingt - wie es scheint - ein Hymnus auf den Menschen hindurch; vgl. Ps 87-9. - אלהים recht überflüssig, Zusatz? Schwally, ARW IX 174 A. 2. -- הַפֶּמָהָ הַפְּמָהָ + הַבְּמָהָ Peš (LXX) vgl. 26. -- Für הַהָּהָ Peš (LXX) den Tieren das »Grün des Krautes« d. h. Gras und Futterkraut, den Menschen die samentragenden Kräuter d. h. speziell Getreide und Baumfrüchte. Das Wort ist im Zusammenhange mit 93 P zu verstehen, wonach der Fleischgenuß erst nach der Sintflut erlaubt wird. P folgt hier also der Theorie, daß der gegenwärtigen Weltperiode eine andere vorhergegangen sei, in der Mensch und Tier sich von Vegetabilien genährt haben. Natürlich hat P diese Theorie nicht erfunden; ähnlich ist die Tradition der Paradiesesgeschichte 216 vgl. oben S. 10; Parallelen aus persischer und griechisch-römischer Tradition bei Dillmann 36, Usener, Sintfluthsagen 202 ff. Es ist, wie Usener gezeigt hat, das Bild eines Götterlandes, wo »die seligen Götter alle Tage ihr Freudenleben führen«, wo ewiger Friede herrscht, wo auch die Tiere ihre Feindschaft lassen, das die Phantasie der Völker in die Vorzeit versetzt hat. Ein interessantes Gegenstück ist Jes 116-8; der Prophet weissagt, daß einst der Wolf bei dem Lamme weilen soll, und der Pardel sich beim Böckchen lagern; Kuh und Bärin 'befreunden sich', zusammen weiden ihre Jungen, und der Löwe frißt Stroh wie ein Ochs. Was Gen 1 von der Urzeit sagt, ist Jes 11 auf die Endzeit übertragen; zu diesem Parallelismus von Urzeit und Endzeit vgl. oben S. 35 f. Vgl. auch Jes 6525 Hos 220. Ein großer Unterschied besteht zwischen Gen 1 und Jes 11 in der Form; Gen 1 gibt ein nüchternes Speisegebot in der exakten Form der gesetzlichen Bestimmung (das Pf. कु. § 106 m ist juristischer Stil), hat, 'gebe ich' das Grün des Krautes zur Speise. Und es ward also. 31 Und Gott sah an alles, was er gemacht hatte, und siehe, es war sehr gut. So ward Abend und Morgen: der sechste Tag.

2 Mlso ward vollendet Himmel und Erde mit ihrem ganzen Heer. 2 Und Gott vollendete am siebenten Tage seine Arbeit, die er gemacht hatte. Und er feierte am siebenten Tage von aller Arbeit, die er gemacht hatte. 3Da segnete Gott den

Jes 11 dagegen eine poetische Schilderung. - Der Mythus von der seligen Urzeit hat sich unter den Völkern mannigfach gewandelt, je nachdem die Ideale der Menschen wechselten. Wenn in diesem Zusammenhange gerade der Friede als die Hauptsache erscheint, so ist diese besondere Ausprägung zu verstehen aus der Sehnsucht eines kriegesmüden, gealterten Volkes nach Ruhe und Frieden; das älteste Israel, ein jugendfrisches, kriegslustiges Volk, wird solche müden Stimmungen nicht erzeugt haben; wir kennen sie aber in Israel aus der Zeit der Propheten, als die Welt von Waffen klirrte, und Israel durch die beständigen Kriege erschöpft war Jes 116ff. 1923-25 24 95 Zach 910. In Wirklichkeit hat es solchen Zustand des Friedens niemals gegeben; wer sich auf Poesie versteht, weiß auch ohne die Einwürfe der modernen Naturwissenschaft, daß diese Erzählung von der goldenen Zeit eine Dichtung ist, ein schöner Traum sehnsüchtiger Herzen. P hat diese Tradition gekannt; die Poesie hat er, wie auch sonst, dahinten gelassen, und nur eine »wissenschaftliche Theorie« über die Geschichte der Nahrung der Menschen und Tiere daraus genommen. Für die Nahrung aber interessiert er sich als Priester; in seiner Religion spielen ja die Speisegebote und -Verbote eine große Rolle. - Gut beobachtet Kraetzschmar (Bundesvorstellung 193 f.), daß diese Notiz des P über die vegetabilische Nahrung des Menschen 29 zu seiner Herrschaft über die Tiere 28 nicht recht passe; denn was soll diese Herrschaft dann noch viel zu bedeuten haben? Kraetzschmar folgert aber daraus, daß 29. 30 im Text des P sekundär seien; vgl. auch Schwally, ARW IX 174 A. 2, wonach 29 Nachtrag zu 28, und 30 zu 29 ist. Aber 1 29 ist durch die Bezugnahme von 92f. geschützt: 129 wird dem Menschen das Kraut (∥ 30) 30) zur Nahrung gegeben; 93 fügt hinzu, daß ihm alle Tiere zur Nahrung dienen sollen: »wie grünes Kraut« בַּבֶּק מֵשֹב gebe ich euch alles«. Vielmehr ist aus der von Kraetzschmar beobachteten Divergenz zu folgern, daß hier an einer leisen Spur hervortritt, was dem Kenner der Sagengeschichte ohne weiteres einleuchtet, nämlich dies, daß wir an dieser Stelle beim selben Schriftsteller P zwei, ursprünglich allogene Traditionen verbunden sehen: 1) eine Schöpfungsgeschichte, wonach die Menschen über die Tiere herrschen (und sie essen), 2) das Bruchstück einer Tradition vom Frieden der Urzeit, wonach die Menschen der ältesten Zeit nur von Vegetabilien gelebt haben. Weiter im folgenden S. 120. — Zu 29 ist für אַר־צֵּק vielleicht mit LXX (Vulg) einfacher בַּרָּבֶּע lesen. — In 30 ist vor dem Objekt مربع einzusetzen vgl. 93 (Olshausen). — 31 Abschluß des Sechstagewerkes. Mit Absicht sagt der Verfasser hier, wo alles zusammengefaßt wird, Gott habe die Welt »sehr gut« befunden. — अध्या को § 126 w A. 2.

2, 1—3 Der siebente Tag. Die Ausführung ist hier besonders feierlich, mit vielen Wiederholungen. — 1 κρυ eigentlich »Kriegsheer«, häufig vom »Heer des Himmels«, hier poetisch-archaistisch auf alle Klassen der lebendigen Wesen bezogen; damit wird, worauf besonders Zapletal, Schöpfungsbericht 72 ff. hinweist, die Disposition des ganzen Stoftes nach Bereichen und Klassen angedeutet vgl. unten S. 118. — 2a հորը »er vollendete« ist schwierig, weil es so klingt, als habe Gott am siebenten Tage noch gearbeitet; daher haben Sam LXX Peš glätten wollen, indem sie ভար ընթել lasen; indes die Aussagen über den sechsten Tag sind mit 131 abgeschlossen und 21—3 handeln über den siebenten Tag. Dazu kommt noch die große Ähnlichkeit von 2a und 2b (Wellhausen, Composition³ 186). Beide Sätze sind wohl handschriftliche Varianten. Die zweite Lesart κατώρι, auf die s (κροψ) zurückkommt, ist vorzu-

siebenten Tag und heiligte ihn; denn an ihm hat er geseiert von aller Arbeit, die Gott geschaffen und gemacht hat.

ziehen; נְבָּבֶל ist durch ו נַבְּבֶּל veranlaßt (Greßmann brieflich). - 2b. 3 Feier und Einsetzung des Sabbaths. Ein ätiologischer Mythus. Dieser Zug antwortet auf die Frage: warum ist der Sabbath d. h. der siebente Tag, der heilige Feiertag? warum darf man an diesem Tage keine Werkeltagsarbeit tun? Die Antwort lautet: weil Gott selber nach der Schöpfung der sechs Tage am siebenten Tage von der Werkeltagsarbeit (קּלַאִּכָּה term. techn. Ex 209. 10) gefeiert und den Sabbath so zum "Grundgesetz der Weltordnung« (Hehn) gemacht hat. - Zugleich erklärt der Mythus den Namen rag als »Ruhetag« von ״feiern (mit der Arbeit aufhören), ruhen«; doch beachte man, daß der Verf. nach seiner Art es vermeidet, den Namen Sabbath auszusprechen. - Dieses »Ruhen« Gottes am siebenten Tage ist ein starker Anthropomorphismus; noch stärker Ex 3117; »am siebenten Tage hielt er Sabbath und erholte sich« שַבַּיִּי הַבְשַׂ (wörtlich: »und holte Atem«). Dieser Gedanke ist dem modernen religiösen Bewußtsein anstößig und hat daher Umdeutungen erfahren (so bei Dillmann und Franz Delitzsch); schon Jes 4028 lehnt die Möglichkeit der Ermüdung von Gott ab. P vermeidet sonst dergl. Vermenschlichungen Gottes; er würde diesen Zug sicherlich nicht gebracht haben, wenn er ihm nicht des Sabbaths wegen wertvoll gewesen wäre: er legte Wert darauf, daß Gott den Sabbath höchstselbst gefeiert 2b und dadurch eingesetzt hat 3. Wellhausen, Composition3 185 f. hat aus 2b schließen wollen, daß der ursprüngliche Text des P die Schöpfung in sieben Tagewerke geteilt habe, von denen das siebente die Schöpfung des Menschen gewesen sei. Indes die Disposition nach sieben Tagen hat ihrer Art nach von Anfang an den Zweck gehabt, die Ruhe Gottes am siebenten Tage zu erzählen und daraus den Sabbath abzuleiten; danach hat Gott also am siebenten Tage nichts mehr geschaffen, sondern nur geruht (Budde 489 f.). — אַכּאבָהוֹ nimmt Dillmann mit מָלַאבָהוֹ zusammen: »das Werk, welches verrichtend er geschaffen hatte«; Schill, ZAW XXIII 147 f. zieht es zu ਨਰ੍ਹਾਂ »er hörte auf zu fertigen all sein Werk«; beides ist schwierig, weshalb S[chwall]y, Lit. Centralbl. 1901, S. 1602 Textverderbnis vermutet: vielleicht ist der Relativsatz, der überdies durch Wiederholung des Subjektes auffällt, Zusatz. - 3 Einsetzung des Sabbaths durch göttliche Segnung und Heiligung, besonders ausführlich erzählt. Segnen und Heiligen sind hier synonym: durch den Segen, d. h. durch wunderbar wirkendes Wort hat Gott diesen Tag geheiligt d. h. sich angeeignet, zum heiligen Tage gemacht. Der Gedanke ist dem modernen evangelischen Christen nicht mehr recht verständlich; denn wir glauben nicht mehr an die Heiligkeit der Tage; daher die mancherlei Umdeutungen in den Kommentaren. Die antike Anschauung aber ist diese: wie Gott in seiner unergründlichen Weisheit unter den Menschenkindern Unterschiede gemacht hat und die einen gesegnet und erhöht, die andern aber tief erniedrigt und verflucht hat, so hat er auch die Tage unterschieden: die einen segnete und heiligte er, die andern hieß er als gewöhnliche Tage zählen JSir 367-13. Solch heiliger Tag ist der Sabbath. Und diese Heiligkeit denkt sich der Antike - um in unserer Sprache zu reden - als eine wesenhafte, objektiv vorhandene Eigenschaft: sie haftet dem Tage an, ob sie nun von Menschen respektiert wird oder nicht; so ist der Sabbath heilig von der Weltschöpfung her; daß er auch von Menschen beobachtet werden solle, sagt P nicht; und es muß fraglich bleiben, ob die geschichtlichen Partien in P meinen, daß schon die Väter ihn gehalten hätten vgl. Ex 16. In den gesetzlichen Stücken des P tritt der Sabbath auf Ex 3112-17 35 iff. - Von der Geschichte des Sabbaths hier nur einige Notizen. Name und Institution des Sabbaths sind wahrscheinlich babylonischen Ursprungs. Denn das Babylonische kennt einen Tag šapattu (šabattu), der als »Tag der Beruhigung des Herzens« (der erzürnten Götter) d. h. als Versöhnungstag bezeichnet wird; und anderseits einen damit sicher identischen sapatti-Tag, der der 15te Monatstag d. h. der Vollmondstag ist (sofern der Vollmond auf den 14ten oder 13ten des Monats fiel, wird auch dieser als

šapatti-Tag zu gelten haben). Weit fraglicher ist dagegen, ob etwa, vom 15ten oder 14ten Monatstag ausgehend, auch der 7te, 14te, 21te und 28te des Monats, also die Tage des Mondwechsels, außerdem auch der 19te Tag (wohl als der 7 mal 7te des vorhergehenden Monats), bei den Babyloniern als šabattu-Tage bezeichnet wurden. Bezeugt ist von ihnen nur, daß sie als ein dies ater, ûmu limnu, galten, an denen der Oberpriester, der König, der Arzt gewisse Handlungen nicht vornehmen sollte. Etymologisch ist razi nach Zimmern zunächst Lehnwort aus dem assyrisch-babylenischen šabattu (šapattu), was seinerseits am wahrscheinlichsten von šabâtu, šapâtu (= hebr. urv) »richten« komme, also für šabattu stehe und den šabattu (Vollmondstag) als den »Gerichts-« oder »Entscheidungs-Tag« bezeichne; andere Etymologien von rag bei Meinhold, Sabbat u. Woche 11 ff., Hehn, Siebenzahl und Sabbat bei den Babyloniern und im AT 91 ff. Vgl. Zimmern, KAT3 592 ff. und ZDMG LVIII 199 ff. 458 ff., Friedr. Delitzsch, Babel u. Bibel I5 (1905) 63 ff., Behrens, Assyr.-babyl, Briefe kultischen Inhalts aus der Sargonidenzeit 107 f., Jeremias ATAO2 182 ff., Hebn, Siebenzahl und Sabbat 91 ff. Auch in Israel wird der Sabbath, der in alten Texten stets neben dem »Neumond« שֹׁיֵה genannt wird, ursprünglich, wie neuerdings Meinhold ausgeführt hat, der Vollmond gewesen sein, den man als frohen Festtag mit Opfern gefeiert (Hos 213) und an dem die Werkeltagsarbeit geruht hat (Am 85). Später hat man den siebenten Tag unabhängig von den Mondphasen durchgezählt, diesen Tag Sabbath genannt und durch Arbeitsenthaltung geheiligt. Dieser Sabbath tritt im AT besonders in der Zeit nach der Katastrophe des Staates hervor, als die notgedrungen kultlose Zeit Gebräuche erheischte, an denen der Jude als Jude kenntlich war, Wellhausen, Prolegomena 340. Deutlich ist dieser Sabbath besonders bei Ezechiel 461. Wie alt dieser Sabbath in Israel ist, ist strittig; die ältesten Stellen, die ihn gebieten, sind Ex 209ff. Dtn 513ff., Ausführungsbestimmungen zum Dekalog, und Ex 2312 in den Zusätzen zum »Bundesbuch«. - Die Schlußformel fehlt; daß es der siebente Tag war, ist schon gesagt worden. - Über 4a vgl. oben vor 11 S. 101.

## Allgemeines über die Schöpfungsgeschichte des P.

1) Die Quelle ist nach allgemeiner Annahme P. Das beweist der Sprachgebrauch: מָּרֶהְ, אָלהֹהְיז 11. 12. 21. 24. 25, הְּלְהָהְ 10, יְבֶשָׁ 20, יְבֶשֶׁ 20, מָבֶלְהְ (vorwiegend bei P) 21. 26. 28. 30, die Verbindung בָּבֶּשׁ 22. 28, יְבֶבֶּה הָּבָבְּעָ 24. 25. 30, בַּבֶּשׁ 24. 26. 26, יְבֶבֶּה וְּרָבֶּה 22. 28, יְבֶבֶּה בָּבְּעָבְּלָּה 29. 30, vgl. Dillmann 1 und das Register über den Sprachgebrauch des P bei Holzinger, Hexateuch 338 ff.

Über die Sprachgeschichte und das Alter der in Gen 1 vorkommenden Worte vgl. Wellhausen, Prolegomena <sup>6</sup> 386 ff., Giesebrecht, ZAW I 177 ff., Driver, Journal of Philology XI 201 ff., Zapletal, Schöpfungsbericht 99 ff. und die Kommentare.

2) Höchst charakteristisch für P ist die ganze Darstellungsweise; vgl. die klassische Schilderung Wellhausens, Prolegomena<sup>6</sup> 295 ff. Der Verfasser hat — was der erste Blick auf seine Darstellung zeigt - die einzelnen Tagewerke in einer ziemlich schematischen Weise berichtet: zuerst ein Befehl Gottes; dann vielfach: ses ward also«; hierauf erzählt ei den Vollzug der Schöpfung, mit denselben Worten wie den Befehl; dann etwa noch Namengebungen oder Segnungen; sodann besieht Gott die Schöpfung und findet sie gut; zum Schluß: »so ward Abend und ward Morgen: Tag X«. Dies Schema ist nicht vollständig durchgeführt: so entsprechen sich Befehl und Vollzag nicht immer ganz genau, einzelne Teile des Schemas fehlen zuweilen u. s. w; über die, bei schärferem Zuschen zu erkennenden Verschiedenheiten vgl. unten S. 118f.; spätere Bearbeitung ist auf dem einmal eingeschlagenen Wege noch weiter gegangen (so LXX vgl. Wellhausen, Composition 3 184); aber doch tritt das Schema in Gen 1 höchst charakteristisch hervor. Es ist derselbe Geist, der Gen 1 und Gen 5 gebildet hat. - Anderseits aber fehlt die Füllung. Welche Gelegenheit hätte der Verfasser hier gehabt, die bunte Menge des mannigfaltigen Lebens zu schildern und den Schöpfer des Alls zu preisen! Wie anders Ps 104, von Stücken wie Job 384ff. ganz zu schweigen. Diesen

unerschöpflichen und wundervollen Stoff hat der Verfasser verschmäht, und aus der Fülle nur wenige, einfache Hauptstücke herausgegriffen. So merkt man auch bei der Schöpfung der Gestirne dem Verfasser nicht an, daß er von der Größe seines Gegenstandes eine Anschauung hat: von der überirdischen Pracht des Sternenhimmels, die das Herz des Menschen erdrückt und das Unendliche ahnen macht, hat er, wie es scheint, wenig empfunden; man vergleiche als Gegenstücke Ps 8. 19. Oder in welchem anderen Tone hätte er reden können von der Herrenstellung des Menschen in der Welt (Ps 87-9)! Ebensowenig hat er Verständnis für die Poesie des goldenen Zeitalters. Und doch ist diese Beschränkung, in der der Stoff mitgeteilt wird, für den ästhetischen Eindruck nicht in jeder Beziehung ungünstig. Eine ausführlichere Schilderung hätte sich im Einzelnen verlieren können; hier aber werden nur Umrisse gegeben, die um so nachdrücklicher wirken. P's Stil, der sonst pedantisch klingt, hat hier etwas von lapidarer Größe, namentlich in den berühmten Worten: es werde Licht! Der Schriftsteller redet hier, indem er schweigt. - Was der Verfasser über das Schema hinausgibt, das sind vor allem Definitionen. Er ist kein Dichter, der es versteht, lebendig aufzufassen und anschaulich zu beschreiben, aber ein wissenschaftlicher Mann, der in das Wesen der Dinge dringen will, der die Fülle der Erscheinungen nach Klassen sondert und über die Merkmale der Klassen nachdenkt. Mögen uns also diese Klassifikationen noch so kindlich erscheinen, hier ist doch eigentlicher wissenschaftlicher, man könnte sagen: rationalistischer Geist, und wenn dieser Geist - z. B. da, wo über den Zweck der Gestirne gehandelt wird, - uns prosaisch anmutet, so ist das eine Begleiterscheinung, die auch manchen anderen wissenschaftlichen Versuchen anhaftet. - Dieselbe Eigenart erkennt man an der Art des Aufbaus der Handlung. Zu einer Verwicklung kommt es nicht; es fehlt jeder Gegenspieler. Die ganze Erzählung besteht aus lauter an einander gereihten Worten und Taten Gottes. Nun liegt es zwar in der Natur der Sache, daß solche Schöpfungen Gottes, die ihrer Art nach einzelne Handlungen sind, auch nie von einer ganz straffen Disposition zusammengeschlossen werden können. Aber man beachte als Gegenstück die Geschichte der Ursprünge Kap. 2, wo die einzelnen Schöpfungen, wenn auch nicht ganz organisch zur Einheit verwachsen, so doch immerhin geistvoll auf einen Faden gezogen worden sind, vgl. oben S. 26. 29. Gen 1 dagegen bietet nichts anderes als die, poetisch angesehen, dürre Disposition nach Schöpfungstagen. - Während also die Gliederung, ästhetisch betrachtet, ziemlich dürftig ist, so enthält das Stück dafür einen, man möchte sagen: wissenschaftlich exakten Aufban, der in seiner Art allen Respekt verdient. Zunächst werden die Elemente geschaffen: das Licht, der Himmel, das Meer und die Erde, mit Grün bedeckt. Dann die Einzelwesen, die diese Elemente erfüllen: »Himmel und Erde mit ihrem ganzen Heer«. So geht der Weg von der Unordnung zur Ordnung, von den Elementen zu den Einzelwesen, vom Niederen zum Höheren. Die Erzählung macht also, besonders auch dadurch, daß sie beständig auf Gesagtes zurückweist und es fortführt, den Eindruck der Geschlossenheit: die Welt ist Schöpfung eines weisen Gottes: »Gottes Werke sind allzumal gut; jedem Zweck genügen sie zu seiner Zeit« JSir 3918 4223. Auch die Art der Disposition also zeigt wissenschaftlichen Sinn. Es ist kein Zufall, daß die Wissenschaft unserer Tage sich nicht mit Gen 2, sondern mit Gen 1 auseinandersetzt; denn hier ist Geist von ihrem Geiste. - Mit dieser wissenschaftlichen Nüchternheit im Inhalt mischt sich anderseits der Form nach ein feierlicher Ton. Von diesem Tone sind die vielen Wiederholungen getragen, die dem Ganzen eine einförmige Würde geben. Der Ton steigt gegen Ende hin: die letzte Schöpfung ist die höchste, der Mensch; feierlich erschallen die Segnungen der drei letzten Schöpfungstage, und würdig und gemessen klingt die Erzählung mit Gottes. Ruhe nach der Arbeit aus. Beides, die Trockenheit der Gedanken und die Würde der Form, verbindet sich zu einem geschlossenen Bilde: es ist der »Lehrer«, der so redet; antik gesprochen: so spricht der Priester. Priesters Art ist die feierliche Würde und der lehrhafte Ton. Priesterlich ist das Interesse für Klassen und Definitionen; dies

Interesse ist erwachsen aus der Pflicht des Priesters, das Opferbare und Eßbare von dem Verbotenen zu unterscheiden vgl. zu 29f. S. 113 f. Priesterlich ist auch die juristische Genauigkeit. Priesters Amt ist das Segnen. Priesterlich ist das Interesse für den Sabbath. Über das Priesterliche in P vgl. die Einleitung § 6, 6. — Man wird sich vielleicht gegen diese Charakteristik von Gen 1 wehren. Begreiflich genug; ist doch jeder von Kindesbeinen an gewohnt, in dies erste Blatt der Bibel alles hineinzulesen, was er von Gott und Welt zu sagen weiß. Auch haben die Künstler, der gigantische Michel Angelo voran, Gen 1 so illustriert, daß wir uns schwer gewöhnen können, den Text ohne diese Bilder zu sehen. Und ein undankbares, aber doch eben notwendiges Geschäft des Exegeten ist es, festzustellen, daß Gen 1 nicht ganz so »erhaben« ist, wie man es gewöhnlich findet; hat sich doch der Verfasser nicht gescheut, dem schaffenden Gotte ausführliche Definitionen in den Mund zu legen. In Summa: zwischen den Zeilen von Gen 1 sieht man in das ernsthafte, kluge und etwas nüchterne Gesicht eines würdigen, alten Mannes.

3) Auszunehmen von diesem Urteil ist die Beschreibung des Chaos und einzelnes Andere, was poetischeren Ton zeigt; dies Material aber ist nicht dem Schriftsteller P, sondern vielmehr seiner Vorlage anzurechnen. — Aber geht Gen 1 überhaupt auf solche Vorlage zurück? Manche moderne Forscher sind geneigt, Gen 1 als eine Erfindung des Schriftstellers P anzusehen, wobei man nur Einzelheiten preisgibt, die P anderen Kosmogonien entnommen haben möge; so besonders Wellhausen, Prolegomena 297, Giesebrecht, GGA 1895 II 591, Löhr, Babel und die bibl. Urgesch. 19, vgl. auch Nikel, Genesis und Keilschriftforschung 61 ff. u. a. Nun ist ohne weiteres zuzugeben, daß ein sehr großer Teil der Erzählung, wie sie gegenwärtig ist, auf. Rechnung des P kommt. Dennoch fragt sich, ob P nicht auch hier eine überlieferte Erzählung benutzt habe, wie er denn überhaupt in der Genesis seine Stoffe nicht erfunden, sondern überlieferte umgearbeitet hat. Und Kosmogonien erfindet man in der Antike nicht.

Daß dies aber auch für die Schöpfungsgeschichte Gen 1 gilt, beweist vor allem ihre Disposition. Es durchkreuzt sich hier, wie man seit Ilgen, Urkunden des Jerusalemischen Tempelarchivs (1798) 433 f. gesehen hat, eine formelle Anordnung nach sechs Schöpfungstagen und eine sachliche nach acht Schöpfungswerken. Von den vorgeschlagenen Dispositionen der Werke scheint die folgende die natürlichste zu sein:

1) Licht,

- 2) Himmel,
- 3) Meer,
- 4) Land (mit Pflanzen);

5) Gestirne,

- 6) Vögel,
- 7) Fische,
- 8) Landtiere und Menschen.

Demnach liegt dieser Anordnung die Idee zu Grunde, daß die Einzelschöpfungen in derselben Reihenfolge wie ihre Elemente entstanden sind: die Gestirne sind die Wesen des Lichts und die Vögel die Wesen am Himmel; Erde und Pflanzen gehören untrennbar zusammen. Aus dieser Disposition erklärt sich auch, weshalb die Gestirne erst nach den Pflanzen entstehen. Die Disposition nach sechs Tagen aber teilt so:

I Licht, II Himmel,

III Land und Meer;

IV Gestirne, V Fische und Vögel, VI Landtiere und Mensch.

Man sieht, daß hier Land und Meer, Fische und Vögel zusammengenommen und die Fische den Vögeln wider die ursprüngliche Konzeption vorausgestellt worden sind. So aber wird die ganzo, schön ausgedachte Anordnung nach Schöpfungswerken vollständig zerstört. — Die Disposition nach sechs Tagen dürfen wir dem P zuschreiben, der damit die Heiligkeit des Sabbath begründen wollte (Budde 491). So folgt, daß er einen Schöpfungsbericht vorgefunden hat, dessen ursprüngliche Disposition er nicht verstanden oder beachtet, jedenfalls zerstört hat (Greßmann brieflich; von Älteren vgl. Budde 491 und Dillmann 14 ff., woselbst Literatur)

Dasselbe folgt aus einer Betrachtung der Art, wie Gott auf die Welt einwirkt, wonach die Erzählung außerordentlich Verschiedenartiges enthält. Hierbei lassen sich zwei Hauptarten unterscheiden. Entweder erscheint Gott als der allein Handelnde; er spricht: »es werde«, und es ward also; oder er »schafft« oder »macht« die

Dinge; oder er gibt dem Element den Befehl, die Dinge hervorzubringen. Diese verschiedenen Schemata sind entweder rein innegehalten (I. II, III Tag) oder mit einander kombiniert: Gott spricht: \*es werde« und es ward, Gott schafft so (II, IV); oder er gibt dem Element den Befehl und schafft so (V, VI). Ursprünglich handelt es sich hier um drei verschiedenartige· Vorstellungen (vgl. Schwally, ARW IX 162 ff.). So folgt also auch hieraus, daß verschiedene Hände an dieser Erzählung gearbeitet haben (vgl. Stade, Bibl. Theol. 349).

Ferner beachte man folgende Spuren einer älteren Vorlage (vgl. »Schöpfung und Chaose 6ff.): a) Die Schilderung des Chaos, das außer Gott und vor Gottes Schöpfung existiert, mit den uralten Termini pinn und ande ant, mit den Vorstellungen von der »Wüste und Leere«, von den Wassern und der Finsternis der Urzeit, und die Behauptung, Gett habe die gegenwärtige Welt aus dem Chaos gebildet. b) Die Vorstellung vom Brüten des Geistes, wonach ursprünglichst die Welt als Ei und das göttliche Prinzip als ein halb-unpersönliches Weben und Wehen vorgestellt wird. e) Daß die Finsternis von Gott nicht geschaffen und auch von Gott nicht zut« befunden worden ist, ist ein uralter Zug; nach dem Glauben des Judentums ist Gott Schöpfer von Licht und Finsternis Jes 457. d) Daß die Erde Pflanzen und Tiere hervorbringt, stimmt nicht recht zu dem Supernaturalismus der Erzählung und könnte auf eine ältere Vorstellung zurückgehn, wonach die Mutter Erde die Wesen αὐτομάτως erzeugt hat. Diese Vorstellung würde zu der vom Brüten des Geistes vortrefflich passen. e) Nachklang mythologischer Betrachtung ist, daß Sonne und Mond nach der ursprünglichen Disposition als Lebewesen betrachtet (Dillmann u. a.) und zur »Herrschaft« über Tag und Nacht bestimmt werden: ein Ausdruck, der um so auffälliger ist, als er sich (außer der von Gen 1 abgeleiteten Stelle Ps 136sf. vgl. auch Job 3833) sonst im AT nicht wieder findet, und als P selber die Gestirne sichtlich für nichts anders als für Dinge hält. f) Uralt ist das »Wir« bei der Menschenschöpfnug, das an Polytheismus erinnert. g) Sehr archaistisch ist der Gedanke, daß der Mensch Gottes Bild d. h. Gottes Gestalt trägt. h) Die Notiz über die Nahrung der Menschen und Tiere in der Urzeit ist der Nachklang eines uralten und auch sonst bezeugten Mythus vom Frieden der ältesten Zeit. Diese Spuren des Älteren, wenn ste auch beim Chaos und bei der Menschenschöpfung besonders deutlich sind, ziehen sich doch durch die ganze Perikope. So folgt aus diesem allen, daß P eine ältere Erzählung vorgefunden hat, die damals bereits eine längere Geschichte hinter sich gehabt haben wird.

Nun sind wir noch im stande, allein aus Gen 1 eine Reihe von Aussagen über diese Vorgeschichte zu geben. — Die Erzählung hat einige Termini: מַּבְּהַה, בְּבָּה , בְּבָּה , בְּבָּה , בְּבָּה , בַּבְּה , de in ihr ihren Sitz haben; d. h. wer diese Worte hört, denkt sofort an ebendiese Geschichte. Solche stehende Ausdrücke sind bereits im Vorhergehenden mehrfach genannt worden vgl. S. 5. 59. 67 f. Nun liegt es in der Natur der Sache, daß nur sehr alte, immer wieder erzählte Geschichten solche charakteristische Worte bilden können; wir dürfen demnach diese Sagen zu den allerältesten der Genesis zählen; und dieser Schluß bestätigt sich aus den übrigen Eigenschaften der Sagen, die hier in Betracht kommen (Paradies, Sintflut, Engelehen, Sodomsage u. a.), — zunächst von der Schöpfungsgeschichte abgesehen — auch durchaus. (Aus deutschen Märchen vergleiche man "Frau Holle«, "Knusperhäuschen«, "Dornröschen« u. a.) Auch beachte man, daß es sehr wenige Sagen sind, die es zu solchen Termini gebracht haben. Nach diesem Symptom gehört also der Schöpfungsmythus zum ältesten Bestande der israelitischen Sagentradition.

Da wir nun ferner einen polytheistischen Anklang im Mythus gefunden haben (»Wir»), so liegt die Vermutung nahe, daß die Erzählung einmal polytheistisch gewesen sei (Stade, Bibl. Theol. 349). Diese Annahme aber würde die weitere Vermutung in sich schließen, daß der Mythus in alter Zeit aus der Fremde zu Israel gekommen sei. Ebendarauf aber führt die Schilderung des Chaos und der ersten Taten der Schöpfung.

Jedes Volk denkt sich ja Chaos und Schöpfung nach Analogie der Jahreszeiten, die es auf seinem Boden erlebt. Demnach ist unzweifelhaft, daß der Mythus, wenn er den Urzustand als Wasser und Finsternis schildert, einen Weltenwinter schildern will, wo Finsternis herrscht. und Wasser: Regen oder Nebel, alles erfüllt. Diesen Zustand der Welt vor der Schöpfung empfindet der Mythus als grauenhaft; die ersten Schöpfungen des guten Gottes sind das Licht und die Verteilung der Wasser. Eine solche Anschauung paßt nur zu einem Klima, wo es im Winter des Wassers so viel gibt, daß es lästig, ja gefährlich wird. Dies aber ist nicht kanaanäisches Klima, wo der Regen ja stets als Wohltat Gottes empfunden wird, wohl aber das von Babylonien. (Vgl. Sachau, Am Euphrat und Tigris: im Januar der Boden durch Regen aufgeweicht, einige Zeit darauf ein See 45f.; Nebel im Januar 53; bitter kalt 53. 59. 75.) Zum kanaanäischen Klima aber würde viel besser Gen 2 passen, wonach die Erde ursprünglich trocken ist, und das Wasser das erste ist, was entstehen muß, ehe der Mensch die Erde bewohnen kann. Dafür spricht auch der Jahresanfang, der in Babylonien und Israel verschieden ist; in Israel beginnt das Jahr ursprünglich mit dem Herbst: die erste Schöpfung des neuen Jahres ist der Winterregen, in Babylonien aber liegt der Jahresanfang im Frühling, wenn der Regen vorüber ist. Vgl. »Schöpfung und Chaos« 15f. (Die alljährliche Überschwemmung Babyloniens durch die Flüsse erreicht ihre Höhe im Mai und Juni und kommt also für die Auffassung des Chaos als eines Winters nicht in Betracht.) So können wir also für einen Zug und zwar einen Hauptzug des Mythus babylonischen Ursprung wahrscheinlich machen. Dazu würde auch das Wort von der »Herrschaft« der Gestirne gut passen: ist doch die Vergötterung der Sterne in Babylonien zu Hause. Freilich ist damit noch nicht der babylonische Ursprung der ganzen Tradition von Gen 1 gegeben, die ja, wie oben gezeigt worden ist, mannigfaltige Elemente enthält und daher auch aus den Überlieferungen verschiedener Völker zusammengesetzt sein kann.

In Gen 1 liegt nun dieser uralte Schöpfungsmythus vor, verbunden mit einem Bruchstück des Mythus vom Frieden der Urzeit. Da nun auch in Gen 2f. eine Geschichte von den Ursprüngen und eine Paradiesesgeschichte verschmolzen sind, so darf man wohl annehmen, daß auch in Gen 1 nicht erst P beide Mythen zusammengestellt habe.

Schließlich über die Arbeit des P am Text. P wird seine Vorlage nach seiner Art sehr stark bearbeitet haben; dies beweist der Sprachgebrauch, der mit den übrigen Stücken des P frappant übereinstimmt; ein Teil des Schemas und die Klassifikationen, wohl auch die Disposition nach sechs Schöpfungstagen werden sein Werk sein; der ganze, oben geschilderte Ton und besonders der stark hervortretende supernaturalistische Zug wird von ihm herrühren. Was er von seiner Vorlage konserviert hat, wird sein: die oben genannten Reste, ferner (Einzelheiten abgerechnet) die Reihenfolge der Werke und mancherlei in der Ausführung. Genauer Inhalt und Wortlaut der Vorlage ist nicht mehr auszumachen.

Die Geschichte, die wir also mit größerer oder geringerer Wahrscheinlichkeit aus Gen 1 herauslesen, ist diese: ein uralter Mythus, in dem Einzelnes auf babylonischen Ursprung hinweist, ist in alter Zeit zu Israel gekommen und hat hier lange Zeit hindurch bestanden. Ursprünglich polytheistisch, ist er allmählich monotheistisch geworden. Ein anderer, gleichfalls sehr alter und ausländischer Mythus, der vom Frieden der Urzeit handelt, ist hinzugekommen. So hat P den Steff vorgefunden, eine neue Disposition, die zugleich den Sabbath erklärte, darüber geworfen und durch eine energisch eingreifende Überarbeitung den Stempel des strengen supernaturalistischen Judentums und des priesterlichen Geistes darauf geprägt.

4) Anspielungen und Varianten im AT bestätigen dies Geschichtsbild. Anspielungen an einzelne Termini der Erzählung: אַהָּה Jer 423 (LXX οὐθέν = אַהָּה chne הַּהַבְּיּ? vgl. die Kommentare), אַהוֹּה Jes 4518; הַהּה als »Urmeer« Ps 1046; בָּרָא Jer 3122 Jes 457. 18 487 6517f. Am 413 Jes 45 (doch vgl. LXX), z. T. vom eschatologischen Schaffen. An den Schöpfungsmythus erinnert häufig Dtjes (457. 18 4424) als eine Tra-

dition aus der Urzeit Jes 4021. Den Mythus vom Frieden der Urzeit finden wir, in eschatologischer Wendung, Jes 116—8 Jes 6525 Hos 220 vgl. auch Ez 3425. 28, Greßmann 193 ff. Den Schöpfungssabbath zitiert Ex 2011: die Ausdrücke מיי (nicht פרא (nicht עידי (ni

Varianten der Schöpfungserzählung. Besonders Ps 1045-9; danach hat einst, in der Urzeit, mir mit ihren Fluten die ganze Erde bedeckt, bis Jahve auftrat, die Wasser vertrieb und ihnen die Grenze bestimmte, die sie nie wieder überschreiten. Die hier vorausgesetzte Erzählung stimmt mit Gen 12. sf. in dem charakteristischen Zuge überein, daß vor der Schöpfung ving alles erfüllte. Sie weicht aber im Ton aufs stärkste von der Schilderung in Gen 1 ab: während Gen 16f. in seinem blassen Supernaturalismus einfach von einem Befehlswort Gottes erzählt, daß das Wasser sich an einen Ort sammeln solle, hören wir hier von einem gewaltigen Gotteszorn, der die Wasser verscheucht: »vor deinem Dräuen flohen sie, vor deinem Donnerhall verscheucht« 7. Diese Darstellung ist also bei weitem mythologischer und also auch altertümlicher. Als eine bloße Auseinanderlegung und poetische Umschreibung der Ideen von Gen 12. ef. läßt sich eine solche Schilderung nicht begreifen. - Mehr oder weniger verwandt sind die Anspielungen Job 3810f. Prov 829 Jer 522 3135 (?) Ps 336f. 658 und besonders Or Man 3 (»der das Meer gefesselt hat mit seinem gebietenden Wort; der den Abgrund verschlossen und versiegelt hat mit seinem furchtbaren und herrlichen Namen«). Hält man diese Anspielungen und Ps 104 zusammen, so ergibt sich eine sehr archaistische Rezension, die noch in spätester Zeit als poctisches Prachtstück von den Dichtern gebraucht worden ist; danach hat vor der Schöpfung ein Kampf zwischen Jahve und nach stattgefunden; das Meer erbrauste und toste und hielt die Erde besetzt; aber Jahve fuhr furchtbar drein, daß die Wasser flohen; da fesselte Jahve das Meer und versiegelte den Abgrund; er setzte dem Meere eine Grenze, die es nimmermehr überschreitet. - Derselbe mythische Stoff tritt auch in eschatologischer Wendung und allegorisiert auf; was einst in der Urzeit vor der Schöpfung geschehen ist, das soll in der letzten Zeit wieder geschehen: brausend und übermütig werden die Wasser heranfluten; aber, che der Morgen kommt, wird Jahves Stimme sie anfahren und verjagen. Diese Wasser aber werden von den Propheten und Dichtern auf die Feinde Israels gedeutet Ps 46 Jes 1712-14 Hab 3 sff. vgl. Nah 14 Ps 1816. Schließlich kommt noch Jes 530 hinzu, wo der Prephet am Schluß eines gewaltigen, alle Plagen der kommenden Zeit zusammenfassenden und zuletzt den Einbruch des Assyrers schildernden Gedichtes mit einer Darstellung schließt, wonach zuletzt ein furchtbares Tosen sein wird wie Meeres-Tosen und Firsternis auf Erden wie im Himmel; Meeres-Tosen und Finsternis ist das Letzte, d. h. das Chaos bricht herein! Ganz parallel ist Jer 423.

Denken wir uns diese Tradition von Jahves Kampf gegen das Urmeer noch um einen Grad mythologischer, so müßten wir uns das Urmeer personifiziert, also als ein Ungetüm vorstellen, als einen Drachen, den Jahve besiegt hat. Von solchem Drachenkampf Jahves hören wir nicht selten: der Drache heißt Rahab Jes 51 9f. Ps 89 10ff. Job 26 12 913 JSir 43 23 (Ps 874 Jes 307), Leviathan Ps 74 12ff. Jes 271 (Job 40 25ff. Ps 104 26 Job 38), der »Drache« Jes 271 51 9 Job 712 Ez 29 3ff. 32 2ff. Ps Sal 2 2sff. (die »Schlange« Am 92 f.). Es ist hier nicht der Ort, das gesamte Material zusammenzustellen und seine Vorgeschichte wie seine Deutungen und Anwendungen in Israel zu zeigen, wie das in »Schöpfung und Chaos« 29—90 versucht worden ist. Zur Literatur über diese Drachentraditionen vgl. auch Giesebrecht, GGA 1895 S. 587, Baudissin in Herzogs RE Art. Drache zu Babel, Zapletal, Schöpfungsbericht 85 ff., Cheyne 4 ff. und Enc Bibl Art. Dragon, Nikel, Genesis und Keilschriftforschung 85 ff., Hans Schmidt, Jona 87 ff. u. a. Hier nur das-

jenige, was für die Beurteilung von Gen 1 in Betracht kommt. Ganz klar ist, daß in diesen Drachentraditionen Mannigfaltiges zusammengekommen ist; dafür sprechen besonders die verschiedenen Namen der Drachen und die große Mannigfaltigkeit des von ihm Erzählten vgl. die Zusammenstellung »Schöpfung und Chaos« 82ff. Auch ihrer ursprünglichen Bedeutung nach sind diese Mythen sehr verschiedenartig. Der Drache erscheint an einigen Stellen als Personifikation des Meeres und speziell des Urmeers, besonders deutlich Jes 51 9f. Ps 89 10ff. Job 2612 Ps 7412-19 Jes 271 Ps 10426 Aeth Hen 607ff. IV Esr 652 Job 712 Am 93; an anderen Stellen als Bewohner des Nils, besonders deutlich Ez 293ff. 322ff., vgl. Schöpfung und Chaos 83, wie denn auch Ägypten mehrfach »Rahab« genannt wird Jes 307 Ps 874; wieder anderswe als das Untier, das die Sonne in der Nacht festhält, daß sie nicht aufgehe Job 3s (H. Schmidt, Jona 89 f.); dagegen Job 2613 vielleicht als das mythologische Ungeheuer, von dem die Sonnenfinsternis kommt. Demnach ist auch (stärker, als es in »Schöpfung und Chaos« geschehen ist) die Möglichkeit ins Auge zu fassen, daß hier nicht aur die Mythologie eines Volkes (etwa Babyloniens), sondern mehrerer Völker und Kulturkreise eingewirkt hat, nicht nur die der Ägypter, aus deren mythologischem Schatz die Ez 29 sff. 32 2ff. benutzten Mythen stammen werden vgl. »Schöpfung und Chaos« 90, sondern auch die der Phönizier, bei denen ein Drachenmythus zu Joppe lokalisiert war vgl. das Buch Jona, und in späterer Zeit auch der Perser. An dieser Stelle können nur diejenigen Anspielungen behandelt werden, in denen Drache und Urmeer zusammengehören. Da wird eine Tat Jahves gepriesen, die »in den Tagen der Urzeit«, bei der Schöpfung geschehen ist, kraft deren Jahve die Welt gehört; damals hat er die Wasser der großen pinn trocken gelegt, und das Meer gespalten: in Parallele damit steht: damals hat er den großen Drachen besiegt. Dieser Drachenkampf, welcher der Austrocknung des Urmeers parallel steht, ist deutlich der Kampf Jahves mit dem Chaosdrachen. Auch dieser Kampf wird auf die Endzeit übertragen (so noch Aeth Hen 6024f. IV Est 652 Ap Bar 294) und dann oft auf das Israel feindliche Weltreich gedeutet (so noch Ap Joh 12. 13. 17). Letzte Reminiszenzen an den Kampf Gottes gegen Rahab und Meer finden sich selbst noch bei den Rabbinen vgl. Daiches, ZA XVII 394ff. Daß diese mythologische und im AT fast immer in poetischer Form überlieferte Drachentradition mit der auch von Gen 12.6f. benutzten Überlieferung trotz des so stark verschiedenen Tones dennoch im letzten Grunde identisch ist, ergibt sich daraus, daß beide in der Anschauung von der ping, die in der Urzeit die Welt beherrscht hat, aber bei der Schöpfung von Jahve überwunden worden ist, übereinstimmen. Das Mittelglied zwischen dem Drachenmythus und Gen 1 stellen die an erster Stelle genannten poetischen Rezensionen (Beispiel Ps 104) dar, in denen der Drache verschwunden, aber der Kampf Jahves gegen das Urmeer noch geblieben ist. Wir schließen also, daß die Tradition von Gen 12.6f. einst bei weitem mythologischer gewesen ist und gegenwärtig aufs stärkste abgeblaßt vorliegt. Diese Annahme ist um so wahrscheinlicher, als wir auch bei anderen Traditionen, z. B. bei der Paradieseserzählung, solche Abblassung des Mythologischen gewahren vgl. oben S. 35. 59. Dies Zurücktreten des Mythologischen ist also in Israel ein normaler, gesetzmäßiger Vorgang. Demnach haben wir für einen Zug der biblischen Schöpfungserzählung eine große Vorgeschichte aus dem AT selbst festgestellt.

5) Alter der Tradition in Israel. Aus den nachgewiesenen Anspielungen und Varianten können wir einige Stücke des Stoffes von Gen 1 ziemlich weit hinauf verfolgen. Der Mythus vom goldenen Zeitalter findet sich schon bei Jes 11eff. (und Hos 220); der Kampf Jahves gegen das Urmeer bei Jes 1712—14 vgl. »Schöpfung und Chaose 100 f.; die Schilderung des Endchaos außer bei Jer 423 schon bei Jes 530; dazu nennt Jesaias bereits den Namen des Chaostieres Rahab (Jes 307b »darum nenne ich dies [Ägypten] אַבְּיִיבֶּים בּבִיבַ, das geschweigte Rahab«, d. h. Ägypten mag gewaltig rumoren wie das Chaosuntier; aber es bleibt doch in Jahves Macht: Gott hat es gebändigt. — Nun sind freilich fast alle diese Stellen von vielen und einflußreichen neueren Forschern für

unecht erklärt worden: Jes 116ff. durch Hackmann, Zukunftserwartung des Jesaia 141ff., Volz, Vorexil. Jahveprophetie 61, Marti, Jesaja 113; Hos 220 durch Volz 27, Marti, Dodekapropheton 27f., Nowack, Kleine Propheton 2 23f.; Jes 1712-14 durch Stade ZAW III 16 und Marti, Jesaja 147; Jes 530 durch Duhm, Jesaia 2 40, Marti, Jesaja 62f.; Jes 307b durch Duhm 2 187, Cheyne, Einleitung in das Buch Jesaja 256, Marti, Jesaja 221. Es ist hier nicht der Ort, die dadurch angeregten Fragen ausführlich zu besprechen; hier nur so viel. Es handelt sich dabei vorwiegend, wie oft in der modernen Prophetenkritik, um den ziemlich subjektiven Eindruck, den die Texte auf den Kritiker machen: ein Argument, das wir freilich nicht entbehren können, mit dem wir aber doch recht vorsichtig umgehen sollten; dabei sind manche Kritiker geneigt, um sicher zu gehen, das jeweilig in Frage stehende Stück lieber für unecht als für echt zu halten. Besonders tritt das Bestreben hervor, die Heilsweissagungen, um die es sich hier meist handelt, den älteren Propheten abzusprechen: wie denn wirklich manche derartige Verheißungen nachträglich in die prophetischen Bücher eingesetzt worden sind; aber anderseits steht fest wie ein recher de bronze das »Šo'arjašub« des Jesaia, wodurch die Heilsweissagung als ein Gut der ältesten Prophetie bezeugt ist. Der Verfasser ist überzeugt, daß die gegenwärtige Kritik in ihren Negationen über das Maß des Beweisbaren weit hinausgegaugen ist, und daß auf die Periode dieser Kritik notwendig eine starke Reaktion folgen muß. Dieser Umschwung, den der Verfasser seit lange erwartet hat, bereitet sich gegenwärtig vor vgl. Greßmann 238 ff. und Staerk, Assyrisches Weltreich 1908; letzterer erklärt sämtliche oben genannte Stücke außer Jes 530 wieder für echt (vgl. S. 43. 101, 93. 203. 199). Gegen die Echtheit von Jes 11eff. spricht nicht die »Seltsamkeit« dieser Schilderung: wird doch hier ein fremder Stoff vom Propheten aufgenommen; noch ihre Isoliertheit unter den sonstigen Stücken: oder kennen wir Jesaias so genau, daß wir zu sagen vermöchten, er habe dergl. nicht aussprechen können? Gegen Jes 1712ff. ist nicht die Glätte der Sprache oder das Inkonkrete der Schilderung einzuwenden: muß Jesaias überall schwer und konkret sprechen? Umgekehrt wird Hosea 220 als echt erwiesen durch die Altertümlichkeit der Vorstellung, daß Jahve mit dem Getier des Feldes einen Bund schließt; und Jes 11 6ff. 17 12-14 sind so großartig, daß es wahrlich nicht leicht ist, sie einem »nachexilischen« Hinzufüger zuzutrauen. Auch Jes. 500 ist, wenn auch nicht zum besten erhalten, ein gewaltig eindrucksvoller Abschluß des ganzen Gedichts und wird durch die Parallele 822 als jesajanisch erwiesen. Besonders deutlich aber ist Jes 307b durch das unmittelbar Folgende 8 gesichert. Nach Vers 8 bekommt Jesaias den Befchl, gewisse (offenbar im unmittelbar Vorhergehenden genannte) Worte öffentlich auf eine Tafel zu schreiben; sauf eine Tafel schreibt man nur ein kurzes Wort« (Duhm); diese Tafelaufschrift kann also nichts anderes sein als eben המעבה. Daß aber die öffentliche Ausstellung einer solchen geheimnisvollen Inschrift zur Art des Jesaias paßt, beweist die schlagende Analogie 81. Mag man nun glauben, die Worte המשבח zu verstehen, oder mag man sie für unerklärt halten, auf keinen Fall ist es erlaubt, ihre Echtheit zu bestreiten. Und mag man auch die Lesung הַבְּעָּבְה in Frage stellen, so ist doch die Hauptsache, das Wort בַּהָב, gesichert. Ganz verzweifelt aber ist Duhms und Martis Auskunft, die in Vers 8 auch בל-לפה streichen wollen, um so die Tafelinschrift aus der Welt zu bringen! Vgl. »Schöpfung und Chaos« 39.

Man hat auch behauptet, Israel habe unmöglich in alter Zeit den Gedanken der »Schöpfung« fassen und auf seinen Gott Jahve übertragen können, Stade, ZAW XXIII 177f., Bibl. Theol. 93, Marti, Rel. des A.T. 38; vgl. aber auch Marti, Gesch. der isr. Rel. 6 161. Daran ist sicherlich dies richtig, daß die supernaturalistische Auffassung des Verhältnisses von Gott und Welt, wie sie Gen 1 in seiner gegenwärtigen Form zeigt, jedenfalls nicht der alten Zeit Israels angehört; diese ältere Zeit ist in ihren Anschauungen von Gott und Welt viel naiver gewesen, wie ein Vergleich mit der parallelen Erzählung des J lehrt, wo die Existenz von Himmel und Erde als selbstverständlich vorausgesetzt wird vgl. oben S. 28. Nun können wir ja eine ganz deutliche Anschauung, wie der Stoff von Gen 1 früher gelautet haben mag, nicht gewinnen: dennoch

dürfen wir annehmen, daß darin von Anfang an die Entstehung Himmels und der Erde durch Gott enthalten gewesen ist. Ist eine solche Idee für das alte Israel unmöglich? Man wird das schwerlich behaupten können. Wenn es eine uralte Erzählung gab, die fragte, woher Mensch und Weib, Tiere und Pflanzen kommen (so die Urgeschichte des J), so ist auch nicht unmöglich, daß man weiter gefragt hat, wie Himmel und Erde und Meer und Sterne entstanden sind. Heißt es doch schon im Tempelweihlied des Salomo, Jahve habe die Sonne an den Himmel gestellt vgl. I Reg 812 LXX Wellhausen in Bleeks Einleitung 4 236 - die in LXX erhaltene erste Halbzeile des Gedichtes wird durch den Vers gefordert, gegen Stade, Books of Kings zur Stelle -, und wird doch auch in einer anderen Quelle des J (24) davon gesprochen, daß Jahve Erde und Himmel gemacht habe. Schließlich aber bedenke man, daß die Kulturvölker ringsumher, soweit wir wissen, Schöpfungsmythen besessen und, wie im folgenden gezeigt werden soll, damit auf Israel eingewirkt haben. Eben wegen dieser mannigfaltigen Einwirkung. die Israel von ältester Zeit her erfahren hat, ist seine Religion und seine Weltanschauung niemals ganz einheitlich gewesen. Wenn wir also, wie oben gezeigt worden ist, positive Anzeichen dafür antreffen, daß der Stoff von Gen 1 in ältere Zeit zurückreicht, so werden sich von der Religionsgeschichte her nicht Einwände dagegen erheben lassen. Man entgegnet, daß die Schöpfungsidee, die bei den älteren Propheten selten oder gar nicht vorkommt, und die bei Dtjes. eine so große Rolle spielt, nicht so hohes Alter haben könne. Aber die alten Propheten reden von der nächsten Zukunft Israels und nicht von Kosmogonie und von uralten Geschichten; erst in bestimmter Zeit hat die große politische Prophetie sich dieses Gedankens bemächtigt, und erst damals hat dieses Dogma, das früher für die praktische Religion ohne besonderen Wert war, gewaltige Bedeutung bekommen vgl. »Schöpfung und Chaos« 156 ff. Seinen Sitz hatte der Schöpfungsgedanke in älterer Zeit in Erzählungen von der Weltentstehung - und so dürfen wir hinzufügen - in der uralten Gattung der Hymnen, wie denn einige der im Psalter erhaltenen Hymnen manche mythologisierende Anspielungen an die Kosmologie und Kosmogonie enthalten, vgl. Ps 192-7 241f. 10421. 26ff. u. a. - Wir schließen also aus dem erhaltenen Material, daß die Tradition von Gen 1, wenn auch in anderer Form, bereits in sehr alter Zeit bestanden haben muß. Dabei ist indes für sehr wahrscheinlich zu halten, daß derselbe oder ein ähnlicher Stoff auch in späterer Zeit in Israel aufs neue wieder eingeströmt ist.

6) Die aus Gen 1 genommenen Beobachtungen und Schlüsse werden bestätigt und weitergeführt durch die Vergleichung mit außerisraelitischen Schöpfungserzählungen. Solche Schöpfungsmythen gibt es unter allen Völkern, die zu einer bestimmten Höhe der Kultur gelangt sind. Ein reiches Material findet man zusammengestellt bei Lukas, Kosmogonien der alten Völker; vgl. auch Dillmann 5ff., A. Jeremias, ATAO 2 129 ff., Zapletal, Schöpfungsbericht 36 ff., Nikel, Genesis u. Keilschriftforschung 117 ff. u. a. Für Gen 1 kommen besonders die Kosmogonien derjenigen Völker in Betracht, mit denen Israel in Kulturzusammenhängen steht, der Phönizier, Ägypter und Babylonier. - Diese fremden Schöpfungsmythen erzählen nicht nur die Entstehung der sichtbaren Welt, sondern zugleich die der Götter; Gen 1 aber unterscheidet sich dadurch aufs stärkste von ihnen allen, daß solche Theogonie fehlt. Diese Beobachtung lehrt also die Hoheit der Religion Israels erkennen: die Völker ringsumher glauben an Götter, die in uralter Zeit entstanden sind; Israel aber hat einen Gott, der lebt von Ewigkeit zu Ewigkeit! - Ferner sind alle diese Schöpfungserzählungen mythologischer Art: die wirkenden Mächte und die Bereiche der sichtbaren Schöpfung erscheinen zugleich personifiziert als Götter oder als schreckliche Ungeheuer und Drachen; so ist die babylonische Tiâmat das Ungeheuer des chaotischen Urzustands, das Πνεῦμα oder der "Ερως der Phönizier und Griechen sind Götter u. s. w. In mythologischer Art wird der entsetzliche Eindruck des grauenhaften Chaos anschaulich dargestellt, indem der Tiâmat furchtbare Ungeheuer als Bundesgenossen beigegeben werden. Oder es werden Beziehungen der Naturmächte unter einander mythologisch aufgefaßt als Verwandtschaftsbeziehungen

nach Art der menschlichen: daß Erebos und Nyx zusammen den Aither und die Hemera erzeugen, ist der mythologische Ausdruck für den Gedanken, daß Licht und Tag aus Finsternis und Nacht hervorgegangen sind. Noch krasser mythologisch ist es, wenn die chaotische Welt als Urei gedacht wird, das ein göttliches Wesen ansbrütet. Oder der Kampf des Lichtes gegen die Finsternis, aus dem die Welt entsteht, erscheint als Kampf des Lichtgottes gegen die Wesen der Finsternis: so bekämpft und besiegt bei den Babylouiern Marduk die Tiâmat und bildet dann die organisierte Welt; ähulich ist es, wenn Re bei den Ägyptern die Rebellen besiegt und die Ordnung der Welt begründet. Die mythologische Haltung, die alle diese Schöpfungsmythen charakterisiert, unterscheidet sie wiederum aufs deutlichste von Gen 1: die heidnischen Mythen erzählen von Göttern, aus deren wechselseitigen Beziehungen in Zeugung und Kampf die Welt eutstanden ist: Gen 1 aber weiß von einem Gott, der nur Einer ist, nicht erzeugt und nicht zeugend, und dem die Welt zu Füßen liegt. Kein größerer Gegensatz demnach als zwischen der bunten, phantastischen Mythologie jeuer Völker und dem geistesklaren, nüchternen Supernaturalismus von Gen 1. -- Während also der erste Eindruck eines solchen Vergleichs der einer gewaltigen Verschiedenheit sein muß, lehrt doch eine genauere Untersuchung, daß dieser große Unterschied nicht von jeher bestanden hat; gewisse mythologische Reste in Gen 1 zeigen, daß die Erzählung ursprünglich den fremden Mythen bei weitem ähnlicher gewesen sein muß (vgl. oben S. 119); und noch im gegenwärtigen Bestande stimmt Gen 1 mit den heidnischen Mythen im wesentlichen überein bei der Schilderung des Urzustandes. So ergibt sich auch von hier aus das Resultat, daß Israel seine religiöse Eigenart, die sich in Gen 1 so charakteristisch ausspricht, doch nicht von Anfang an in völliger Klarheit besessen, sondern erst im Laufe einer Geschichte durchgesetzt hat. Der antimythologischen Stimmung von Gen 1 muß eine Zeit vorangegangen sein, in der das Volk mythologischer dachte.

Die Übereinstimmungen von Gen 1 mit fremden Schöpfungsmythen, namentlich in der Darstellung des Chaos (vgl. oben S. 103 f.) sind nun so große, daß sich auch von hier aus die Vermutung ergibt, der Stoff unserer Erzählung stamme aus der Fremde. Es ist zu fragen, ob die anzunehmende Urheimat der Geschichte noch zu erkennen ist.

Die phönizischen Schöpfungsmythen (nach Philo Byblius angeblich aus Sanchuniathon bei Euseb. praep. ev. I 10) erzählen, daß uranfänglich Πνεθμα und finsteres Χάος existierten; durch ihre Vereinigung, die Πόθος heißt, entsteht die Μώτ, der Urschlamm, erfüllt mit den Keimen der Dinge. Diese Μώτ gestaltet sich zum Ei (das sich zu Himmel und Erde spaltet); aus ihr strahlen die Gestirne hervor und werden vernünftige Wesen. Durch deren Wärme und Licht werden Luft, Erde und Meer erleuchtet und erhitzt: so entstehen Winde, Wolken, Regengüsse, Donner und Blitze und schließlich beseelte Wesen in Erde und Meer. Andere Darstellungen (aus Eudemus und Mochus) bei Damascius de primis principiis ed. J. Kopp 125 S. 385. Alle diese Mythen reden vom Urei, worin sie mit dem Stoff von Gen 1 zusammentreffen. Über die Figur der Βάαν vgl. oben S. 103. Weiteres über die phönizische Kosmogonie bei Lukas, Kosmogonien 139 ff., Baudissin Art. Sanchuniathon in Herzogs RE<sup>3</sup>, A. Jeremias, ATAO<sup>2</sup> 141 ff.

Auch in den ägyptischen Traditionen spielt das Urwasser Nun eine Rolle vgl. Dillmann 5f., Lange bei Chantepie de la Saussaye I<sup>2</sup> 146ff., Erman, Äg. Rel. 28ff.; ob das Ei, das Gott Chnum auf der Töpferscheibe dreht, das Weltenei ist, ist nach Prof. K. Sethe fraglich. Die Schöpfung der Welt durch das Wort und die Trennung von Himmel und Erde auch bei den Ägyptern vgl. oben S. 104f. 107.

Von besonderer Bedeutung sind die babylonischen Traditionen, bekannt aus Damascius 125 S. 384 vgl. »Schöpfung und Chaos« 17f., aus Berosus (in Euseb. Chronicon I 14—18 vgl. »Schöpfung und Chaos« 17ff. sowie Zimmern, KAT³ 488 ff.) und seit der Entdeckung durch George Smith 1873 aus dem keilschriftlichen, bisher noch in Fragmenten vorliegenden und nach seinen Anfangsworten »Enuma eliš« genannten Schöpfungsmythus. Der in sieben Tafeln zerfallende babylonische Text ist zuletzt und

am vollständigsten im Originaltext, Transskription und englischer Übersetzung herausgegeben von I. W. King, The Seven Tablets of Creation 1902, vgl. auch desselben Ausgabe des Originaltextes in Cuneiform Texts from Babyl. Tablets XIII 1901. Aufdieser Veröffentlichung beruht auch die Übersetzung und Transskription von Winckler in dessen Keilinschriftl. Textbuch 2 102 ff. Von früheren deutschen Übersetzungen und Bearbeitungen des damals noch weniger vollständig vorliegenden Epos scien genannt diejenige von Jensen, Kosmologie der Babylonier 263 ff. und KB VI 1 S. 2 ff., von Delitzsch, Babylonisches Weltschöpfungsepos 1896, von Zimmern in »Schöpfung und Chaos« 401 ff. und KAT 3 490ff., 584 ff., von A. Jeremias, ATAO 2 132 ff. - Auch nach babylonischer Lehre steht im Anfang der Welt ein Chaos: Tiâmat = Ταυθέ bei Damascius, Θαμτέ (Konjektur) bei Berosus, = hebr. binn, und Apsû, Urmutter und Urvater, Salzwasserflut und Süßwasserflut (Jensen, KB VI 1 S. 559). Aus diesem Paar gehen in langen Zeiträumen die drei Generationen von Urgöttern hervor. Das Folgende berichtet nun, wie es zu einem Kampf zwischen Tiâmat und den neu entstandenen Göttern, ihren Kindern, gekommen ist; wie nach mancherlei vergeblichen Versuchen der Götter, Tiamat und ihre schrecklichen Helfer zu überwinden, schließlich Marduk, einer der jüngsten, auftritt. Marduk aber läßt sich vorher die Herrschaft über das All versprechen: sein Wort soll die Wunderkraft haben, die Dinge ins Dasein zu rufen und verschwinden zu lassen. Dann rüstet er sich zum Kampfe und fährt der Tiamat entgegen. Tiamats Helfer fliehen; sie selber hält ihm stand. Marduk hält ihr ihre Frevel vor. Dann beginnt der Kampf. Der Gott umschließt sie mit einem Netz und läßt einen Sturmwind gegen sie los. Als Tiâmat das Maul aufreißt, ihn herunterzuschlingen, läßt Marduk den Sturmwind hineinfahren und zwingt sie so, das Maul aufgesperrt zu halten. Dann stößt er seine Waffe in den aufgesperrten Rachen und zerschneidet ihr Inneres. Tiämat, die »Riesenschlangen« und andere Ungeheuer geboren hat, wird dabei wohl als ein, etwa mit Schuppen bedecktes Ungetüm vorgestellt, dem von außen nicht beizukommen ist; dagegen spricht nicht, daß Berosus sie ein »Weib« nennt; denn daß ein weibliches Ungetüm später zu einem Weibe wird, ist nur natürlich; dies gegen Jensens lebhafte Polemik z. B. Gilgamesch-Epos I 60 ff. Dann nimmt Marduk ihre Helfer gefangen und fesselt sie. Nach dem Kampf, durch Geschenke der Götter besänftigt, kommt der Gott auf kluge Gedanken. Er zerschneidet das Ungetüm in zwei Teile: aus der einen Hälfte macht er den Himmel, zieht eine Schranke und stellt Wächter auf, daß die Wasser nicht heraus können. Das Folgende erzählt die Schöpfung der übrigen Welt, voran die der Gestirne. »Den Mond ließ er aufleuchten (?), unterstellte ihm die Nacht«. Dann folgt leider eine Lücke, so daß wir die Reihenfolge der Schöpfungswerke nicht mit Sicherheit anzugeben vermögen. Dann auf der sechsten Tafel, nur in Fragmenten erhalten, wohl als letztes Werk, die Schöpfung der Menschen. Marduk spricht zu Ea: »Blut will ich nehmen, Bein will ich bilden (?); den Menschen hinstellen .....; ich will den Menschen erschaffen, der [die Erde] bewohne«, worauf die Schöpfung der Menschen folgt, die auch nach Berosus aus Erde und Götterblut gebildet sind. Die Erzählung schließt mit einem Hymnus, worin Marduk in zahlreichen Ehrennamen als Schöpfer verherrlicht wird.

Der babylonische Mythus ist in der Form und dem Inhalt nach ein Gedicht, und zwar ein Gedicht von großer Schönheit, von hinreißender Gewalt und voll von bunten Farben, wenn auch für unsere, von den Griechen herkommende Empfindung zu grell und grotesk. — Deutlich ist die Entstehung des Mythus aus der Natur der babylonischen Landschaft. Der Mythus denkt sich den Ursprung jener ersten Welt so, wie noch jetzt in jedem Frühjahr die Welt aufs neue entsteht. Wie noch jetzt im Winter Wasser und Finsternis herrschen, so hat einst Tiâmat, das Urmeer, das Reginent gehabt. Die eigentliche Pointe des Mythus ist nun die Beschreibung, wie die gegenwärtige Welt aus dem Urmeer entstanden ist: der Gott Marduk spaltete das Urwasser in zwei Teile, das Wasser des Himmels und das Wasser auf Erden. Daß dies der eigentliche Hauptpunkt des Mythus ist, geht aus der Geschichte selbst mit

aller Deutlichkeit hervor; daher die eigentümliche Art, in der Tiamat überwunden wird. daß der Gott ihr das Maul durch den Orkan aufhalten läßt und sie dann von innen zerschneidet. Es ist sehr charakteristisch, daß Berosus in seinem stark kürzenden Referat gerade diesen Punkt aus der ganzen Erzählung vom Zusammentreffen des Gottes und des Urweibes heraushebt: »Bêl (= בעל, Beiname Marduks) kam darüber, spaltete das Weib mitten durch und machte aus der einen Hälfte von ihr die Erde, aus der anderen den Himmel«. Diese Pointe des Mythus erklärt sich, wie Jensen, Kosmolopie 308 gezeigt hat. aus dem babylonischen Klima vollkommen: am Ende der Regenzeit bricht die Frühsonne durch und teilt die grauen Massen der Regen, Wolken und Nebel; so wird die Welt geschaffen. Auch die Anschauung des täglichen Kampfes des Sonnengottes mit der Nacht mag mit eingewirkt haben. Die Wincklersche Schule denkt zugleich an Astrologisches; Tiâmat sei die Wasserregion des Tierkreises, welche die Sonne im Winter durchläuft, bis Marduk bei der Frühlings-Tag- und Nachtgleiche die Wasser besiegt vgl. A. Jeremias ATAO 2 137. - Der Mythus schreibt - dies ist einer seiner Nebengedanken - die Schöpfung der Welt und die Überwindung Tiamats ursprünglich dem Bel von Nippur, in seiner erhaltenen Gestalt aber dem Bêl-Marduk, dem Stadtgott von Babel, zu. Er will also sagen: Babel gehört die Herrschaft über die Welt: Babels Gott hat die Welt geschaffen. In dieser Form stammt der Mythus aus der Zeit der Vorherrschaft. Babels seit Hammurabi d. h. aus der Zeit ca. 2100. Doch darf man vermuten, daß der Mythus in Babylonien viel älter ist vgl. Zimmern, KAT 3 491.

Verhältnis des babylonischen Mythus »Enuma eliš« zur hebräischen Überlieferung, vgl. »Schöpfung und Chaos« 3-170 und die katholischen Forscher Nikel, Genosis und Keilschriftforschung 24 ff. und Zapletal, Schöpfungsbericht 61 ff. Gen 1 stimmt mit dem Stoff dieses Mythus in folgenden Zügen überein: a) daß die Welt durch Zerteilung des Urmeers in zwei Teile entsteht. Nun findet sich der Gedanke einer Zerteilung des Urstoffs auch in anderen Kosmogonien (vgl. oben S. 107); dennoch ist diese Übereinstimmung von großer Bedeutung, da der geteilte Urstoff in beiden Überlieferungen als Wasser gedacht, und besonders da dies mit demselben Namen tehôm = tiâmat genannt wird. b) Daß die Finsternis am Anfange steht, sagt auch Berosus, ist aber auch sonst eine häufige Vorstellung. c) In der Vorlage des P wird die Schöpfung der Erde und der Pflanzen als ein Werk gerechnet; ebenso taucht im Babylonischen nach Berosus die Erde sofort fruchtbringend (καρποφόρος) aus den Fluten emper. - Dagegen hat der Mythus Enuma eliš gewisse Züge nicht, die in Gen 1 zum ältesten Bestand gehören; So fehlt a) der Zug vom Brüten des Geistes; b) ein Äquivalent für and. c) Dem uralten »Wir« bei der Menschenschöpfung steht im Babylonischen ein »Ich« entgegen. d) Die Himmelskörper werden im Babylonischen an viel früherer Stelle als im Hebräjschen geschaffen. - Umgekehrt fehlt in Gen 1 das im Babylonischen neben Tiamat stehende, dem Apsû entsprechende männliche Urprinzip. - Demnach ist das Gesamtresultat, daß die beiden Erzählungsstoffe mannigfaltig abweichen, aber auch in mehreren Zügen, besonders aber in dem zuerst genannten übereinstimmen. Wie ist dies komplizierte Bild zu deuten? Von einer direkten Übernahme des babylonischen Mythus in das Hebräische kann keine Redé sein. Wohl aber ist teilweise Beeinflussung der hebräischen Überlieferung durch die babylonische anzunehmen. Dies um so mehr, als der Hauptzug, in dem beide übereinstimmen, sich schwerlich aus dem kanaanäischen Klima erklärt (vgl. oben S. 120).

Eine bei weitem nähere Verwandtschaft besteht zwischen dem babylonischen Mythus und dem (unter Nr. 4 S. 121 genannten) poetischen Rezensionen; diese Varianten stimmen mit ihm zunächst darin überein, daß auch sie poetische Form, speziell die Form des Hymnus, besitzen; zugleich aber auch dem Inhalt nach: denn auch diese Varianten erzählen von einem Kampfe des Schöpfergottes gegen Tehom, in dem Jahve die Herrschaft über die Welt gewonnen hat, und ein Teil davon personifiziert das Urmeer als ein furchtbares Ungetüm, dessen Trotz Jahve, ehe er die Welt

schuf, überwunden hat. Aber nicht nur der Grundgedanke, sondern auch Einzelheiten des Mythus kehren hier wieder: so redet auch die hebräische Tradition von »Rahabs Helfern«, die sich unter Jahves Füßen krümmen mußten Job 913, und erzählt nicht nur von Jahves Kraft, sondern auch von seiner Klugheit, mit der er das Ungetüm überwand Job 2612. Charakteristisch ist auch, daß in beiden Traditionen die Scheltrede (127) des Gottes eine so große Rolle spielt. Vgl. »Schöpfung und Chaos« 111. 113. Die Hauptabweichung dieser poetischen Erzählungen von dem Babylonischen besteht darin, daß sie den Feind Gottes nicht als weiblichen Geschlechtes schildern. Diese Erzählungen sind nun bei weitem mythologischer als Gen 1 (vgl. oben S. 121f.); anderseits ist das Mythologische in ihnen viel blasser als in dem so sehr viel krasseren babylonischen Mythus. Sie stellen also ein Mittelglied zwischen jenem uralten Mythus und Gen 1 dar und zeigen uns den Weg, auf dem gewisse Stücke des babylonischen Erzählungsstoffes schließlich an den Verfasser von Gen 1 gekommen sind.

Wenn nun einerseits in Gen 1 sich einzelne Reste eines ursprünglich-babylonischen Stoffes verarbeitet finden, so ist damit anderseits bei der großen Mannigfaltigkeit, die in Gen 1 enthalten ist (vgl. oben S. 118f.), nicht ausgeschlossen, daß auch andere Schöpfungsmythen, vielleicht anderer Völker, mit eingewirkt haben. Wahrscheinlich ist das besonders für die Vorstellungen vom Weltei und vom Urgeiste, die sich auch im Phönizischen finden und ebendaher stammen mögen. Eben wegen dieser Mischung allogener Elemente dürfen wir auch schließen, daß der babylonische Stoff, soweit er in Gen 1 überhaupt enthalten ist, nicht direkt, sondern durch mancherlei Vermittlungen an Israel gekommen ist (Driver 31). Wären wir im stande, die ganze Vorgeschichte dieser Erzählung zu übersehen, so würden wir hier vielleicht eine bunte Geschichte mannigfaltiger, mit einspielender Einflüsse erkennen.

Außer dem Epos Enuma eliš besitzen wir noch eine Reihe anderer babylonischer kosmogonischer Dichtungen vgl. Zimmern, KAT³ 497 ff., von denen hier besonders eine Beschwörung genannt sei, die mit der Kosmogonic beginnt, vgl. Zimmern, Schöpfung und Chaos« 419 f., KAT³ 498; Jensen, KB VI 1 S. 39 ff.; Winckler. Keilinschr. Textbüch² 98 ff.; A. Jeremias, ATAO² 129 ff. Auch hier ist die Welt ursprünglich Meer (tämtu in appell. Bedeutung); die ersten Schöpfungen aber sind die Tempel der Götter, zu deren Bedienung die Menschen erschaffen werden. — Erwähnt sei noch der Mythus von dem wahrscheinlich schlangenartigen und dem Meer entstammenden LAB-bu, über den die Menschen schreien: vergebens ziehen Götter gegen ihn aus, bis der Kampfdem einen gelingt, der dadurch König der Welt wird, vgl. Zimmern, »Schöpfung und Chaos« 417 f. und KAT³ 498 f.; Jensen, KB VI 1 S. 45 ff. und Gilgamesch-Epos I 56 ff., A. Jeremias, ATAO² 138 f. Dieser Mythus hat mit dem Stoffe des Epos Enuma eliš eine gewisse Verwandtschaft und mag auf die hebräischen poetischen Rezensionen mit eingewirkt haben. — Sehr häufig finden sich Darstellungen von Kämpfen eines Gottes gegen ein Ungetüm vgl. Zimmern, KAT³ 502 f.; Abbildungen bei A. Jeremias, ATAO² 133 ff.

Über die Zeit, da die bezeichneten kosmo onischen Reste zu den Hebräern gekommen sind, ist dasselbe zu sagen wie oben über die Zeit der Einwanderung der Sintslutsage vgl. S. 72 f. Die Forscher hegen bisher darüber die verschiedensten Vermutungen; man rät vom Exil an bis auf die Urzeit, da die Hebräer in Ur-Kasdim wohnten; eine Zusammenstellung »Schöpfung und Chaos« 4. Viele der gegenwärtigen AT.lichen Forscher sind geneigt, solche Übernahme, falls sie sie überhaupt zugeben, möglichst spät anzusetzen. Eine Schule, die das Alter der Gedanken und der Stoffe in Israel vielfach nach dem Datum ihrer ersten Bezeugung in den Schriften des AT anzusetzen psiegt, sindet es natürlich, daß die Geschichte von der Weltschöpfung, die uns so spät bezeugt ist, auch nicht lange vorher in Israel eingewandert sei, und wehrt sich aufs äußerste dagegen, anzuerkennen, daß diese Geschichte älter und sogar viel älter als ihre erste Bezeugung sein könne. Dem gegenüber darf man die AT.lichen Forscher vor allzu schneller Übertragung literarkritischer Fixierungen auf die

Religionsgeschichte warnen: daraus, daß wir, die wir über das alte Israel so wenig wissen, die Schöpfungserzählung erst aus P, also der Zeit nach dem Exil, kennen, folgt keineswegs, daß der Stoff erst damals oder einige Zeit vorher in Israel bekannt geworden sei. - Nun ist aus inneren Gründen die Einwanderung solcher kosmogonischer Mythen in später Zeit sehr unwahrscheinlich. Zunächst ist die Annahme, P selber habe den babylonischen Mythus übersetzt und umgearbeitet, - von den schwerwiegenden stofflichen Verschiedenheiten (vgl. oben S. 127) noch ganz abgesehen - schon aus religionsgeschichtlichen Gründen außerordentlich schwierig. Ein Mann von so ausgeprägter jüdischer Eigenart, erfüllt von der Verachtung des Judentums gegen die Götter der Heiden, hätte eine babylonische Göttergeschichte und nun gar eine so groteske und phantastische, gehaßt und verachtet, aber niemals übernommen. Ebenso unwahrscheinlich ist, daß solche Mythen in der Zeit der assyrischen Herrschaft über Juda, als die babylonische Kultur in Juda in vollen Strömen einzog, in die Jahvereligion eingedrungen seien. Denn damals war in der Prophetie bereits das Vollbewußtsein der Besonderheit der Jahvereligion erwacht, und die Prophetie leistete allem Fremden gegenüber einen leidenschaftlichen Widerstand. Wir dürfen den Propheten jener Zeit zutrauen, daß sie fremde Göttergeschichten, die eben erst eingedrungen waren, und denen man den fremden Ursprung also doch auf den ersten Blick ansehen mußte, nicht übernommen, sondern mit Stumpf und Stiel ausgerottet hätten. Wären solche Schöpfungsmythen erst damals bekannt geworden, so wäre es ihnen sicherlich unter den Propheten nicht anders ergangen als den babylonischen Altären und den Rossen des Samas. Wir werden also in eine bei weitem ältere Zeit gewiesen und dürfen die Schöpfungsmythen für einen Bestandteil der vorderasiatischen Kultur halten, der schon vor Israel in Kanaan bekannt war, und den man in Israel kennen lernte, als es in die Kultur Kanaans allmählich hineinwuchs. Vielleicht dürfen wir uns aber vorstellen, daß eine Erzählung, die einen so hohen Grad von Reflexion voraussetzt, in der alten Zeit nicht eigentlich volkstümlich gewesen, sondern nur in »gebildeteren« Schichten, etwa unter den Priestern gepflegt worden sei. - Das Alter der hebräischen Erzählung erkennen wir auch, wenn wir die Gestalt vergleichen, welche sie und der babylonische Mythus den Stücken, in denen beide übereinstimmen, besonders der Teilung der Wasser, gegeben haben: beide Rezensionen sind so stark von einander verschieden, daß wir notwendiger Weise eine lange Geschichte und einen großen Zeitraum annehmen müssen, worin das Mythologische so sehr verschwinden und das Babylonische so sehr israelitisiert werden konnte. Als Gegenstück betrachte man die mythologischen Stoffe, die in Zach 1 ff. so grell hervortreten vgl. »Schöpfung und Chaos« 122 ff.; diese Stoffe werden damals vor noch nicht langer Zeit unter Juden bekannt geworden sein; aber wie deutlich haben diese noch das phantastische mythologische Kolorit bebewahrt! - Diese Annahme wird durch den oben S. 116 ff. geschilderten Charakter von Gen 1 selbst durchaus bestätigt; Gen 1 selber ist nicht ein Stück aus einem Guß, sondern hat eine höchst eigentümliche Mischung ältester und jüngster Züge, die sich nur aus einer langen Geschichte der Tradition erklären läßt. - Schließlich haben wir noch einige Anspielungen an den babylonischen Schöpfungsmythus, von denen viele zeitlich vor Gen 1 fallen vgl. oben S. 121 ff. 127 f.; die älteste deutliche Anspielung ist die Erwähnung Rahabs bei Jesaias (307).

7) Hieraus ergibt sich folgendes Geschichtsbild: gewisse Teile des uralten babylonischen Mythus von der Weltschöpfung sind nebst manchen anderen Stücken babylonischer Kultur in vorisraelitischer Zeit auch nach Kanaan gekommen. Andere fremdartige oder einheimische Elemente (Weltei, אולה של waren hinzugetreten. Als Israel in Kanaans Kultur einwuchs, hat es auch diese Geschichte neben anderen Urmythen kennen gelernt. Wir setzen diese Übernahme der babylonischen Mythen etwa in die Zeit der ersten Könige Israels vgl. Giesebrecht, GGA 1895 S. 600. Israel aber — und dies ist für uns das wichtigste in dem ganzen Bilde — hat den Mythus aufs stärkste sich und seiner Religion amalgamiert. Es hat das Mythologische, das seiner Religion

so sehr widerstrebte, zuerst gedämpst (so in den poetischen Varianten) und schließlich bis auf geringe Reste ganz ausgetrieben. Zuletzt ist der Stoff noch durch die energische Bearbeitung des P hindurchgegangen. Der ursprünglich hochpoetische Stoff ist so immer prosaischer geworden; aber er ist erfüllt worden mit den Gedanken der Jahvereligion. — So zeigt auch diese Geschichte die wunderbare Kraft der Jahvereligion, die das Fremdartigste und Widerstrebendste in ihre Dienste zwingt und zu ihrem Eigentume stempelt. Eine solche Geschichte aber, in der das Hohe und Reine entsteht aus geringen und armen Anfängen, erscheint uns als ein wundervolles und Gottes würdiges Schauspiel. Denn das ist die Art der Offenbarung Gottes: Gen 1 ist nicht fertig vom Himmel gefallen, sondern es ist in einer großen und erhebenden Geschichte entstanden. — Neben dieser Hauptlinie der Entwicklung erkennen wir einige Nebenstränge: ältere Rezensionen dauern bei den Dichtern fort; der ganze Stoff bekommt eschatologische Wendung. Diese Nebenlinien zu verfolgen, ist hier nicht die Stätte.

8) Außer Gen 1 gibt es im AT noch eine Reihe anderer, mehr oder minder ausführlich erhaltener Traditionen von der Entstehung der Welt, deren Vergleich mit Gen 1 lehrreich ist. Die bekannteste Parallele ist die Erzählung des J 24bff., die in ihrem bei weitem naiveren Tone aufs stärkste von Gen 1 absticht, vgl. oben S. 28f. Auch sonst klingt häufig in Anspielungen an derartige Überlieferungen Mythologisches nach: so erinnert Ps 902 an die Zeit, da die Berge »geboren« wurden, da Welt und Erde »kreißte«; oder wir hören, wie Gott die Grundlagen der Erde legte, als allzumal (wie beim Fest des Grundsteinlegens) die Morgensterne jubelten, und jauchzten alle Gottessöhne Job 285f.; oder wie das Meer aus dem Schoße hervorbrach, und Gott das neugeborene Kind mit Wolken als seinen Windeln bedeckte Job 38sff. In Job 38sf. und Ps 902 sind Berge und Meer »geboren«: das ist dieselbe Anschauung, die noch Gen 111f. 24 nachklingt, wonach die Erde die Dinge von sich aus hervorgebracht hat. Oder wir hören von dem großen Geheimnis der Schöpfung, daß Gott es so gefügt hat, daß die Erde auf Wassern gegründet ist und doch nicht schwankt Ps 242 u. s. w. Aus solchen Anspielungen ist ersichtlich, daß es neben Gen 1 noch eine Reihe Schöpfungstraditionen gegeben haben muß, die in der Auswahl des Stoffes und in der Art der Anordnung von Gen 1 mannigfach abweichen. Diese Tatsache lehrt, daß Gen 1 in alter Zeit keineswegs so einzigartig gewesen ist, wie es uns jetzt scheinen mag: unter mancherlei kosmogonischen Theorien war Gen 1 eine, und keineswegs die Ausschlag gebende. »Von einer ängstlichen Nacherzählung der, Einzelheiten von Gen 1 findet man nirgends eine Spur«, Dillmann.

9) Verhältnis von Gen 1 zur Naturwissenschaft. Ältere Literatur bei Dillmann 12. Gen 1 enthält seiner Natur nach zwei Arten von Stoffen: 1) den religiösen Glauben, daß Gott die Welt durch sein Wort geschaffen hat, 2) eine wissenschaftliche Theorie über die Reihe der einzelnen Entstehungen; daß auch das zweite, die kosmogonische Theorie in Gen 1 vorhanden ist, daß es also dem Verfasser nicht nur darauf ankommt, den religiösen Gedanken von der Schöpfung zu illustrieren, sondern daß er zugleich den wirklichen Hergang der Entstehung der Welt erzählen will, hätte man niemals leugnen sollen vgl. Wellhausen, Prolegomena 6 296. Diese kosmogonische Theorie aber ist, wenn man sie verstehen und würdigen will, in eine Geschichte der naturwissenschaftlichen Anschauungen im alten Orient einzustellen. Hiermit ist die Stellung des historisch Gerichteten zu dem naturwissenschaftlichen Stoffe von Gen 1 gegeben. Der Historiker wundert sich durchaus nicht, wenn die naturwissenschaftlichen Angaben von Gen 1 zu den Resultaten unserer modernen Naturwissenschaft nicht stimmen, sondern er setzt das als selbstverständlich voraus. Damals war die Naturwissenschaft noch in ihren Anfängen. Damals glaubten die Menschen noch, daß die Erde fest stehe, daß der Himmel über ihr ein wirkliches Gewölbe sei, an das Gott die Gestirne als Leuchten gesetzt habe, und daß über der Feste des Himmels ein gewaltiges Meer sich befinde, aus dem der Regen auf die Erde herabströme. Damals wußte man von den unendlich

langen Epochen noch nichts, in denen sich die gegenwärtige Erde gebildet hat, und von der Geschichte, welche die Tierwelt erlebt hat; es schienen damals sieben Tage zur Schöpfung reichlich zu genügen. Und die Meinung, daß die Gestirne nach der Erde entstanden seien, war damals noch ganz plausibel; kann doch Gen 1 sogar behaupten, daß die Pflanzen der Erde eher dagewesen seien als die Gestirne! So sehr sich also auch der religiöse Geist von Gen 1 von dem der Kosmogonien der Völker ringsum unterscheidet, so steht doch das Weltwissen Israels durchaus nicht höher als das seiner Nachbarn; im Gegenteil, die Babylonier und Ägypter werden hierin bei weitem besser Bescheid gewußt haben als die Weisen Israels. Wern also das Weltbild, das jene Antike voraussetzt, und unser modernes Weltbild so stark verschieden sind, so ist es selbstverständlich, daß auch die Reihenfolge der Entstehungen, die unsere Wissenschaft annimmt, mit derjenigen, die Gen 1 behauptet, gar nicht verglichen werden kann. Nur ein ganz unhistorischer Sinn kann also den Versuch machen. Gen 1 und die moderne Naturwissenschaft in Einklang zu bringen, oder umgekehrt, Darwin gegen »Moses« ins Feld zu führen. Es ist wahrhaft bejammernswert, daß so viele Theologen immer noch nicht dies eigentlich Selbstverständliche einsehen wollen, so daß die Ungebildeten oder Halbgebildeten, wenn sie zum ersten Male von der »natürlichen Schöpfungsgeschichte« hören, meinen können, damit sei »die Bibel« widerlegt! Der Streit »zwischen Theologie und Geologie« ist geschlichtet, wenn beide ihre Schranken innehalten. Die Religion wird es der Naturwissenschaft überlassen müssen, über die Entstehung der Welt und auch der Menschheit ihre Aussagen zu machen, so gut sie immer kann. Die Naturwissenschaft aber wird, wenn sie ihre Grenzen achtet, das Dogma von der Schöpfung weder verneinen noch bejahen. Dieses Dogma hat andere als wissenschaftliche Wurzeln. Es ist (nach Schleiermacher) der Ausdruck des Glaubens an die absolute Macht Gottes über die Welt.

## 11. Sethitenstammbaum bei P 5.

2) Herkunft der Tradition. Sehr nahe verwandt mit der Tradition von den zehn Patriarchen ist die von den zehn Urkönigen Babyloniens vgl. Hommel in Proceed. of the Soc. of Bibl. Arch. XV 243 ff., Zimmern, KAT 3 530 ff. 539 ff. Die Namen dieser Könige lauten nach Berosus (Fragm. hist. graec. ed. C. Müller II 499 f.) "Αλωρος, Αλάπαρος, Αμήλων, Άμμένων, Μεγάλαρος, Δάωνος, Εὐεδώραχος, Άμεμψινός, ὑλτιάρτης, Είσουθρος. Beide Listen stimmen im folgenden überein: zunächst in der Zeit, in der diese Männer gelebt haben sollen: von der Schöpfung bis zur Sintflut; sodann in der Zehnzahl dieser Liste; weiter darin, daß jedem dieser Personen eine Zahl, und zwar eine sehr große Zahl

hinzugefügt ist; schließlich in folgenden frappierenden Einzelheiten: An dritter Stelle steht der Name »Mensch«, bab. amêlu = Αμήλων, hebr. είνα. An vierter Stelle Αμμένων d. i. vielleicht bab. \*âminânu, ummânu אָפֶּק »Werkmeister«, wofür hebr. ביבן »Schmied« vgl. oben S. 51. An siebenter Stelle hebr. קינה, der »mit Gott« lebt und zu Gott entrückt wird; auch Εὐεδώραχος (Edoranchus) = bab. En-me-dur-an-ki ist ein berühmter Gottesmann der Urzeit, eingeweiht in die göttlichen Mysterien, in das »Geheimnis Himmels und der Erden«, auf den der Ursprung des »bârû«-Priestertums d. h. der Wahrsager, Zeichendeuter, haruspices, zurückgeführt wird vgl. Zimmern, KAT3 533 f. An achter Stelle ἀμεμψινός = bab. Amêl-Sin, »Mann des Sin« (des Mondgottes), wohl identisch mit dem in Keilschrifttexten genannten Amel-Sin, gleichfalls einem Weisen der Urzeit, vgl. Zimmern, KAT's 537; im Hebr. steht an dieser Stelle abein »Mann des (Gottes?) מתהשמל אין, אשלה א Mann des El« bei Ji. An neunter Stelle מרומס אין, אישלה און (Gottes?) אישלה אין אישלה און אישלה ἀρτης, Vater des Ξίσουθρος, = dem aus dem Gilgameš-Epos bekannten Upar-Tutu. Vater des Atrahasîs, des Sintfluthelden (vgl. oben S. 68); im Hebr. ist der an neunter Stelle genannte Lamech Vater des Sintsluthelden Noah. An zehnter Stelle steht in beiden Listen der Held der Sintflut: Eloov9005 mi. - Diese so weitgehende Übereinstimmung zeigt, daß zwischen beiden Stammbäumen Urverwandtschaft besteht. Nach dem allgemeinen Gange der Kulturgeschichte und nach den Analogien der Sintflutsage sowie einiger Bestandteile der Schöpfungserzählung (vgl. oben S. 70 ff. 127 f.) ist anzunehmen, daß die hebräische Tradition aus der babylonischen entstanden ist; und zwar wird dieser Urväterstammbaum zusammen mit der Sintfluterzählung und einer Schöpfungsgeschichte als ein Ganzes einmal zu Israel übergegangen sein. - Die babylonischen Namen selber sind im Hebräischen nicht erhalten; es hat eine tiefgreifende Umarbeitung stattgefunden, wobei jene entweder übersetzt oder durch die Namen hebräischer Figuren ersetzt worden sind: das letztere gilt besonders deutlich für Noah (vgl. oben S. 83) und für Lamech, der, ursprünglich wohl Vater von Jabal Jubal Tubal, hier zum Vater des Noah geworden ist. Charakteristisch ist, daß aus den babylonischen Urkönigen im Hebräischen Urväter geworden sind: die babylonische Kultur ist um so vieles älter als die hebräische, daß babylonische Überlieferung von Königen in einer Zeit sprechen kann, in der sich die hebräische nicht Könige, sondern nur Privatpersonen vorzustellen vermag. Daß P selber die Urväterliste direkt aus babylonischer Quelle geschöpft habe (Meinhold 63ff., Löhr, Babel und die bibl. Urgesch. 11. 16), ist schon deshalb unwahrscheinlich, weil uns in dem Register des Jo: »Adam Seth Enos — — — Noah« Stücke einer Liste erhalten sind, die mit P gegen Ji übereinstimmen und sicherlich älter als P sind. Volkstümlich wird ein solcher gelehrter Stammbaum schwerlich jemals gewesen sein (Löhr 11). - Danach ist auch das Verhältnis der Sethitentafel (Je und P) zu dem Stammbaum der Qainiten (Ji 417-24), das oben S. 50 offen gelassen worden ist, zu bestimmen. Alle grundlegenden Abweichungen der Qaintafel von dem Sethstammbaume sind zugleich Abweichungen von der babylonischen Tradition: Enoš = Amêlu fehlt; Qainan = Ummânu steht nicht mehr an vierter, Henoch | Enmeduranki nicht mehr an siebenter Stelle; Mothuša'el | Mothusa'el selah | Amêlsin ist von der achten an die sechste Stelle gerückt. Das, was Ji vor P voraus hat, die Kinder Lamechs und das Lamechlied, fehlt im Babylonischen und wird also in der hebräischen Tradition anderswoher hinzugekommen sein. Das Resultat ist also, daß der Sethitenstammbaum dem babylonischen Verzeichnis näher steht als der Qainitentafel; dieser ist stärker mit eigentümlich Hebräischem versetzt als jener. Wie haben wir das zu deuten? Vielleicht so, daß die babylonische Überlieferung zu verschiedenen Zeiten zu Israel gekommen, und daß die Qainitentafel in älterer Zeit entstanden ist. Das vermutet Zimmern, KAT 3 543.

Die Sieben- und Zehnzahl der Stammväter oder Urkönige kommt auch bei anderen Völkern sehr häufig vor; Literatur bei Dillmann 88, Lüken, Traditionen des Menschengeschiechts<sup>2</sup> 146 ff.

<sup>3)</sup> Die Zahlen. Auch in der babylonischen Tradition sind den Urnamen Zahlen

hinzugesetzt. Wenn sich solche Zahlen also bei P finden, so sind sie nicht für Erdichtung des P zu halten (gegen Holzinger), sondern ruhen auf Tradition; dabei ist natürlich vorzubehalten, daß P diese Zahlen mehr oder weniger nach einem chronologischen System, das er befolgte, verändert hat. Auch in der Hinzufügung derartiger Zahlen stimmt also P gegen Ji und auch wohl gegen Je mit der babylonischen Tradition überein. -Auch daß diese Zahlen so seltsam groß sind, ist beiden Überlieferungen gemeinsam; die habylonischen sind sogar noch bei weitem größer; die babylonischen Gelehrten, astronomisch gebildet, rechneten mit um vieles größeren Zeitepochen als die hebräischen. Zu Grunde liegt bei beiden die Annahme, daß die ältesten Menschen viel langlebiger gewesen seien, als die der Gegenwart. Prechnet als Lebenszeit der Väter von Adam bis Noah 700-1000 Jahre, von Noah bis Abraham 200-600 Jahre, für die Patriarchen 100-200 Jahre und für die Gegenwart 70-80 Jahre. Wie gewaltige Kraft, so lauten die Gedanken, die solchen Rechnungen zu Grunde liegen, müssen die Älterväter besessen haben, welche die ganze Menschheit haben zeugen können! Je älter aber die Welt wird, je schwächlicher und kurzlebiger werden die Menschen IV Esr 550ff.; je mehr die Sünde zunimmt, je mehr nehmen die Tage ab Prov 1027. Wie aber die Urzeit war, soll die Endzeit wieder werden Jes 6520 vgl. Greßmann, Eschatologie 205. Bemerkenswert ist dabei, daß P den Tod selber nicht begründet, und daß er die Zeugungsjahre sehr hoch ansetzt; auch in der Endzeit bleibt der Tod, der eben als selbstverständlich gilt, und ist ein Hundertjähriger noch ein Jüngling Jes 6520 vgl. Meinhold 61f. Ferner erklären sich die hohen Zahlen daraus, daß jene Urväter z. T. ursprünglich Götter gewesen sein mögen; so sind die 365 Jahre des Henoch zu deuten vgl. das Folgende. Schließlich mag man noch in Erwägung ziehen, daß die Notwendigkeit vorlag, mit den wenigen Namen der Tradition sehr große Zeiträume der Urgeschichte auszufüllen. Die moderne Theologie aber hat auch hier durchaus keine Veranlassung, sich für solche naive Theorien der Urzeit, die sich übrigens auch noch bei anderen antiken Völkern finden (Josephus Ant. I 39 vgl. Dillmann 108), irgendwie zu erwärmen; auch hier haben die Künste der »Apologetik« dem wahren Interesse der Religion mehr geschadet als genützt; Literatur bei Dillmann 107f. — Die babylonische Tradition gibt nur die Regierungszahlen der Könige an; an ihre Stelle sind in der hebräischen die Lebensjahre der Urväter getreten. Da aber diese Zahlen zugleich den Zweck haben, die Dauer der ganzen Epoche zu bestimmen, und die Lebensjahre dazu nicht im stande waren, so hat die hebräische Tradition ein seltsames und doch höchst scharfsinniges Mittel erfunden: man summiert diejenigen Lebensjahre, in denen die Urväter ihre ältesten Söhne erzeugt haben! - Über die merkwürdigen Synchronismen, die sich nach dieser Rechnung ergeben, vgl. Nestle, ZAW XXIV 130 ff. Im einzelnen weichen die Zahlen im Hebr., bei Sam und LXX stark von einander ab. Eine Übersichtstafel findet man bei Dillmann 110, Budde 92, Holzinger 61. Die ganze Summe von der Schöpfung bis zur Flut ist im Hebr. 1656, Sam. 1307, LXX 2242 Jahre. Diese Abweichungen sind offenbar nicht zufällig, sondern ruhen auf chronologischen Systemen, in denen die ganze Dauer der Welt berechnet werden soll, die also eine apokalyptische Spitze haben. Nach Nöldeke (Untersuchungen 111f.) rechnet Hebr. von der Schöpfung bis zum Auszug 2666 Jahre = 2/2 von 4000 Jahren, 4000 Jahre also als Weltdauer. Klostermann, Neue kirchl. Zeitschr. V 208 ff. denkt an ein System von Jubelwochen. Nach Bousset, ZAW X 136 ff. ist man von der Zahl 3001 für den Beginn des Tempelbaus ausgegangen. Riedel bei Zimmern, KAT 3 541 f. zeigt, daß die Lebenszahlen der Urväter mit Ausnahme von Henoch (365) und Lamech (777) auf eigentümlichen Kombinationen der Monatszahlen 30 und 31 beruhen; so Adams Zahl  $930 = 30^{\circ} + 30$ ; Enoš und Mahalal'el haben 905 + 895 = 1800= 2.302 Jahre u. s. w. Ein anderes chronologisches System bei B. Jacob, Pentateuch Leipzig 1905 vgl. die Übersicht S. 45 ff. Weitere Literatur bei Dillmann 112f. Unter den verschiedenen Systemen ist nach dem Urteil der meisten Modernen (seit Bertheau, Jahrb. f. deutsche Theol. XXIII 657 ff.) das des Sam, mit dem das Buch der

5 Dies ift das Schriftstüd vom Stammbaum Abams.

Am Tage, da Gott den Adam schuf, machte er ihn nach Gottes Bilde; 2als Mann und Weib schuf er sie; und er segnete sie und gab ihnen den Namen

Jubil. stimmt, das älteste. Auffällig ist hier, daß danach nicht nur Methušelah (so Hebr.), sondern auch Jered und Lamech im Jahre der Sintslut sterben; dies wird bedeuten sollen, daß diese drei in der Sintslut selber umgekommen sind. Demnach mag die Meinung gewesen sein, daß die ersten fünf Urväter gut, die folgenden (mit Ausnahme Henochs, der vor der Flut entrückt wird) böse gewesen sind. Zugleich zeigt Sam sehr deutlich, wie die Lebensjahre allmählich, als die Sünde zunahm, abgenommen haben. So steht also der religiöse Glaube, daß die Sünde der Leute Verderben ist, im Hintergrunde. Vgl. Budde 100 ff. Nach Bousset ist das ursprüngliche System bei Josephus Ant. VIII erhalten, und ist Hebr. besser als Sam; für Letzteres tritt neuerdings wieder B. Jacob ein. — Im Babylonischen entsprechen wahrscheinlich die 10 Urkönige mit ihren durchschnittlich 12 Saren Regierungszeit den 10 ersten Weltmonaten eines Weltjahres von 144 Saren« = 432,000 Jahren, Zimmern, KAT³ 538. Ein bestimmtes Verhältnis der babylonischen und biblischen Zahlen ist noch nicht mit Sicherheit nachgewiesen, Zimmern, KAT³ 541.

- 4) Über die Art eines solchen Stammbaums ist oben S. 49 gehandelt worden. Im letzten Grunde wird er, auch im Babylonischen, aus Sagengestalten bestehen, die einmal lebendig gewesen sein müssen. Der gegenwärtige Charakter des Kap. weicht von der Einfalt der alten Sage, die wie alle Poesie genaue Zahlen meidet, aufs stärkste ab. Bei Ji (und auch wohl Jo) ist, soweit wir aus den wenigen Resten schließen können, der gelehrten babylonischen Tradition das Gelehrte genommen, und der Stoff der Art der alten Sage angenähert; bei P ist die Gelehrsamkeit wieder hervorgetreten. Die Vermutung, daß P seine Nachrichten gerade aus J geschöpft habe (Holzinger 63), ist auch hier (vgl. oben S. 101) nicht zu beweisen und wenig wahrscheinlich. Charakteristisch für P's Art ist vor allem das Schema, das er dem Ganzen übergeworfen hat: Als A x Jahre alt war, zeugte er den B. Nach der Erzeugung des B aber lebte A noch y Jahre und zeugte Söhne und Töchter. Demnach waren alle Jahre des A x + y Jahre: da starb er. Dies Schema, möglichst ohne Wechsel durchgeführt, zeigt zugleich die Poesielosigkeit und die wissenschaftliche Akribie des Verfassers. Dasselbe Schema (den letzten Satz über die ganze Lebensdauer abgerechnet) noch einmal 1110—26 P.
- 5) Abweichungen vom Schema und Einzelheiten. 1a Überschrift wie 24a 69 u. a. The nicht nur unser »Buch«, sondern auch kleinere Aufzeichnungen Jer 3210 Jes 501 u. a. Lehnwort aus bab. šipru, šipir »Sendung«, Brief; Holzingers (und Eerdmans) Vermutung, der aus dem Wort schließt, daß hier der Anfang der ganzen Schrift P gewesen sei, ist unbegründet; da as sonst stets ein selbständiges Schriftstück bedeutet (Eerdmans 4), so mag man annehmen, daß P sich hier so gibt, als ob er eine vorgefundene Urkunde abschreibe vgl. Neh 75. - 1b. 2 nehmen »den durch den Sabbath unterbrochenen Faden wieder auf« (Meinhold 61) und wiederholen aus dem Vorhergehenden das Wichtigste über den Menschen: die von Gott am sechsten Tage geschaffenen Menschen trugen Gottes Bild und waren zur Fortpflanzung bestimmt. Nachholend wird noch hinzugefügt, daß Gott dem Menschen seinen Namen gab, wie 15.8.10. Nunmehr geht der göttliche Segen (»seid fruchtbar«) in Erfüllung, und zugleich pflanzt sich der Name »Mensch« und Gottes Ebenbild fort: Adam trug Gottes Bild; Seth, Adams Sohn, war Adams Abbild; also war auch Seth und seine Nachkommenschaft Gott ähnlich. Syntaktisch bemerkenswert ist, daß בים ähnlich wie 127 bald als Eigenname mit Sing., bald als Appellativum mit Plur, konstruiert wird; was sich schwerlich durch Konjektur wird hinwegschaffen lassen, sondern durch die Natur dieser Übergangsstelle wohl metiviert erscheint. Da der ganze Abschnitt im Zusammenhang guten Sinn gibt, so darf man ihn

"Mensch", am Tage, da sie geschaffen wurden. 3Als nun Adam 130 Jahre alt war, zeugte er 'einen Sohn' nach seinem Bilde und Gleichnis, und gab ihm den Namen Scheth. 4Nach der Erzeugung des Scheth lebte Adam noch 800 Jahre und zeugte Söhne und Töchter. 5Demnach waren alle Tage Adams, die er lebte, 930 Jahre; da starb er.

Mis nun Scheth 105 Jahre alt war, zeugte er den Enosch. Mach der Erzeugung des Enosch lebte Scheth noch 807 Jahre und zeugte Söhne und Töchter.

Demnach waren alle Tage Scheths 912 Jahre; da starb er.

<sup>9</sup>Als nun Enosch 90 Jahre alt war, zeugte er den Qenan. <sup>10</sup>Nach der Erzengung des Qenan lebte Enosch noch 815 Jahre und zeugte Söhne und Töchter. <sup>11</sup>Denmach waren alle Tage des Enosch 905 Jahre; da starb er.

12Als nun Denan 70 Jahre alt war, zeugte er den Mahalal'el. 13Nach der Erzeugung des Mahalal'el lebte Denan noch 840 Jahre und zeugte Söhne und

Töchter. 14 Demnach waren alle Tage des Denan 910 Jahre; da starb er.

15Als nun Mahalal'el 65 Jahre alt war, zeugte er den Jered. 16Nach der Erzeugung des Jered lebte Mahalal'el noch 830 Jahre und zeugte Söhne und Töchter. 17Demnach waren alle Tage des Mahalal'el 895 Jahre; da starb er.

18Als nun Jered 162 Jahre alt war, zeugte er den Henoch (Chanoth).

19Rach der Erzeugung des Henoch lebte Jered noch 800 Jahre und zeugte Söhne und Töchter.

20Demnach waren alle Tage des Jered 962 Jahre; da starb er.

21Als nun Henoch 65 Jahre alt war, zeugte er den Methuschelach. 22Und Henoch wandelte mit Gott. Nach der Erzeugung des Methuschelach lebte er' noch 300 Jahre und zeuzte Söhne und Töchter. 23 Demnach waren alle Tage des Henoch 365 Jahre. 24Und Henoch wandelte mit Gott, und er war nicht mehr, denn Gott hatte ihn zu sich genommen.

nicht für Zusatz späterer Hände halten, gegen Holzinger. - 3 - ohne Objekt; vielleicht ist בן ausgefallen, Olshausen. Hebr. Hss. lesen קדמרהר בצלמר, Präpositionen wie 126. — 5 אַ Pf. wie 322. אַבֶּר־חַר: >alle Tage, die Adam lebte«, werden durch diesen Zusatz deutlich unterschieden von den in 4 genannten Tagen, die noch nach Zeugung seines Schnes verflossen sind; anders 257 vgl. König, ThStKr 1906 S. 136f. - Eigentümlich ist das über Henoch 21-24 Gesagte. Es heißt von ihm nicht right, sondern geheimnisvoll andeutend יאינער, d. h. er war plötzlich verschwunden Jes 1714 u. a., genauer, aber noch immer mysteriös »Gott hatte ihn hinweggenommen« II Reg 29; wohin er ihn genommen hat, sagt P mit Willen nicht; es ist die echt jüdische Scheu vor dem Mythologischen, die es P verbietet, deutlicher zu reden; die alte Tradition meint: er war zu Gott, in Gottes Wohnung entrückt worden, vgl. die konkrete Beschreibung bei der Entrückung Utnapištims S. 70. Solche Entrückung erzählt die israelitische Überlieferung noch von Elias, ursprünglich auch wohl von Moses. Paralleles in babylenischer (von Utnapištim-Xisuthros, we auch das gleiche Verbum lequ = Hob von der Entrückung gebraucht wird wie im AT bei Henoch und Elias vgl. Zimmern, KAT 3 551) und griechisch-römischer Tradition (z. B. von Herakles, Ganymedes, Romulus, Empedekles). Dergl. Entrückungssagen sind meistens wohl so zu erklären, daß der Entrückte ursprünglich ein Gott gewesen ist, der zum Menschen depotenziert worden ist, von dem man aber noch festhielt, daß er schließlich wieder ein Gott geworden sei vgl. oben S. 77. Daß dergl. auch bei Henoch vorliegt, scheint die Zahl seines Lebens 365 zu zeigen. Diese Zahl, die Zahl der Tage des Sonnenjahrs, fällt unter den übrigen Lebenszahlen durch ihre Kleinheit stark auf. Auch bei Enmeduranki, dem babyloni-

25Als nun Methuschelach 187 Jahre alt war, zeugte er den Lamech. 26 Nach der Erzeugung des Lamech lebte Methuschelach noch 782 Jahre und zeugte Söhne und Töchter. 27 Demnach waren alle Tage des Methuschelach 969 Jahre; da starb er.

28Als nun Lamech 182 Jahre alt war, zeugte er einen Sohn; 29 dessen Namen nannte er Noah, denn er sprach: der wird uns trösten in unserer Arbeit und der Mühsal unserer Hände durch ebenden Acker, den Jahve verslucht hat: 30 Nach der Erzeugung des Noah lebte Lamech noch 595 Jahre und zeugte Söhne und Töchter. 31 Demnach waren alle Tage des Lamech 777 Jahre; da starb er.

32Als nun Noah 500 Jahre alt war, zeugte Noah den Sem, Ham und Japheth.

schen Prototyp des Henoch, wird unter den Göttern, die ihm die Offenbarungen geben, Šamaš, der Sonnengott, an erster Stelle genannt, und auch Enmeduranki ist König gerade von Sippar, der Kultusstadt des Sonnengottes Šamaš, vgl. Zimmern. KAT 3 533 f. 540. Auch der Ausdruck ser wandelte mit Gott« (nicht: vor Gott, oder hinter Gott) wie 69 von Noah, ist bedeutsam und scheint als letzter Nachklang auf Henochs vertrauten Verkehr mit Gott hinzuweisen; antik gesprochen: ihm ist Gott erschienen und hat ihm Geheimnisse offenbart. Darauf deutet vielleicht auch der Name ביה einweihen, τελειούν. Was das für Geheimnisse gewesen sind, erfahren wir aus der hebräischen Überlieferung nicht. Ähnliches weiß die babylonische Tradition von Enmeduranki; da ist es die Kunst des Orakelwesens, speziell des bârû-Priestertums, die Enmeduranki offenbart erhält. Vielleicht dürfen wir annehmen, daß die Züge der babylonischen Figur auf den hebräischen Namen »Henoch« übertragen worden sind (Ed. Meyer, Israeliten 318); doch wird von Enmeduranki eine Entrückung nicht berichtet. --Die spätere jüdische Tradition erzählt oft von Henoch und schreibt ihm die Kenntnis derjenigen Geheimnisse zu, die man damals als die höchsten ansah: Henoch, der große Weltenwanderer, hat alle Mysterien Himmels und der Erde geschaut, kennt alle Geheimnisse der Vergangenheit und Zukunft, besonders auch die Astronomie (vgl. JSir 4416 πίς περάδειγμα μεγανοίας [so] ταῖς γενεαῖς), und hat dies alles in Büchern niedergelegt. Wir haben wenigstens in einem Teil dieser Erzählungen altes babylonisches Lehngut zu erblicken, Bousset, Rel. des Judentums 2 559. Besonders erinnert an Babylonisches der Titel eines himmlischen Schreibers und die Vorstellung von den himmlischen Tafeln, die Henoch gelesen haben soll, Zimmern, KAT3 405. 541. So ist die uralte Henochtradition, die in P schon ganz verschollen war, im spätesten Judentum wieder aufgelebt. Für die Geschichte der israelitischen literarischen Tradition ist es interessant zu beobachten, wie aus dem alten Orakelpriester schließlich die Figur des großen »Apokalyptikers« geworden ist: so ist in der Überlieferung aus dem alten Weisheitsdichter Salomo, der von den Pflanzen und Tieren redete, der Dichter der Proverbien und von Qoheleth geworden; so wurde der Sängerkönig David schließlich David der Liturg und Psalmist. Die Überlieferung leitete von Salomo die »Weisheit« ab, von David die »Lieder« und von Henoch die Mysterien; und je nachdem die »Weisheit«, die »Lieder«, die Mysterien sich änderten, so ist auch die Gestalt der Heroen dieser Gattungen eine andere geworden. - Manche Theologen haben in der Entrückung des Henoch eine erste Ahnung des Unsterblichkeitsglaubens gesehen; aber von solchem Glauben ist die alte Überlieferung weit entfernt: wenn Männer wie Henoch und Elias den Tod nicht schmecken, so bedeutet das für den gewöhnlichen Frommen nichts! Denn wir sind nicht Henoch und nicht Elias. - צַּיָּהָי 23. 31 Singular § 145q: an beiden Stellen ist wie 5. 8. 11 u. s. w. mit hebr. Hss. Sam בַּמָּתִים zu lesen vgl. 929. — ביקולהים קליקון fällt 22 und 24 aus dem Zusammenhange; das erste Mal hat LXX Luc danach ייִרִדי. Die Schwierigkeit ist wohl so zu erklären, daß P die Notiz, die er in seiner Vorlage vorfand, nicht besser in das Schema einzustellen wußte. Aus Je scheint der Satz wegen אלהים nicht zu sein, - 32 Auffallend ist Noahs Zeugungsjahr, mehr als 300 Jahre größer als das aller anderen. Die Zahl erklärt sich daraus, daß Noahs Söhne noch jung gewesen sein müsseu, als die Sintflut kam: Kinder werden ihnen erst nach der Flut geboren. — Die drei Söhne, im selben Jahr crzeugt, werden als Drillinge gedacht, so Böklen zweifelnd ARW VI 49.

## 12. Sintflutsage bei P (und J) 69-917. 28. 29.

Sintflutsage bei P 69-22 76, 11, 13-16a, 17a, 18-21, 24 81, 2a, 3b, 4, 5, 13a, 14-19 91-17. 28. 29. 1) Die Quellenscheidung zwischen J und P ist ein Meisterstück der modernen Kritik. Die letzte Nachlese bei Budde 248ff. - Auf doppelte Quelle führen vor allem die beiden Gottesnamen יהוה und האלהים, die abwechselnd und ohne erkennbare Bedeutungsverschiedenheit (vgl. 622 mit 75) gebraucht werden; ferner eine Fülle von Wiederholungen: zweimal wird erzählt, daß Gott die Bosheit der Menschen sieht 65 | 11. 12; daß Gott dem Noah den Untergang der Menschheit durch eine Flut verkündet 617 | 74; daß Gott ihm befiehlt, in die Arche einzugehen 618 | 71 samt seinem ganzen Hause 618 | 71 und einer gewissen Zahl aus allen reinen und unreinen Tieren 619. 20 | 72, um sie am Leben zu erhalten 619 | 73. Zweimal hören wir dann, daß Noah in die Arche geht 77 | 13 (samt allen Augehörigen und Tieren 77-9 | 13-16); daß die Flut nun kommt 710 | 11; daß die Wasser zunehmen, und die Arche auf den Wassern schwimmt 717 | 18; und daß alles Lebende stirbt 721 | 22. Zweimal wird das Aufhören der Flut erklärt 82a || 2b; zweimal erfahrt Noah, daß er die Arche verlassen kann 86-12. 13b || 15. 16; und zweimal verspricht Gott, keine Sintflut mehr zu senden 820-22 || 98-17. - Dazu kommen manche Widersprüche und Unebenheiten: die Tiere, die Noah mitnimmt, sind nach 619. 20 715. 16 je ein Paar von allem, nach 72 von allen reinen (je) sieben und nur von den unreinen je zwei. Nach 711 wird die Flut mit einem mythologischen Nachklang dadurch erklärt, daß die eberen und die unteren Wasser wieder zusammenfließen; viel einfacher lautet 712, wonach es nur ein großer, 40 tägiger Regen war. Ebense unterscheidet sich auch die Art, wie die Flut aufhört: zu 711 gehört 82a; zu 712 gehört 82b. Nach 86-12 muß Noah den eigenen Verstand anstrengen, um zu erfahren, ob er schon aus der Arche herausgehen darf; 816f. wird ihm das einfach von Gott befohlen. Besonders aber unterscheiden sich beide Quellen durch die Art der Zeitbestimmungen: die eine hat eine sehr genaue Chronologie mit Angabe von Jahr, Monat und Tag 76. 11. 13. 24 83b. 4. 5. 13a. 14 (genaue Zahlen auch bei der Berechnung der Arche 615 und des Wasserstandes 720), die andere nur ungefähre Zahlen 74. 10. 12 86. 10. 12; die Zahlen der ersten sind zugleich bei weitem größer als die der anderen.

Die Art, wie die Quellenscheidung zu geschehen hat, kann der Anfänger aus dieser Perikope lernen. Man gehe von dem sichersten Symptom der Quellenscheidung, nämlich von den Gottesnamen aus, und bestimme zunächst die Einzelstellen und dann die Zusammenhänge, die אלהים, und die יהוה enthalten. Danach gehören zu J 65-8 (הוה) 65. 6. 7. 8) 71-5 (ההוה) am Anfang 1 und Schluß des Passus 5) 716b (ההוה) 820-22 20. 21); zu P gehören 69-22 (אַלהים 9. 11. 12. 13. 22; zudem ist 9-12 | 5-8 J und 17-22 1-71-5 J) 7וה (אלהים) 81 (אלהים) 815-19 אלהים) 15, am Anfang des Passus) 91-7 8. 12. 16. 17; zudem ist 98-17 אלהים) 8. 12. 16. 17; zudem ist 98-17 || 820-22). Demnach ist die Scheidung sofort für den Anfang 65-75 und den Schluß 815-917 gelungen; noch nicht für die Mitte, wo die Gottesnamen nicht in geschlossenen Zusammenhängen verkommen. — Die Aufgabe ist nun, aus gewissen Eigentümlichkeiten der für J und P bereits gefundenen Stücke auf die bisher noch nicht analysierten zu schließen. Die Tiere der Arche sind nach 619f. P je ein Paar, nach 72 J je sie ben Paare von den reinen, je zwei von den unreinen (vgl. diese Unterscheidung von Rein und Unrein auch 820 J); demnach gehören zu P auch 715. 16a (über 78. 9 vgl. oben S. 63f.). Nach 74 J ist die Chronologie des J: nach sieben Tagen kommt ein Regen vierzig Tage lang; zu J gehört also auch 710

(sieben) 12 (vierzig) 86—12 (sieben, vierzig) 13b (Schluß des Stücks 86—12). Die andere, viel genauere und mit größeren Zahlen rechnende Chronologie stammt also aus P; demnach gehören zu P 76. 11. 13—16a (über 15. 16a vgl. eben) 18—20 (ein Zusammenhang, der das Wachsen der Flut schildert und mit der Zahlenangabe 20 schließt) 83b. 4. 5. 13a. 14. — Nun noch eine Nachlese: 717b ist || 18 P, also aus J. Die Entstehung der Flut durch den Regen 74. 12 gehört zu J, und demnach auch 82b; die andere, mehr mythologische Schilderung 711 zu P, und also auch 82a. Beim Untergang allen Fleisches gebraucht J den Ausdruck אַ מְּבֶּי מְּבֶּי מְבֶּי מְבֶּי מִבְּי מְבֶּי מִבְּי מִבְי מִבְּי מִבְי מִבְּי מִבְּי מִבְּי מִבְּי מִבְּי מִבְּי מִבְי מִבְּי מִבְי מִבְּי מִבְי מִבְּי מִבְּי מִבְי מִבְּי מִבְּי מִבְי מִבְּי מִבְּי מִבְּי מִבְּי

Dies Resultat muß dadurch erprobt werden, daß die J und die P zugeteilten Stücke zwei in sich zusammenhängende und charakteristische Erzählungen ergeben, und daß sie mit den anderen, J und P zugeschriebenen Stücken wohl zusammenstimmen. Beides ist in hohem Grade der Fall. Der Bericht des J ist vom Red nicht vollständig wiedergegeben; aber was wir von ihm haben, zeigt eine sehr deutliche Einheitlichkeit (vgl. oben S. 59f.), die Erzählung ist ihrer Art nach eine alte volkstümliche, naive (vgl. 716b 821f.) Sage (vgl. oben S. 67); der Sprachgebrauch ist der des J vgl. oben S. 59. Noch viel deutlicher ist der Eindruck der Einheitlichkeit in der Erzählung des P: hier ist es der nüchterne Geist der Gelehrsamkeit, wie er in den genauen Angaben und Zahlen hervortritt, der den ganzen Bericht charakterisiert. P gibt die alte Sage wieder sim Stil einer rechtlichen Urkunde«, Helzinger. Vgl. die Schilderung des Charakters der Sage bei P durch Wellhausen, Prolegomena 6 309 ff. Dieser Geist der Klassifikation und der Chronologie ist ein deutliches Kennzeichen des P und unterscheidet ihn zugleich stark von der harmlos-poetischen Art der Sage des J. Die individuellen Züge, die der Sage ihren eigentümlichen Reiz geben, deren schon in der Sintflutsage des J nicht sehr viele sind, sind bei P volfends weggefallen; vgl. den sehr charakteristischen Unterschied beider Erzählungen in 816. Der Noah des P ist keine lebendige Gestalt, sondern nur noch der blasse Typus des Frommen. Die ganze Sage bei P hat etwas Starres und Feierliches; sie ist beim Fehlen jeder Verwickelung eigentlich gar keine »Erzählung« mehr zu nennen vgl. Holzinger 76. - Andere Kennzeichen des P sind: die Überschrift מלה הוללית בים 69 wie 24 51 n. a.; die auffallende Breite der Darstellung, die sich in ihrer wunderlichen Feierlichkeit und zugleich in ihrer pedantischen Genauigkeit nicht genug tun kann in ständiger Wiederholung derselben weitläuftigen Formeln vgl. hierzu eben S. 116; die Verkündigung von Gesetzen 91-6, darunter auch eines Speisegebotes 93f.; gewisse Lieblingsgedanken wie der von der ברָיה Gottes 618 9eff. und dem Bundeszeichen 912ff., vom Menschen als Ebenbilde Gottes 96. Charakteristisch ist ferner, daß Noah bei P nicht opfert (anders J 820); daß P in der Sintflutsage die reinen und unreinen Tiere nicht unterscheidet (anders J): das legitime Opfer und die Unterscheidung von Rein und Unrein ist nach P erst dem Mose offenbart worden. Ferner ist 91ff. eine Hinweisung und Fortführung des Gotteswortes 128ff. Im Sprachgebrauch führt auf P: היהיה 69 (J Singular 71) 912, הוֹלְיר 610, כַל־בַּשֶּׁר 612. 13. 17 u. a. (J הַלְּתַּרְקוֹם 74. 23), הַשְּׁחָית und שַּהָת הַלָּים בַּרָית (J מָהָה 613, 17 911, 15 (J מָהָה 67 74, 23), בַּקָּים בַּרָית (G13, 17 911, 17 פֿהָה 619 99, 11, 17 und אָהֹי 9וֹנָ בָּרָה bei Aufzählungen 618 713 816 u.a., יָבֶר הּנָקַבָּה 619 716 (J אִדֹי וָאָשָׁהוֹ 72), oft bei P 620 714, ימים und ממי nicht bei J, aber sehr häufig bei P 620 714. 21 u. a., לּאָבֶּלֶּה 76, בְּן־שָׁנָה 76, בְּן־שָׁנָה 70, אָבֶּב הַהֹּיֹם הַהָּה 76, בֶּן־שָׁנָה Wild« 714. 21 81 u. a.), (אָבֶּלָה 719), das spezifizierende בְ 721 817 910. וז. וּהָבָר פּרָה וָרָבָּר , 721 817 פֿרָה וּרָבָּר , 1817 פֿרָה וּרָבָר אָרָי 819), sihr und euer Same nach euch« 99, pier in Zusammensetzungen 912. 16. Die aufgeführten Ausdrücke kommen natürlich nicht alle allein in P vor, sind aber im Unterschiede zu anderen Quellen in P meistens schr häufig und jedenfalls J gegenüber charakteristisch (gegen Eerdmans 30f.).

2) Die Arbeit des Red zu beobachten, ist bei diesem Stück besonders instruktiv. Red hat sich bemüht, beide Berichte möglichst zu erhalten. Eine leidliche Verschmelzung beider war deshalb möglich, weil sie urverwandt und im Hergang der Erzählung, auch in der Disposition ähnlich waren. Red hat P sehr treu bewahrt und ihn seinem eigenen Werk zu Grunde gelegt. Die Erzählung des P hat er durch Stücke aus J ergänzt. Den Bericht des J hat er nicht so gut erhalten. Wo J und P Paralleles berichteten, hat er entweder J ausgelassen oder beide Varianten neben einander gestellt. Wiederholungen nimmt er also in den Kauf, wenn sie nur nicht zu sehr stören. — Der Anfang der Erzählung enthielt bei P wie bei J drei Teile: I. die Verderbtheit der Erde 65-8 J, 9-12 P; II. den Befehl Gottes, die Arche zu bauen 13-16 P (bei J nicht erhalten); III. den Befehl über das, was hineingehen soll samt der Eröffnung über die Flut 617-22 P, 71-5 J. Red hat P vollständig erhalten 69-22 und in die Mitte des Ganzen gestellt; vorangesetzt hat er das I. Stück aus J 65-8, das nun mit dem I. Stück aus P eine leidliche Einheit bildet; nachgestellt hat er das III. Stück aus J, das nun

mit dem III. Stück aus P zusammengehört. Also: J I | P I. II. III | J III. Eine wohlüberlegte Art, aus beiden Quellen eine Einheit herzustellen und möglichst wenig dabei zu verlieren. — Etwas anders ist das Verfahren des Red bei der Erzählung vom Einzug 6—16; hier hat er Teile von P und J zersplittert und daraus ein neues Gebilde geformt: auch hier ist es P besser ergangen als J: P ist in kompakteren Massen erhalten, J in seine einzelnen Teilchen aufgelöst worden. Zuerst bringt Red als Einleitung dieses Stückes eine Notiz über Noahs Alter aus P 76. Dann fand er in beiden Quellen vor: I. eine Zeitangabe für den Eintritt der Flut nebst Beschreibung dieses Eintritts 710 J, 711 P; II. die Erzählung vom Eingang in die Arche 77.16b J, 713—16a.17a P. Hier hat er J vor P gestellt, aber, um die Darstellung glatter zu machen, hat er die beiden

chronologischen Angaben zusammengenommen. Die Reihenfolge ist also: J II. I | P I. II. In P sind aus J eingesetzt Vers 12, eine Notiz über die Dauer der Flut, die Red harmenisierend vom Anfang der Flut verstand, und das Schließen der Tür 16b, das erst hier, bei der zweiten definitiven Erzählung vom Einzug passend erschien. - Über das Zunehmen der Wasser handelt Red in 17-20. Das Stück stammt im ganzen aus P, dessen weitläuftige Schilderung dem Red gefiel; in diesen Zusammenhang hat er das parallele Stückchen aus J, 17b, eingesetzt. — Der Tod allen Fleisches 21-23: zuerst 21 aus P, von dem das unmittelbar Vorhergehende stammt, dann die beiden parallelen Sätze aus J 22. 23a; die beiden Sätze sind, um besseren Anschluß an das Vorhergehonde zu gewinnen, umgestellt. Daran schloß sich vortrefflich die Notiz des J über Noahs Rettung 23b, und als Abschluß des Ganzen der höchste Wasserstand 24 aus P. -Das folgende Stück, vom Aufhören der Wasser, 81-5, stammt wieder im ganzen aus P. Red hat sich bemüht, auch J möglichst zu erhalten, und daher 2b. 3a aus J neben die parallelen Angaben aus P eingesetzt. Die chronologische Notiz des J. die in diesem Zusammenhang schlechterdings unbrauchbar war, hat er bewahrt, indem er sie vor 6 stellte. Dagegen hat er die Angabe des J über das Festsitzen der Arche nicht unterzubringen gewußt und daher auslassen müssen. - Von nun an wird sein Verfahren weniger kompliziert, da er in seinen Quellen Stücke vorfand, die sich weniger genau entsprachen. Er las zunächst in J ein Stück 6-12. 13b, wonach Noah durch seine Klugheit erfuhr, daß die Wasser ausgetrocknet seien, und in P 13a. 14-17 einen Befehl Gottes, die Arche zu verlassen. Er vereinigte beides ohne Schwierigkeit, indem er J vor P stellte. Dabei war es aber nötig, das Datum aus P 13a vor 13b J einzuschalten: erst muß die Austrocknung geschehen sein 13a P, dann kann Noah sie gewahren 13b J. - Den Auszug aus der Arche entnahm Red der Hauptquelle P 18. 19; hier hat er das parallele Stück aus J fallen lassen. — Von den beiden Schlußstücken 820-22 J und 91-17 P stellte er das kürzere voran und ließ das weitläuftigere als das endgültige den Schluß des Ganzen bilden. - Man sieht aus dem allen, welchen Scharf6 <sup>5</sup>Jahve sah, daß der Menschen Bosheit groß war auf Erden, und alles Dichten und Trachten ihres Herzens immerfort nur böse war; <sup>6</sup>da reute es Jahve, daß er die Menschen auf Erden geschaffen hatte, und es bekümmerte ihn tief. <sup>7</sup>Darum sprach Jahve: ich will die Menschen, die ich geschaffen habe, von der Fläche des Erdbodens vertilgen, Menschen und Vieh und Gewürm und Vögel des Himmels, denn es reuet mich, daß ich sie geschaffen habe. <sup>8</sup>Noah aber hatte Gnade vor Jahve gefunden.

<sup>9</sup>Dies ist der Stammbaum des Noah. Noah war ein gerechter Mann, ohne Fehler in seinen Geschlechtern. Mit Gott wandelte Noah. <sup>10</sup>Noah zeugte drei

sinn der Red daran gesetzt hat, daß kein Körnlein, besonders von P zu Boden falle; denn P verehrte er besonders hoch. Die Kosten des Verfahrens aber hat J bezahlen müssen. Daß der Stil des Ganzen, das so herausgekommen ist, sehr mäßig ist, ist freilich nicht zu verwundern.

Aus diesem Verhalten des Red gegenüber P geht hervor, daß P dem Red näher steht als J, daß also P jünger als J ist. Dasselbe zeigt sich mit großer Deutlichkeit an der ganzen Art beider Berichte: J gibt die alte Volkssage, P eine spätere gelehrte Bearbeitung. Hiermit ist aber keineswegs gesagt, daß auch jeder einzelne Zug des P jünger sein müsse, als der entsprechende des J.

Von der ziemlich allgemein angenommenen Quellenscheidung weicht Eerdmans 31 f. insofern ab, als er zu J rechnet 65-8 71-5. 10. 13. 16b. 12. 23 820-22, zu P 69-22 76-9. 17-22. 24 81-19 98-17, und zu einer »nachexilischen Bearbeitung« 711. 14-16a. Dabei soll 713 zu J gehören trotz des von 71 J völlig abweichenden Stiles und trotz seiner Ähnlichkeit mit den anerkannten P-Stücken 618 816. 18; in 78, wenn zu P gehörig, würde die Unterscheidung von Rein und Unrein, die in Gottes Befehl 619 nicht enthalten ist, völlig überraschend kommen; 711a, den Eerdmans von P trennt, kann von den P-Stücken 84. 5. 13. 14 wegen seiner Chronologie nicht gesondert werden; 711b ist durch die Aufnahme 82 als zu P gehörig erwiesen; bei 717a ignoriert er, daß dieser Versteil | 18 ist; ebenso die Parallele von 21 und 22; er verkennt, daß der »Regen« 82b sich deutlich auf den »Regen« 74.12 zurückbezieht und ein Zeichen von J ist; er übersieht, daß die ausdrückliche Anweisung Gottes 815ff. die eigene Anstrengung des Witzes Noahs 86-12 unnötig macht. Also eine merkwürdig ungenaue Quellenscheidung, wie wir sie in der Genesis seit lange nicht mehr erlebt haben. Die »sogenannte P-Rezension« hält Eerdmans 30f. für eine ältere Version der vorexilischen Zeit, »welche in der nachexilischen Zeit mit anderen Bestandteilen bereichert wurde«. Sein Grund für vorexilische Abfassung dieser P-Erzählung ist nur der höchst fragwürdige, daß P nach dem Sonnenjahr rechne, in Wirklichkeit aber ergibt die Zahl »27« (vgl. besonders LXX), daß P's Rezension ursprü glich Mondmonate und ein Mondjahr gemeint hat vgl. unten; die spätere Herkunft der J-Stücke aber gründet er darauf, daß sie (in der gegenwärtigen Form!) in P eingearbeitet vorliegen 82; den starken inhaltlichen Unterschied beider Rezensionen übersieht er: Aufstellungen, die nach dem Obigen zu widerlegen unnötig ist.

Sintfutsage bei P. 6,9—12 Noah sf. und die Verderbtheit der Erde 11f.; Einleitung. — 9 אַרְיֹּהְיִי Pi wie הַנֵּה בַּהוֹת בַּהוֹת בּיִּה בַּרְיֹּהְיִי Pi dies Zusammentreffen im Ausdruck zeigt die Urverwandtschaft beider Rezensionen. Charakteristisch ist, daß die Gerechtigkeit Noahs bei J im Laufe der Erzählung und zwar höchst geistvoll vgl. S. 61 illustriert, bei P im Anfang, ohne Illustration, einfach behauptet wird: J ist als Erzähler unvergleichlich viel besser als P. Bezeichnend ist auch der Unterschied des Sg und Pl בַּהוֹת הַבָּה דָּבָּה רָבְּה P: P verbessert hier die Tradition, denn nach seiner

Söhne, Sem, Ham und Japheth. <sup>11</sup> Die Erde aber wurde immer verderbter vor Gott; die Erde füllte sich mit Freveln. <sup>12</sup> Da sah Gott die Erde an, und siehe, sie war verderbt; denn alles Fleisch auf der ganzen Erde war in seinem Wandel vers derbt. — <sup>13</sup> Und Gott sprach zu Noah: ich habe das Ende allen Fleisches des schlossen, die Erde ist ihrethalben voller Frevel; 'sie machen' die Erde 'verderbt'. <sup>14</sup>aa Baue dir eine Arche aus Tannenholz; <sup>14</sup>b und verpiche sie von innen und von außen mit Pech. <sup>15</sup> Also aber sollst du sie machen: dreihundert Ellen soll die Länge der Arche sein, sünfzig Ellen ihre Breite, und dreißig Ellen ihre Höhe; <sup>16</sup>aß 'nach der Elle sollst du sie vollenden'. <sup>16</sup>aa Ein Dach sollst du der Arche machen <sup>16</sup>ay oben; und die Tür der Arche sollst du an der Seite andringen. <sup>14</sup>aß Aus 'lauter' Ram= mern soll die Arche, die du baust, bestehen; <sup>16</sup>bein unteres, zweites und drittes

Chronologie hat Noah sehr viele (18) Generationen gesehen vgl. die übersichtliche Zusammenstellung von Nestle, ZAW XXIV 130ff., B. Jacob, Pentateuch 16. Es ist also weder nötig, mit Wellhausen, Prolegomena 6 390 f. היה hier in dem sonst unbelegbaren Sinne = "Zeitgenossen« aufzufassen oder gar mit Winckler, Forschungen III 396 in zu ändern. - המים ein kultischer Ausdruck, vom Opfertier, das keinen Fehler hat; übertragen auf den Menschen, der kultisch und sittlich makellos, unsträflich ist. Solche Ausdrücke sind natürlich nicht in dem tiefen christlichen Sinn zu nehmen; dem Juden sind dies gewiß hohe und seltene Prädikate: es mag wenige »Gerechte« geben; aber es gibt sie. - »Mit Gott wandelte Noah«, dasselbe 522 bei P von Henoch, wie dort nicht nur einfache Frömmigkeit, sondern der vertraute Verkehr mit der Gottheit. Wie bei Henoch ein letzter Nachklang uralter Noahsagen, die von seinem Verkehr mit der Gottheit erzählen. Illustrationen dieses Verkehrs sind die Offenbarungen Gottes an Noah in der Sintflutsage. Die spätere Zeit kennt Noah-Apokalypsen. Solchen vertrauten Umgang mit der Gottheit erzählt auch die babylonische Tradition von dem Sintslutheros, Zimmern, KAT 3 557. 552f. - 10 Notiz über Noahs Söhne, eine Wiederholung von 532 P wie sie der auf Vollständigkeit jeden Abschnittes bedachte P liebt vgl. 126-28 51. 2. \_\_\_\_ 11. 12 Charakteristisch für P ist die große Weitläuftigkeit, die S[chwall]y, Lit. Centralbl. 1901 S. 1603 aus der Zusammenarbeit verschiedener Hände erklären will, und die Unbestimmtheit der Schilderung. An welche speziellen Sünden die dem P vorliegende Quelle gedacht hat, zeigt 92ff. Da P keine Geschichte vom Paradiese, vom Fall und der Austreibung hat, ist seine Meinung, daß die Erde allmählich in Sünden geraten sei. ist term. der frevelhaften Vergewaltigung des Schutzlosen durch den Mächtigeren. -Bei יהנה של liegt dem Erzähler vielleicht das יהנה שלב מוב המה של 131, der Kontrast des Gewordenen mit dem Uranfänglichen, im Sinne« (Franz Delitzsch). - Über יבֵיב vgl. S. 57; das Wort faßt eventuell Menschen und Tiere zusammen; so hier vgl. zu 91ff.

 Stockwerk sollst du darin bauen. — 17Ich aber bringe die Sintslut, Wasser auf der Erde, um alles Fleisch, worin Lebensgeist ist, unter dem Himmel zu vertilgen. Alles, was auf Erden lebt, soll untergehen. 18Aber mit dir will ich einen Bund errichten: du sollst in die Arche gehn, du und deine Söhne und dein Weib und die Weiber deiner Söhne mit dir; 19 und von allem Lebendigen, von allem Fleisch sollst du je zwei in die Arche hineinnehmen, um sie mit dir am Leben zu erhalten; ein

nach S[chwall]y (ebenda) wahrscheinlich Texterweiterung. Zur Erklärung dieser Sätze vgl. zu 91-7. Eerdmans 29 denkt ohne rechten Grund an ein polytheistisches מינוני משוקדים wir wollen die Erde verderben«. - 14-16 Beschreibung der Arche. Solche Beschreibungen sind P's eigentliches Element vgl. die Beschreibung der Stiftshütte Ex 25 ff. P. -Bedeutend verbessert wird die Schilderung durch Wincklers (Forschungen III 397f.) glänzende Beobachtung, daß die pre in v. 14 stören und vor 16b gehören (daß 14aß und ובל אַפֶּה הָבֶלְנָה leb zusammengehören, hat auch Sievers II 251 gesehen); ferner daß יָאֵל אַפָּה הָבַלְנָה den deutlichen Parallelismus der beiden Glieder von 16a unterbricht (הַנְאַמֶּלֶבְה und ursprünglich an dem Schluß der Maßangaben von 15 gestanden haben muß. Dann ist die Disposition des Ganzen: 1) Stoff der Arche, 2) Maße der Arche, 3) Dach und Tür, 4) Stockwerke. — 14 πar auch bei J 71 Terminus der Arche, LXX κιβωτός, Vulg. arca. — κέλ nur hier, wahrscheinlich ein Nadelholz vgl. Gesenius 14 s. v. - Man lese אבים קנים אווים Zellen« (§ 123d) nach Philo quaest. in Gen II 3 vgl. Lagarde, Onomastica Sacra 2 367. — מעלה Jussiv § 75t: zur Kstr. § 117ii. — Von קבל kupru erzählt auch die babylonische Tradition vgl. cben S. 69. Das Verpichen der Schiffe ist uralte Erfindung; nach Berosus (vgl. oben S. 68) war an der Arche Asphalt; auch bei den ältesten, in Ägypten gefundenen Schiffen waren Fugen und Verbindungsstellen mit Asphalt ausgefüllt (Tägl. Rundschau 10. VI 1902). - Zum Art. \$ 126 m. - 15 Die Maße sind bedeutend kleiner als die babylonischen vgl. oben S. 68. 69. - 16 אינה Rücken, Dach vgl. das Arabische und die kanaanäische Glosse in den Tell-Amarnabriefen gu'ru vgl. Gesenius 14. - Zie אוי אול־אַמיה הבלנה »bis auf eine Elle (besser הבלנה ?) sollst du sie vollenden« — so mit Umstellung des Satzes ans Ende von 16 schon Wellhausen, Gesch. Israels I (= Prolegomena 1) 335 A. - vergleicht Winckler, Forschungen III 398 A. 1 das im Assyrischen nach Maßangaben ständige ina ištên ammat »zu einer Elle« d.h. nach einer Elle gemessen. — Daß die Arche eine Tür an ihrer Seite haben soll, wird ausdrücklich bemerkt, weil an einem gewöhnlichen Fahrzeug keine Tür ist (Küchler mündlich). Mehrere Abteilungen hat die Arche, auch im Babylonischen vgl. oben S. 69. Drei Stockwerke hat auch die Welt, Winckler, Forschungen III 398 A. 3. - 17-22 Zweite Rede, die Flut und die Rettung. 17-22 Zweite Rede, die Flut und die Rettung. »aber ich«, im Gegensatz zu Noah; ein solches Wort oft am Anfang neuer Abschnitte. - בַּתְּחֵלֵ term. der Sintflut wie bei J 77. Sehr interessant ist, daß »die Sintflut« hier als eine bekannte Größe eingeführt wird; ebenso im Indischen vgl. oben S. 75. 77; dies erklärt sich wohl daraus, daß »die Sintflut« in der Spekulation (vom Weltjahr) eine Rolle spielt vgl. oben S. 77. — »Wasser auf der Erde« ist wohl als Definition des von P als Fremdwort empfundenen Wortes בַּמַבּוּל gedacht; solche Definitionen liebt P vgl. oben S. 117. Vielleicht ist es aber einfacher, hier und 76 מֵיִם für Interpolation zu erklären, umgekehrt hält Sievers II 252 המבול für Glosse, wogegen in 76 aus unserer Stelle geflossen sei. Die Lesung vom Meere her« ist untunlich (Dillmann), weil die Notiz über die Entstehung der Flut 711 das Meer nicht erwähnt. - 18 ברית ein in manuigfachen Nüancen gebrauchtes Wort: zwei Parteien, die sich vorher gleichgültig oder gar feindselig gewesen sind, gehen feierlich eine Vereinbarung ein: sie versprechen, sich gegenseitig Freund zu sein und im pho zu leben; sie legen sich gegenseitig Pflichten auf, oder der Schwächere übernimmt eine Verpflichtung, oder der Stärkere legt sie sich freiwillig auf u. s. w. Danach kann בְּרָיה heißen die feierliche Bundesschließung und das darin Beschworene, das festgestellte Freundschaftsverhältnis, das dabei auferMännchen und ein Weibchen sollen es sein; 20von dem ganzen Geschlechte des Gewögels und von dem ganzen Geschlecht des Viehs 'und' von dem ganzen Geschlecht allen Gewürms der Erde: je zwei sollen zu dir in die Arche gehen, um sie am Leben zu erhalten. 31 Du aber nimm dir von aller Speise, die man essen kann, und sammle sie bei dir auf; die soll dir und ihnen zur Nahrung dienen. — 22 Noah aber tat, ganz wie ihm Gott befohlen hatte: so tat er.

7 Dann sprach Jahve zu Noah: Geh du samt deinem ganzen Hause in die Arche; denn dich habe ich als gerecht vor mir befunden in diesem Geschlecht. <sup>2</sup> Von allen reinen Tieren nimm zu dir je sieben Paare, und von den Tieren, die nicht rein sind, 'je' zwei Paare, <sup>3</sup> auch vom Gevögel des Himmels je sieben, Männchen und Weibchen, auf daß Same lebendig bleibe auf der Fläche der ganzen Erde. <sup>4</sup> Denn in noch sieben Tagen will ich es regnen lassen auf Erden vierzig Tage und vierzig Nächte, und so alle Wesen, die ich geschaffen habe, vertilgen von der Fläche des Erdbodens. — <sup>5</sup> Noah aber tat, ganz wie ihm Jahve befohlen hatte.

legte Gesetz, die darin übernommene Verpflichtung. Über die ursprüngliche Bedeutung von בכיח vgl. Zimmern, KAT 3 606, wogegen Seybold, Orient. Studien, Th. Nöldeke gewidmet II 757f. - Das Wort ist auf das Verhältnis des Schutzgottes zu der Gemeinde seiner Verehrer übertragen worden, schon in vorisraelitischer Zeit vgl. den אל ברית oder בעל בריה, d. h. den »Schutzgott« der Sichemiten Jud 94. 46, vgl. dazu jetzt Ed. Meyer, Israeliten 558. Besonders beliebt ist das Bild bei den prophetischen Epigonen (Dt), weil sich darin die Gedanken deutlich machen ließen, daß Jahves Gnade, in feierlicher Bundschließung beschworen, unverbrüchlich auf Israel bleiben wird, daß aber anderseits Jahves Gnade Israel auch Pflichten auferlegt. - Nach der Theorie des P ist jedes neue Weltalter mit einer besonderen Offenbarung und ברית Gottes eingeleitet worden vgl. zu cap. 17. Solche inaugurierende Offenbarung ist diese an Noah. Der Inhalt der art ist hier, daß Gott Noah bei dem allgemeinen Untergange (17) seinen Schutz verspricht und dagegen Gehorsam gegen seine Anordnungen erwartet. Diese Gottes, die sich speziell auf Noah bezieht (»mit dir«) und ihn aus dem allgemeinen Verderben ausnimmt, ist eine andere als die nicht nur Noah, sondern alle Welt bis heute angeht. P ist noch nicht Theologe genug, um das Bedürfnis zu empfinden, zwischen diesen Bundschließungen eine Vermittelung zu suchen. - In dem Suffix בְּיִיהִי ist ausgedrückt, daß Gott Noah diesen seinen Bund von sich aus, in freier Gnade bewilligt. Dasselbe liegt in dem Verbum בַּקָּבּם; P vermeidet das sonst übliche ברת vgl. Holzinger, Hexateuch 341. 377. Über ברים bei P vgl. Stade, Bibl. Theol. 345f. - Du und deine Söhne, und dein Weib und die Weiber deiner Söhne«; diese weitläuftige Aufzählung wiederholt P 713 816. 18; Gegenstück tei J 71. - 19. 20 Ebenso befleißigt sich P bei der Aufzählung der Tierarten der größten Genauigkeit; es ist ja eine Sache von größter Wichtigkeit, daß hier auch wirklich alle genannt werden: die Aufzählung wird mit geringen Varianten wiederholt 714-16. 21 819 92f. 10. Vgl. dazu 124f. 26, 28, 30. - P braucht in der Arche nur ein Paar: nach seiner Theorie leben Menschen und Tiere in der Arche nur von Pflanzen, und ein Todesfall ist nicht eingetreten, Meinhold 147. לְּמִינְהוּה vgl. 112. 21. 24 f. הָהי 19 § 35 f., Sam LXX הָהָיָה — הַהָּיָה 19. 20. LXX Peš. - מַמַל רַמְשׁ 20 Ball nach Sam und Versionen. - 21 P definiert als das , und bestimmt den Zweck des מַאַכלה, es soll אָשָׁר הַאַל sein: erste Versuche der Logik. Vgl. die Definitionen in 1, vgl. oben S. 106, 108 bis. 110., 117f.

7, 6. 11. 13-16a. 17a Das Eingehen in die Arche und der Beginn der

6Noah aber war 600 Jahre alt, als die Sintflut kam, Wasser auf der Erde.

7Da ging Noah und seine Söhne und sein Weib und die Weiber seiner Söhne samt ihm in die Arche vor den Wassern der Sintflut.

8 Von dem reinen Vieh und von dem Vieh, das nicht rein ist, und vom Gevögel und 'von' allem, was auf dem Boden kriecht, gingen je zwei zu Noah in die Arche ein, Männchen und Weibehen, wie Gott dem Noah befohlen hatte.

10 Nach sieben Tagen aber kamen die Wasser der Sintslut über die Erde.

11 Jm sechshundertsten Jahre des Lebens Noahs im zweiten Monat am siebzehnten Tage: an diesem Tage,

da brachen auf alle Quellen der großen Tiefe, und die Fenster des Himmels taten sich auf.

12 Der Regen aber strömte auf die Erde vierzig Tage und vierzig Nächte. <sup>13</sup> An ebendiesem Tage ging Noah und Sem, Ham und Japheth, die Söhne Noahs, und das Weib Noahs und die drei Weiber seiner Söhne sant 'ihm' in die Arche; <sup>14</sup> sie und das ganze Geschlecht allen Wildes und das ganze Geschlecht allen Wildes und das ganze Geschlecht allen Bewürms, was auf Erden friecht, und das ganze Geschlecht allen Gewürms, was auf Erden friecht, und das ganze Geschlecht allen Gewürms, was auf Erden friecht, und das ganze Geschlecht allen Gewürms, was auf Erden friecht, und das ganze Geschlecht allen Gewögels, alle Vögel, alles was Flügel hat: <sup>15</sup> bie gingen zu Noah in die Arche ein, je zwei von allem Fleisch, worin Lebensgeist ist; <sup>16</sup> und was einging, war ein Männchen und ein Weibchen von allem Fleisch, wie ihm Gott besohlen hatte. Und Jahve schloß hinter ihm zu. <sup>17</sup> Da kam die Flut vierzig Tage über die Erde.

Und die Wasser stiegen und hoben die Arche empor, daß sie über der Erde sehwamm. <sup>18</sup>Und die Wasser nahmen zu und stiegen hoch über die Erde, daß die Arche auf der Fläche der Wasser dahinsuhr. <sup>19</sup>Und die Wasser stiegen immer noch höher über die Erde und bedeckten alle höchsten Berge unter

Flut. 6 Rechnung nach Lebensjahren der Patriarchen, in Ermangelung einer festen Aera, wie in 5. — Zur Kstr. der Sätze § 164a. — 8 Für יכל Sam (LXX) Peš ממלל, Ball Sievers II 253 Kittel. - 11a redet im Aktenstil; drgl. ist (nach Erman's mündlicher Mitteilung) im ägyptischen offiziellen Stil ganz gewöhnlich vgl. z. B. Zeitschr. f. äg. Sprache XXXVIII 4. »im Jahre 5, im dritten Sommermonat, am 16. Tage, an diesem Tage — «. — (Zur Kstr. von הַבֶּשׁ § 134 o.) — Mit dieser sehr prosaischen Datierung kontrastiert aufs stärkste 11b. Diese Worte bieten die uralte und hochpoetische (auch babylonische) Vorstellung von dem Urozean, der in der Tiefe unter der Erde lagert Gen 4925 Ps 242, und den Wassern über dem Himmel, die durch Schleusen zurückgehalten werden. בה sonst nur in der Poesie Jes 5110 Ps 367 Am 74. Der Form nach sind die Worte ein Vers: ein Siebener. Es ist daher anzunehmen, daß diese Worte nicht von dem Schriftsteller P, sondern aus der von ihm benutzten Tradition stammen. - Der Gedanke der Worte ist: was Gott bei der Schöpfung geschieden, die Wasser oben und unten, stürzten jetzt wieder zusammen: ein zweites Chaos brach über die Welt herein. Aus Wasser war die alte Welt geschaffen; durch Wasser ging sie wieder zu Grunde HPt 35f. Über diese Parallelisierung von Sintflut und Chaos vgl. oben S. 77. — 13 nyby § 97 c. — Für the LXX Pes-Urm in vgl. 816. 18. — Die Vorstellung, daß alle Wesen am selben Tage in die Arche gingen, ist wunderlich unrealistisch; anders J, wo Jahve dem Noah dafür sieben Tage Zeit läßt. P »ist um die Möglichkeit und Wahrscheinlichkeit der Vorgänge auffallend unbekümmert«, Holzinger. — 14 כל צפור כל-כנה om LXX-Hss, vielleicht Zusatz. — 17a eine Wiederaufnahme von 6 und 11, gehört demnach zu P, Budde 263 f. — »Vierzig Tage lang« ist Glosse nach 12 J.

18-21. 24 Das Wachsen der Flut, der Untergang allen Fleisches. Charakteristisch für P ist die feierliche Eintönigkeit der Schilderung. — 19b will die bem ganzen Himmel. <sup>20</sup>Fünfzehn Ellen stiegen die Wasser noch darüber und bebeckten so die Berge. — <sup>21</sup>Da ging alles Fleisch unter, was sich auf Erden regt, an Gebögel, an Vieh, an Wild und allem Gewimmel, was auf Erden wimmelt, und alle Menschen. <sup>22</sup>Alles, was Lebensgeistodem in seiner Nase hat und auf dem Trocknen lebt, das starb. <sup>23</sup>So wurden vertilgt alle Wesen auf der Fläche des Erdbodens, Menschen wie Vieh wie Gewürm wie Gevögel des Himmels: die wurden vertilgt von der Erde; nur Noah blieb übrig, und was bei ihm in der Arche war. — <sup>24</sup>Die Wasser aber stiegen über die Erde 150 Tage.

8 <sup>1</sup>Da gedachte Gott an Noah und an alles Wild und an alles Vieh, das bei ihm in der Arche war. Und Gott ließ einen Wind über die Erde wehen, daß die Wasser sanken.

Da wurden verschlossen die Quellen der Tiefe und die Fenster des Himmels.

Dem Regen aber ward vom Himmel her gewehrt. <sup>3</sup>Da verliesen sich die Wasser allmählich von der Erde. So sielen die Wasser am Ende 'der' 150 Tage; <sup>4</sup>so daß die Arche sest saßier aber sieden Monat am siedzehnten Tage auf einem Berge von Ararat. <sup>5</sup>Die Wasser aber sielen immer mehr bis zum zehnten Monat. Im zehnten Monat am ersten Tage wurden die Spizen der Berge sichtbar. <sup>6</sup>Nach vierzig Tagen aber tat Noah das Fenster an der Arche, das er gemacht hatte, aus. <sup>7</sup>Und er schickte den Raben aus; der sog hin und her, bis das Wasser von der Erde ausgetrocknet war. <sup>8</sup>Und er schickte die Taube aus,

Allgemeinheit der Flut eindrücklich darstellen. — 20 Was die Zahl »15 Ellen« 20 zu bedeuten hat, vgl. zu 83b. 4.

<sup>8, 1. 2</sup>a. 3b-5. 13a. 14 Das Abnehmen der Flut wird als Gegenstück der Zunahme des Wassers beschrieben. 1 Der schöne Gedanke, daß Gott auch der Tiere erbarmend gedenkt (der Ausdruck -> ist bei P in diesem Sinne häufig) spricht eine freundliche, naive Anschauung von Gott aus vgl. Jon 411 und wird kaum von P, sondern wohl aus seiner Vorlage stammen. - Die Flut nimmt ab, indem die stehenden Wasser durch Wind vertrieben werden, und der Zufluß von neuem Wasser verhindert wird. Der erstere Gedanke ist nicht recht durchsichtig: wohin können so hohe Wasser durch Wind vertrieben werden? Eine Umstellung 2a. 1b (Dillmann 146) nützt nichts. Vielleicht stammt die Notiz 1b aus der P zu Grunde liegenden Überlieferung, in der die Flut viel weniger hoch gedacht wurde. - 2a entspricht genau dem Satz 711b; auch diese Worte klingen wie ein Vers: ein Fünfer? Fehlt vielleicht ein Verbum יַּבְּבֶּרֶנּ (Sievers II 254)? --3b Man lese מַקְי ההמשים Strack. - 4 150 Tage lang waren die Wasser gestiegen 724 und standen zuletzt 15 Ellen über den höchsten Bergen 720; von diesem Tage an, dem 17. des 7. Monats nahmen sie ab. An ebendiesem Tage saß die Arche fest. Sie war also beim Höhepunkt des Wassers soeben über den Berg dahingeschurrt und saß beim geringsten Fallen des Wassers fest. Demnach hat sie 15 Ellen Tiefgang. Da die Arche 30 Ellen hoch ist, so hat der Verfasser also gedacht, sie sei gerade zur Hälfte ins Wasser gesunken. Das Ganze ist eine überaus künstlich ausgeklügelte Theorie. - man Anspielung an הו, vgl. S. 65, stammt wohl aus der Vorlage des P. — אַרָכָּט (Jes 37 ss II Reg 1937 Jer 5127), armenische Landschaft zwischen dem Araxes und den Seen Wan und Urmia, Heimat eines mächtigen Volkes, von den Assyrern Urartu, bei Herodot Alarodier genannt, das sich selbst Chalder nennt; Literatur bei Dillmann 146 f. und Gesenius 14. Peš und Targ übersetzen »Araraț« mit Qardu (= Kordyene, am linken Ufer des oberen Tigris bis zum oberen Zab). Šanda, MVAG VII 30ff. will das אַרָכָש der Sintfluterzählung dem Berge Ararti (sonst Arardi gelesen) in Assurnasirpals Annalen I 61

um zu sehen, ob sich das Wasser von der Fläche des Erdbodens verlaufen hätte: 9aber die Taube fand keinen Ort, da ihr Fuß ruhen konnte; so kam sie zu ihm in die Arche zurück, weil noch auf der Fläche der ganzen Erde Wasser war; da streckte er die Hand heraus. ergriff sie und nahm sie zu sich in die Arche. - 10 Hierauf wartete er nochmals weitere sieben Tage, da schickte er abermals die Taube aus der Arche: 11 zur Abendzeit aber kam die Taube zu ihm zurück und sieh da! sie hatte einen frischen Ölzweig im Schnabel. Daran erkannte Noah, daß sich das Wasser von der Erde verlaufen hatte. -12 Hierauf wartete er nochmals weitere sieben Tage, da schickte er die Taube aus; dies Mal aber kam sie nicht wieder zu ihm. 13 5m fechs= hundertsten Jahre 'des Lebens Noahs' im ersten Monat am ersten Tage waren die Baffer auf der Erde versiegt. Da tat Nogh das Dach vom Kasten und schaute aus, und sieh da! die Fläche des Erdbodens war trocken geworden! 14 Im zweiten Monat am siebenundzwanzigsten Tage war die Erde auß= getrocknet.

(= KB I 62f.), den er in den kordyenischen Bergen sucht. gleichsetzen; indes bleibt wahrscheinlich, daß אַרָּיֵי hier wie sonst im AT = Urartu, Armenien ist. In der alten Überlieferung ist es natürlich ein ganz bestimmter Berg und Platz, wo Noah ausgestiegen ist und geopfert hat, ein Ort, der den Umwohnenden heilig war. — 13 LXX בּוֹבִי יִבוֹלְּיִנְיִי ygl. 711 Frankel 61 Ball Kittel; zu der Jahreszahl gehört die Angabe der Ära.

#### Chronologie der Sintflut (nach Dahse ZAW XXVIII 7ff.).

|                     | Hebr.   | Gewöhnl. LXX | hss b d g p w d2 Jubil |              |
|---------------------|---------|--------------|------------------------|--------------|
| Beginn der Flut     | 17. II  | 27. II       | 27. II                 | 17. (27.) 1I |
| Höhepunkt der Flut  | 17. VII | 27. VII      | 27. VII                | _            |
| Wasser verlaufen    | 1. I    | 1. I         |                        | 1. I         |
| Erde trocken        |         |              | 17. II                 | 17. (16.) II |
| (Öffnung der Arche) | 27. II  | 27. II       | 27. II                 | 27. II       |
| Auszug              |         |              | / 1. III               | 1. III       |

Bei dieser starken Abweichung der Zahlen von einander ist es sehr schwierig, die ursprüngliche Rechnung und die Gründe der Abweichungen zu erkennen. Fast in allen Texten heißt es, daß das Verlaufen der Wasser am Neujahrstage des Jahres 601 nach Noahs Geburt erfolgte. Dies Datum will offenbar etwas Bestimmtes sagen und ist daher auch von den Überarbeitern in seiner Bedeutung erkannt worden: am Neujahrstage beginnt mit dem Verlaufen der Wasser eine neue Periode; bis dahin »die alte Welt« (II Pt 25). Noah hat bis zu diesem Termin 600 Jahre d. h. einen babylonischen võgos gelebt. Gemeint ist unter dem Neujahrstage aber nicht der alte hebräische Jahresanfang im Herbst, der die nasse Jahreszeit einleitet, sondern der Jahresanfang des babylonischen Kalenders am 1. Nisan: die Wasser sind an diesem Termine schon verlaufen, aber die Erde ist noch feucht. Nach dem babylonischen Kalender, den er für eine Stiftung des Mose hält Ex 122, rechnet P auch sonst; ebenso rechnet Jubil 617 vgl. Dahse, ZAW XXVIII 8. - Nun wird offenbar für den Verlauf der Flut ein Jahr angesetzt, was Aeth Hen 10615 bestätigt. Wird dies Jahr so eingeteilt, daß 5 Monate für das Zunehmen, 5 Monate für das Abnehmen der Wasser und 2 Monate für das Austrocknen der Erde angesetzt werden, so erhält man vom 1. I als feststehendem Termin ab gerechnet, den 27. II als Anfang, 27. VII als Höhepunkt, 27. 11 als Ende des Ganzen, d. h. die Zahlen der LXX; dabei ist offenbar an ein Mondjahr gedacht. Das ist eine einfache und natürliche Rechnung. Der hebräische Text rechnet auf das Ganze 11 Tage mehr, die er bei der Abtrocknung

15Da sprach Gott zu Noah also: 16geh jetzt aus der Arche, du und dein Weib und deine Söhne und die Weiber deiner Söhne samt dir; 17alles Getier, das bei dir ist, alles Fleisch, an Gevögel und an Vieh und an allem Gewürm, was auf Erden kriecht, das führe mit dir heraus, daß es wimmle auf Erden, und fruchtbar sei und sich mehre auf Erden. 18Da ging Noah hinaus und seine Söhne und sein Weib und die Weiber seiner Söhne mit ihm; 19alles Wild 'und alles Vieh' und alles Gevögel 'und alles Gewürm, was' auf Erden 'kriecht', die gingen nach ihren Gattungen aus der Arche.

20 Und Noah baute Jahve einen Altar und nahm von allen reinen Tieren und von allen reinen Vögeln und brachte Ganzopfer dar auf dem Altar. <sup>21</sup> Als Jahve aber den lieblichen Geruch roch, sprach Jahve bei sich selbst: ich will hinfort den Erdboden nicht mehr verfluchen um des Menschen willen; denn das Dichten des menschlichen Herzens ist doch böse von Jugend auf. Ich will hinfort nicht mehr alles Lebendige umbringen, wie ich getan habe. <sup>22</sup> Nochmals, so lange die Erde steht, sollen

Säen und Ernten, Frost und Hitze,

Sommer und Winter, Tag und Nacht nimmermehr aufhören!

9 1 Da segnete Gott Neah und seine Söhne und sprach zu ihnen: seid

unterbringt: diese Rechnung aber wird man so verstehen müssen, daß ein Bearbeiter an Stelle des Mondjahres ein Sonnenjahr herausbekommen wollte und zu diesem Zwecke 11 Tage hinzufügte (Böklen, ARW VI 54f.). - Um das Abnehmen des Wassers zu veranschaulichen ist noch ein Termin, an dem die Bergspitzen sichtbar werden, angegeben 1. X, in den gewöhnlichen LXX 1. XI. - Schwierigkeit bereiten bei dieser Chronologie allerdings die Angaben, daß die Zunahme wie die Abnahme der Flut 150 Tage = 5 Sonnenmonate gedauert habe, da die Zahl nach den Kalenderangaben und dem Mondjahr berechnet, 147 (148) Tage betragen würde. Hier mag »150 Tage« eine herkömmliche ungenauere Bezeichnung für 5 Monate sein. — Anders Dahse, ZAW XXVIII 7 ff., der, auf die LXX-hss b d g p w d2 und Jubil gestützt, folgende Chronologie herausbringt: Anfang der Flut 17. II, Höhepunkt 17. VII, Hervortreten der Gipfel 1. X, Versiegen der Wasser 1. I, Erde trocken 17. II, Öffnung der Arche 27. II, Auszug aus der Arche 1. III. Nach Dahse liegt dieser Chronologie ein Sonnenjahr zu Grunde. Aber bei solcher Annahme ist ein Grund für die seltsamen Monatsdaten 17 und 27 schlechthin nicht einzusehen, und vom 17. VII bis 1. I sind mehr als »150 Tage«. Ob in den speziellen Angaben der genannten LXX-hss und von Jubil Traditionen stecken, oder ob nur eine Haggada vorliegt, wage ich nicht zu entscheiden.

9, 1-17 Zwei Reden Gottes an Noah. Bezeichnend ist, daß beide Reden an

fruchtbar und mehret euch und erfüllet die Erde. Furcht und Schrecken vor euch liege über allem Getier der Erde und über allem Gevögel des himmels, auf allem, was sich auf dem Boden regt, und auf allen Fischen des Meeres. In eure Hand seien sie gegeben. Aules, was sich regt, was lebendig ist: das soll eure Speise

Neah und seine Söhne, aber nicht an die Weiber ergehen; das Weib hat im offiziellen Gottesdienst keine Stelle. - 1-7 Die neue Schöpfungsordnung: die alte Ordnung wird erneuert 1.7 und verändert. Der Gedanke an die Schöpfung 1 beherrscht das ganze Stück, vgl. dazu oben S. 77. Daß den Menschen (ebenso wie den Tieren 817) jetzt aufs neue die Fortpflanzung und Vermehrung durch einen göttlichen »Segen« zugesprochen wird, läßt sich aus der Situation wohl verstehen: wie kann auch aus den wenigen Geretteten die ganze gegenwärtige Menschheit hervorgegangen sein, wie kann Noah der »Erneuerer« des Menschengeschlechtes (JSir 4417 מחלים, wörtlich »Nachwuchs«) geworden sein, wenn nicht Gottes besonderer »Segen« ihm solche ungeheuere Fortpflanzung verliehen hat? - Schwieriger ist die Frage, warum jetzt den Menschen aufs neue die Herrschaft über die Tiere versprochen wird? Die Menschen - so heißt es - erhalten nunmehr das Recht, Tiere zu essen nicht anders als die Kräuter 3; nur das Blut dürfen sie nicht essen 4. Während man also jetzt Tiere töten darf, wird die Tötung des Menschen streng verboten, für Mensch und Tier 5. 6. Daß diese Erlaubnisse und Verbote in nächster Beziehung zu dem Speisegebot bei der Schöpfung 129f. stehen, ist deutlich. Weshalb sie aber jetzt, nach der Sintflut, erfolgen, ist aus P nicht zu erkennen. P muß hier Stücke seiner Vorlage ohne ihren Zusammenhang übernommen haben; ebenso wie oben vgl. S. 61. 141. Dieser Zusammenhang kann aber wiederhergestellt werden: Bei der Schöpfung hatte Gott Menschen und Tieren nur Kräuter zu essen erlaubt 129f. Aber dieser Zustand des Friedens blieb nicht erhalten: »die Erde ward voll Gewalttat« 611, »alles Fleisch (Menschen und Tiere) kam auf böse Wege« 612, d. h. Menschen und Tiere fielen übereinander her: Menschen mordeten Menschen und schlugen Tiere tot, Tiere fraßen Menschen und Tiere. Bei dieser allgemeinen Verderbnis schritt Gott ein und brachte das ganze Geschlecht um. In dieser Tradition war also auch der Untergang der Tierwelt motiviert; denn auch sie hatten gefrevelt. Dies Verständnis der Geschichte ist noch Jubil 52 erhalten. Nunmehr aber, nach der Flut, gibt Gott eine neue Ordnung: das Recht, Tiere zu töten, das sich die Menschen angemaßt hatten, wird ihnen jetzt nachträglich erlaubt. (Auch der Frieden in der Tierwelt wird nicht wieder hergestellt.) Aber ausdrücklich verboten wird 1) der Blutgenuß, und 2) die Tötung von Menschen. So beschreibt demnach das Ganze, wie die Geschlechter und Zeiten über die Erde dahingegangen sind, bis aus der ersten idealen Welt des Friedens die gegenwärtige Welt des Streits und Mordes geworden ist. Diese Tradition ist der des Hesiod »Werke und Tage« 109 ff. von den fünf Weltaltern verwandt, worin auch die Reihenfolge: erst Pflanzennahrung, dann Fleischgenuß, wiederkehrt. - Wenn wir also auch mit großer Sicherheit annehmen dürfen, daß dieser ganze Zusammenhang, in den hier Schöpfung und Sintflut gestellt werden, älter als P ist, so ist doch anderseits deutlich, daß er nicht zur allerältesten Tradition gehört, sondern erst im Laufe einer Geschichte hinzugefügt worden ist. Dies ist zunächst von vorne herein zu erwarten, denn überall in diesen Sagen ist die Einzelsage das Ursprüngliche, und der Zusammenhang erst nachträglich hinzugekommen vgl. die Einleitung § 3, 6. Diese Geschichte der Tradition aber läßt sich noch aus dem Text von P erkennen. Zu der Schöpfungsgeschichte ist, wie wir gesehen haben vgl. oben S. 114. 120, die Tradition von der Friedenszeit erst später hinzugefügt worden; und hier, am Schlusse der Sintflutsage, stehen die beiden Reden Gottes, 1-7 und 8-17, ohne Zusammenhang neben einander: nur die zweite gehört deutlich zur Sintflutsage selbst und hat auch in J 820-22 ihre Parallele; die erste aber, die auf die Schöpfungsgeschichte zurücksein! Ich gebe euch hiermit alles wie das Grün des Krautes. — 4 Nur Fleisch mit seiner Seele seinem Blute dürft ihr nicht essen. Aber euer eigen Blut will ich heimfordern; von allem Getier will ich es heimfordern; und von den Menschen, von euch untereinander, will ich die Seele des Menschen heimfordern.

Ber Menschenblut vergießt, beß Blut wird durch Menschen vergossen;

denn nach Gottes Bilde hat er den Menschen gemacht. — <sup>7</sup>Ihr aber seid fruchtbar und mehret euch, wimmelt auf Erden und 'beherrschet sie'!

weist, hat weder in J noch in den babylonischen Rezensionen ein Gegenstück, und ist dem wesentlichen Inhalt nach kein ursprünglicher Bestandteil der Sintfluterzählung. -P hat für die Poesie- dieser Tradition von den Perioden des Friedens und des Streites keinen Sinn; er hat aus dem ganzen Zusammenhang nuredie beiden Gebote 129f. 92ff. bewahrt; er interessierte sich für diese Gebote als Priester, weil es Speisegebote waren. P stellt so eine Geschichte der menschlichen Nahrung auf: zuerst sind nur Pflanzen erlaubt, dann auch Tiere, später von Mose an außer den Pflanzen nur die reinen Tiere. - 4 Das Verbot des Blutgenusses mag P zur Tradition hinzugefügt haben. P hat dies Verbot durch die Stelle, die er ihm hier gibt, aufs allerstärkste betont. Dies Verbot ist ihm (etwa nächst dem Sabbath) das vornehmste Gebot im Gesetz, Grundlage aller Ordnung und Sitte; darauf steht Todesstrafe Lev 17. Blutgenuß erscheint auf gleicher Stufe wie Mord, Götzendienst und Hurerei Ez 33 25f. Act 1529 und steht auch hier mit dem Morde zusammen! Der Abscheu vor dem Blute ist in Israel gewiß uralt I Sam 1432ff.; daher die Sitte des Schächtens. Den Arabern hat Muhammed das Blutessen verboten (Wellhausen, Arab. Heidentum<sup>2</sup> 118). Auf die Frage, warum man Blut nicht genießen solle, antwortet man: weil das Blut »die Seele«, oder im Blute die Seele sei Lev 1711. 14 Dtn 1223. Beide Aussagen sind für antikes Denken ungefähr dasselbe. Ob diese Antwort, welche die alte Reflexion gefunden hat, wirklich der ursprüngliche Grund dieses Abscheus vor dem Blute sei, ist eine andere Frage. Über das Verbot des Blutgenusses vgl. Stade, Bibl. Theol. 142, Benzinger, Archäologie 2 408. ist erklärende Glosse, Ball. - Während Gott also Tierblut zu vergießen erlaubt, so wird 5. 6 Menschenblut zu vergießen, von ihm aufs nachdrücklichste verboten. -אים אים אים אים אפרי euer eignes § 139f. — אָרָיז אָישׁ אָרִיז אָים von euch untereinander ist eine erstarrte Redensart »einander« Zach 710, Budde 283 ff., vgl. auch § 139 c; Winckler, Forschungen III 403 nimmt Verderbnis an. — Die Worte בַּאָרֶם הַמּוֹ הַבָּאַרָם שׁפֵּה הַם הַאָּרָם, die den Tod des Mörders mit so großem Ernst verlangen, sind ihrer Form nach ein Vers (Doppeldreier). Die Worte sind höchst geistvoll: jedes Wort der ersten Halbzeile wiederholt sich in der zweiten, um zu zeigen, daß dem Mörder genau das geschieht, was er getan hat; zugleich spielen die Worte in der Art, die der Hebräer so sehr liebt, mit den Konsonanten י und בי בארם בארם ביל; eine Parallele z. B. Ps 122eff., Verse, die mit den Konsenanten plw (Jerusalem) spielen. Da der Spruch sich also dem Ton nach stark von P abhebt, so wird man ihn für übernommen halten: er atmet den ernsthaften Geist der alten Zeit vgl. die Nabothgeschichte, und mag ein alter Rechtsspruch sein. P hat den Spruch deshalb hier so gut gebrauchen können, weil er so allgemein redet; erst später - so wird P gedacht haben - hat Gott festgesetzt, wer von den Menschen das Recht haben soll, den Mörder zu töten. - Im Schlußsatz sb hat P die Einkleidung der Gottesrede ganz fallen lassen; sehr charakteristisch: für ihn ist das eben nur eine Einkleidung. - Das Verbot des Blutgenusses an dieser Stelle und die spätere Wiederholung desselben Verbotes bei P für Israel allein Lev 1710-14 vertragen sich ebenso, wie die Stiftung des Sabbaths Gen 1 und das Sabbathgebot in der Gesetzgebung. — Die spätere Synagoge hat aus dieser Stelle die sog. »Noachischen« Gebote, die nach der Theorie auch für die Nicht-Juden gelten sollen, gezogen; moderne Forscher haben diese (in \*Und Gott sprach zu Noah und seinen Söhnen bei ihm also: <sup>9</sup>Ich aber, ich errichte heute einen Bund mit euch und mit eurem Samen nach euch <sup>10</sup> und mit allen lebendigen Wesen, die bei euch sind, an Vögeln, an Vieh und an allem Wild des Feldes bei euch, allen die aus der Arche gekommen sind, allem Getier der Erde. <sup>11</sup>Ich errichte einen Bund mit euch, daß niemals wieder alles Fleisch verstilgt werden soll von Wassern der Sintslut, und keine Sintslut mehr kommen soll, die Erde zu verderben. — <sup>12</sup>Und Gott sprach: dies ist das Zeichen des Bundes, den ich jetzt schließe, zwischen mir und euch und allen lebendigen Wesen, die bei euch sind, für ewige Zeiten. <sup>13</sup>Weinen Bogen stelle ich hiermit in die Wolken, der soll ein Bundeszeichen sein zwischen mir und der Erde. <sup>14</sup>Wenn ich nun Wolken

Kanaan weilenden) Nicht-Juden mit den »Proselyten« d. h. den »σεβόμενοι τὸν θεόν« verwechselt vgl. darüber Schürer, Gesch. des jüdischen Volkes III 128f.; aber es ist auch hier keine Spur im Text vorhanden, die uns zeigte, daß die Verse die »Proselyten-Disziplin« im Auge hätten. — 7 Der Schluß kehrt zum Anfang zurück. Für για ist, um die Wiederholung desselben Wortes zu vermeiden, για zu lesen nach 128, so Ball und Kittel nach Nestle.

8-17 Die zweite Rede, Bundschließung. - 8-11 Der Inhalt des »Bundes«: das Versprechen Gottes, keine Sintflut zu senden; dieses Versprechen gibt Gott allen denen, die von der Sintflut betroffen worden sind, also Menschen und Tieren. Diese Idee, daß Gottes Bund auch den Tieren gilt, klingt für P, der sonst beim Bunde an eine »Heilsgeschichte« denkt, wundersam profan und ist wohl auf Rechnung der Vorlage von P zu setzen, vgl. Kraetzschmar, Bundesvorstellung 195. - 8-11 || 821f.; zum Sinne vgl. oben S. 77. — 10 קבל vgl. 62 722. Zum Art. des Attributs מַקָּבָּם vgl. § 116 h. – לכל חַיַּח הַאָּרֶץ fehlt in LXX, ist Variante zu בְּכֹל חַיַּח הַאָּרֶץ; om Holzinger. – 12-17 Das Bundeszeichen, der Regenbogen, von P mit großer Feierlichkeit ausgeführt: daher die Wiederholungen (die Schwally auch hier wie 611f. aus Überfüllung erklären möchte) und auch wohl die dritte Person אלהים 16. - אלהים Zeichen« ist eine Sache, ein Vorgang, ein Ereignis, woran man etwas erkennen, lernen, im Gedächtnis behalten, oder die Glaubwürdigkeit einer Sache einsehen soll. Solche Erkennungs-, Beglaubigungs-, Erinnerungs-Zeichen spielen in der Antike, die alles anschaulich und faßlich haben will, eine große Rolle; Beispiele von Zeichen I Sam 10 Luk 211f. 11sff. u. a. Man unterscheide also wohl »Zeichen« und »Wunder«; ein »Zeichen« kann zugleich ein »Wunder«, kann aber auch eine ganz gewöhnliche Sache sein. - In einer Zeit, wo man die Kontrakte noch nicht schriftlich aufsetzte, war es Sitte, bei feierlichen Gelübden, Versprechungen und sonstigen »Bundschließungen« ein »Zeichen« festzusetzen, das die Parteien zur rechten Zeit an den Bund erinnern und also Übertretungen des Bundes verhüten sollte. Beispiele solcher Bundeszeichen im profanen Leben Gen 21 30 vgl. 38 17. - Weshalb das Bundeszeichen hier der Regenbegen ist, ist aus dem Texte des P allein nicht zu sagen. Auch hier muß P also seine Quelle wiedergegeben haben. Dies folgt auch aus der Art, wie vom Bogen gesprochen wird, als sei er ein selbständiges Wesen, ferner aus dem Anthropomorphismus, wonach das Zeichen für Jahve selbst da ist, damit er seines gegebenen Wortes nicht vergesse, und aus dem altertümlichen, poetischen Klange der Worte in 14, besonders בְּעָבֵיר עָכָּן (zur Form § 52d, zur Kstr. § 117r). Der ursprüngliche Sinn des Zeichens ist aus dem Worte nun zu erschließen. nun ist der Bogen zum Schießen; nicht der mit dem Zirkel geschlagene Bogen. Solche nup hat Jahve (בְּשֹׁבֶי 13) Thren 24 312: hier ist Jahves ungeheurer Kriegsbegen der Regenbogen am Himmel. Nach dieser Vorstellung ist also Jahve ein gewaltiger Krieger, der Pfeil und Begen führt. Verwandt ist die Anschauung, wonach die Blitze die Pfeile Jahves sind Ps 713f. Hab 39-11. Diese mythologischen Ideen sind sicherlich uralt; und auch wölte über der Erde, und der Bogen in den Wolken erscheint: 15 dann will ich des Bundes gedenken, der zwischen mir und euch besteht und allen lebendigen Wesen, an allem Fleisch; so soll das Wasser niemals wieder zur Sintslut werden, alles Fleisch zu verderben. 16 Wenn der Bogen in den Wolken steht, will ich ihn ansehn und des ewigen Bundes gedenken zwischen Gott und allen lebendigen Wesen, an allem Fleisch, was auf Erden ist. 17 Und Gott sprach zu Noah: dies ist das Zeichen des Bundes, den ich heute errichte zwischen mir und euch und allem Fleisch, was auf Erden ist. — 28 Noah lebte nach der Sintslut noch 350 Jahre; 29 demnach waren alle Tage des Noah 950 Jahre; da starb er.

die Erzählung davon, wie der Regenbogen entstehe, und was er zu bedeuten habe, muß in älteste Vorzeit zurückgehen. Wenn Jahve müde geworden ist, seine Pfeile abzuschießen - so etwa mag man ursprünglich gesagt haben -, dann stellt er seinen Bogen bei Seite: darum erscheint der Regenbogen nach dem Gewitter am Himmel. Und dieser Erscheinung freut sich der Alte, weil er sieht, daß jetzt der Zorn seines Gottes vorüber ist: »er entfernte das Geschoß des Zornes von dem Bogen in den Wolken und spannte von ihm ab die Sehne des Grimmes« (Schatzhöhle ed. Bezold 24). Ähnliches bei den Indern, wo der Bogen Indra's Kriegsbogen ist, den Gott nach dem Kampf gegen die Dämonen bei Seite stellt, und bei den Arabern vgl. Wellhausen, Prolegomena 6 311 A. 1, Arab. Heidentum<sup>2</sup> 209. Ein ähnlicher Zug begegnet auch im babylonischen Schöpfungsepos, wo, wie es scheint, der Bogen Marduks, den dieser im Kampfe gegen Tiâmat als Waffe geführt hat, nach der Besiegung der Tiamat als Bogenstern an den Himmel versetzt wird; vgl. Delitzsch, Babyl. Weltschöpf. 109, KB VI 1 S. 33, Winckler, Keilinschriftl. Textbuch 2 123. Böklens Behauptung (Archiv für Religionswissenschaft VI 124ff.), daß Jahves rup der Mond sei, wird durch Ez 128 JSir 4311f. 507 widerlegt. Über den Regenbogen im Volksglauben aus allen Weltteilen vgl. Melusine II 9ff. - In der Vorlage des P war dieser ätiologische Mythus mit der Sintflutsage verbunden. Die alten mythologischen Farben werden schon hier sehr abgeblaßt gewesen sein (sonst hätte ihn P nicht übernommen); der Regenbogen am Himmel ist ein Zeichen, daß Gott des Gulübdes gedenkt und den Regen nicht zur Sintflut steigert: sicherlich eine wundervolle poetische Konzeption und ein herrlicher Schluß der ganzen Erzählung! - P hat diesen Zug erhalten, weil er für sein welthistorisches Schema der drei Bundschließungen mit Noah, Abraham und Mose drei Bundeszeichen suchte, den Regenbogen, die Beschneidung und den Sabbath. Freilich eine wunderliche Zusammenstellung! - Natürlich ist die Meinung, daß der Regenbogen von Gott erst jetzt geschaffen sei (נַתָּהָ 13): während Gott spricht - so ist zu denken - erscheint der Bogen zum ersten Male. - Zur Kstr. von 14f. § 159g. — 15. 16 בְּכֶל-בָּשֵׂר »an allem Fleisch« § 119i; in 15 ist es vielleicht Zusatz Kittel. - Eerdmans 29 will אלהים in 16 pluralisch übersetzen und darin den Nachklang einer polytheistischen Rezension finden: was aber nicht zu beweisen ist. — 28. 29 Schluß der Noaherzählung. Chronologie wie 5. — 29 מַבְּדִינ nach vielen Handschriften Ball Kittel; andere ברודר.

Uber die Vorlage des Plassen sich einzelne Aussagen geben. Es schimmern hie und da ältere Züge durch den Bericht des Phindurch: so besonders der Vers von der Entstehung der Flut 711 (und 82a), der Spruch 96, der uralte Mythus vom Regenbogen, die Tradition von dem Aufhören der Friedenszeit und der neuen Weltordnung; ferner die Bundschließung, die auch den Tieren gilt (vgl. ohen), und auf die Dtjes 549 anspielt (Kraetzschmar 195). Zur Vorlage sind außerdem zu rechnen die Namen (auch Ararat) und die Termini pund barg; ferner die Angabe, daß die Flut ein Jahr gedauert hat. Da sich an einer auffallenden Stelle in der Disposition eine Berührung mit J findet (vgl. oben S. 61) und die Erzählung des P auch sonst in der Anordnung mit J übereinstimmt, so ist anzunehmen, daß P seiner Vorlage im Gange der Begebenheiten

ziemlich treu gefolgt ist. Eben dieser Berührung mit J wegen dürfen wir uns diese Vorlage ziemlich ähnlich der Erzählung des J vorstellen. Aber anderseits ist sie mit J nicht identisch: die älteren durchschimmernden Züge finden sich in J nicht (gegen Wellhausen, Prolegomena 390, Budde 467f., Holzinger 85f. u. a.). — Wie sind die beiden israelitischen Rezensionen, die des J und die der Vorlage von P, entstanden? Handelt es sich hier um eine innerisraelitische Entwicklung, oder ist die babylonische Sage zu verschiedenen Zeiten von Israel übernommen worden? Wir haben schwerlich die Mittel, diese Frage zu beantworten. Unwahrscheinlich erscheint nur dies, daß P unmittelbar aus dem Babylonischen neu geschöpft habe; auch hat weder die keilschriftliche noch die berosische Fluterzählung die oben genannten, für die Vorlage des P charakteristischen Züge (gegen Löhr 16).

#### 13. Völkertafel bei P 10 1a. 2-7, 20, 22, 23, 31, 32,

<sup>1</sup>a Dies ist der Stammbaum der Söhne Noahs, Sem, Ham und Japheth.

<sup>2</sup> Die Söhne Japheths sind Gomer und Magog, Madaj, Javan und Tubal, Meschech und Tiras.

<sup>3</sup> Die Söhne Gomers sind Aschenaz, Riphath und Togarma.

<sup>4</sup> Die Söhne Javans sind Elischa und Tarschisch, die Kittim und 'Rodanim'; <sup>5</sup> von denen zweigten sich die Inseln der Bölker ab. 'Das sind die Söhne Japheths', nach ihren Ländern, jeder gemäß seiner Sprache, gemäß ihren Geschlechtern, nach ihren Bölkern.

Völkertafel bei P 101a. 2-7. 20. 22. 23. 31. 32. Zur Quellenkritik vgl. oben S. 84.

P folgt hier einer Vorlage, die Ji verwandt ist: wie bei Ji steht die Völkertafel hinter der Sintfluterzählung, und wie bei Ji ist nach Sem, Ham und Japheth disponiert. Auch die Reihenfolge, die mit dem Jüngeren beginnt und zum Älteren aufsteigt, wird P seiner Vorlage entnommen haben: dieselbe Reihenfolge hat ursprünglich auch Je besessen vgl. oben S. 84.

Zur Beurteilung und Entstehung einer solchen Völkergenealogie vgl. oben S. 85f,; von den unendlichen Bemühungen der Gelehrten, die genannten Namen zu identifizieren hier nur einige Notizen; Literatur S. 87.

2-5 Japheth umfaßt nach dem Folgenden die Völker im Norden und Westen. – יְּבֶּר, ass. als Gentilic. Gimirrai = den griechischen Κιμμέριοι. Um 700 v. Chr. wandern die Kimmerier (wohl Iranier) (vom N. des schwarzen Meeres her, »Krim«?) in Kleinasien ein, wo sie mit Phrygiern, Assyrern und Lydiern zusammentreffen vgl. Ed. Meyer I 516. 545 ff. 556, Winckler, KAT 3 101 f., Hommel, Grundriß der Geogr. u. Gesch. des Alten Orients 210 f. — Zu Gomer werden gerechnet אַשִּׁבְּנֵז (Jer 5127 neben Araraț = ass: Urartu, einer armenischen Landschaft, und Minni = ass. Mannai in Armenien genannt, also wohl auch in Armenien zu suchen, wohl = Ašgûza, Iškûza und darum vielleicht in zu ändern; nach Winckler, KAT 3 101f. = Σκυθαί; doch hält Hommel, Grundriß 212f. an der Lesung אשכני fest und kombiniert es zugleich mit dem phrygischen Ascania, während Ed. Meyer, Zeitschr. f. vergl. Sprachforsch. XLII 12 nur letztere Gleichung annimmt), ריזה (I Chron 16 ריזה; nach Josephus Paphlagonier, in den Inschriften nicht belegt) und icin Volk, das nach Ez 2714 Rosse, Gespanne und Maultiere nach Tyrus exportiert, nach Ez 386 hoch im Norden, LXX Θεργαμα, Θοργαμα, wohl gleichfalls in der Nähe von Armenien zu suchen, vielleicht = ass. Tilgarimmu vgl. Friedr. Delitzsch, Paradies 246). -بينت, berühmt durch die Weissagung vom Kommen Magogs und seines Königs Gog in der Endzeit Ez 38f.; für jüdische Anschauung zur Zeit Ezechiels ein halb fabelhaftes Land im fernsten Norden 382. Die Vermutung, daß der Name »Magog« an dieser Stelle Die Söhne Hams sind Kusch und Misraim, But und Kanaan. Die Söhne Kusch's sind Seba und Chavila, Sabta, Rasma und Sabtscha. Die Söhne Rasmas sind Scheba und Ordan. 20 Das sind die Söhne Hams gemäß ihren Gesschlechtern, gemäß ihren Sprachen, nach ihren Ländern, nach ihren Bölkern.

durch Korruption aus dem Namen des Königs Gog Ez 38. 39 entstanden und von hier aus in Ezechiel eingedrungen sei, ist eine Vergewaltigung der Tradition. Doch besteht jedenfalls ein enger Zusammenhang zwischen den Namen Magog und Gog, welch letzteres Wort in der Form Gâg(aja) jetzt bereits für 1400 v. Chr. durch die Tell-Amarna-Briefe als übliche Bezeichnung für Nordländer, Barbar erwiesen wird. -- מָרֶי ass. Madai, Medien; im AT zuerst erwähnt II Reg 176. - ur ass. Javanu, Ionien, Griechenland; seit dem 8. Jahrh. dringen die Griechen nach Osten hin vor vgl. Ed. Meyer I 490 ff. Zu pghören אלישה (exportiert Purpur nach Tyrus Ez 277, Bedeutung unsicher; nach Stade, de pop. Javan 8f., Ed. Meyer I 341 Karthago, vielleicht = Alašia, das in den Tell-Amarna-Briefen und den hittitischen Urkunden vorkommt und Kupfer exportiert, Winckler, MDOg 1907 Nr 35 S. 41 = Cypern), תַּיְשִׁישׁ (meist, jedoch ohne ausschlaggebende Gründe, mit der bekannten phönizischen Kolonie Tartessus in Spanien identifiziert vgl. P. Haupt in Stade and Schwally, Book of Kings 117f. Verh. des 13. Or. Kongr. 232ff.), die כָּהִים (gewöhnlich als Bewohner von Ktriov Ktriov auf Cypern, Cyprier gedeutet; doch vielleicht auch hier, wie anderwärts im AT, von umfassenderer Bedeutung, nach Winckler, Forschungen II 422. 565 ff. Süditalien, speziell Sizilien) und יָרֶנִים (so nach I Chr 17, Sam und Handschriften; wohl mit LXX die Rhodier; nach Winckler, Forschungen II 422 vielleicht zu lesen, Doranim = Dorier; andere Vermutungen bei Gesenius 14 s. v.). Von diesen Völkern wird die übrige Bevölkerung der Gestade des Mittelmeeres abgeleitet. --ב, Ez 27 ומרבל; ass. Tabal, die Tibarener, in Kleinasien südl. vom schwarzen Meere bis nach Cilicien. Ob dies Volk Tubal mit Tubal-qain Gen 422 zusammenhängt, ist nicht sicher zu sagen vgl. oben S. 50; auch das Volk der Tibarener ist durch Erzarbeiten berühmt. Vgl. A. Jeremias, ATAO 2 257. — מֵשֶׁה, Sam מישרן, LXX Μοσοχ, oft mit Tubal zusammengenannt, ass. Mušku Musku, Μόσχοι, südöstl. vom schwarzen Meere; Winckler, Forschungen II 131 ff., KAT 3 68 sucht Muski und מֵשֶׁהָ in Phrygien; vgl. auch A. Jeremias, ATAO 2 258. - מיכס, vielleicht die Turuša, die im 13. Jahrhundert Ägypten angreifen (Ed. Meyer I 312) = den Τυρσηνοί, einem Seeräubervolk am ägäischen Meere. — Hinter ז ist אַלָּה כָנֵי יָפָּה ז ausgefallen vgl. 20. 31, Olshausen.

6. 7. 20 Hams Söhne, Völker des Südens, nach Jensen, Sunday School Times XLI Nr. 5 S. 68 aufgezählt in der Richtung von S. nach N. nach dem Standorte des Betrachters hin; nach Spiegelberg, Aegyptologische Randglossen zum AT 9f. ist der Gesichtspunkt ein politischer: Kuš vorangestellt, ist die Vormacht, die auch die Oberherrschaft über Spanien und Palästina beansprucht: das würde in die Zeit der 25. ägyptischen Dynastie (um 707-664) führen; was. Kûsu, bab. Kûšu, äg. Kaš Kiš Keš Nubien; auch hier steht neben Kuš מְצְרֵיִם Ägypten. Anderseits werden unter Kuš im folgenden auch arabische Stämme befaßt. Winckler (KAT 3 144 f. u. a.) nimmt daher und aus anderen Gründen ein südarabisches, mit Nubien zusammenhängend gedachtes Kuš an; wogegen Ed. Meyer, Israeliten 315ff. daran festhält, daß Kuš stets das nubische Reich bezeichnet; »wir dürfen aber für die Hebräer nicht die Kenntnis unserer Atlanten voraussetzen«. — Zu Kuš gehörten nach קבָא (nach Josephus Meroe zwischen Nil und Atbara; oder vielleicht nach Dillmann ein Küstenstrich am roten Meere; im Grunde identisch mit אַבְּשֶׂי, Zimmern bei Gesenius 14 s. v.), הַרֶּלָה (nach 1029 zu Joqtan gerechnet), קהס (= Sabota in Hadramût in Südarabien? nach Glaser, Skizze II 252 f. Σάφθα am persischen Meerbusen), רַעָּמָה (ob = der Stadt רנמת in einer minäischen Inschrift? vgl. Hommel, Aufs. u. Abh. 231; nach Dillmann = den 'Ραμμανίται des Strabo) und סבהבא (vielleicht = Σαμυδάκη im Osten des pers. Meerbusens vgl. Glaser II 252). Von בעמה

22 Die Söhne Sems sind Elam und Assur, Arpachschad, Lud und Aram. 23 Die Söhne Arams sind As und Chul, Gether und Masch. 31 Das sind die Söhne Sems gemäß ihren Geschlechtern, gemäß ihren Solfern.

32 Das sind die Geschlechter der Söhne Noahs gemäß ihren Sippen, nach ihren Völkern. Von denen zweigten sich die Völker auf Erden ab nach der Sintsut.

werden abgeleitet zzw (die Sabäer, 1028 zu Joqtan gerechnet, 253 zu Qetura) und zzw (auch in den minäischen und sabäischen Inschriften vgl. Glaser, Skizze II 397, Winckler, KAT³ 142 oben, Gen 253 zu Qetura gezählt). — zw = Musri ist nach Wincklers Behauptung (Forschungen I 24ff., KAT³ 136 ff., MVAG III 1ff.) auch der Name des nordwestlichen Arabiens gewesen, was Küchler, Stellung des Jesaja in der Politik seiner Zeit 8ff. und Ed. Meyor, Israeliten 455 ff. bestreiten; wogegen wieder Winckler, Die jüngsten Kämpfer wider den Panbabylonismus 31 ff. — zw = dem ägyptischen Punt, der Somaliküste am Roten Meer, W. Max Müller, Asien n. Eurc za 107 ff., Spiegelberg a. a. O. 9, bab. Pûţa, keilschr. altpers. Putiyâ, wird im AT zuerst Nah 39 neben den Libyern genannt, Literatur Gesenius 14 s. v. — zw Kanaan wird hier mitgenannt, wohl weil es, wie jetzt auch die Ausgrabungen gezeigt haben, seit alters voll von ägyptischem Wesen ist und den Eindruck einer ägyptischen Dependance macht, vgl. Steuerragel, Isr. Stämme 119.

22. 23. 31 Söhne Šems, aufgezählt, wie es scheint, in der Reihenfolge von O. nach W., zugleich von S. nach N. מֵילָם ass. Elamtu, Elymais, das Land der Flüsse Eulaeus und Choaspes; Hauptstadt Sušan; das Volk ist nicht »semitisch«, gehört aber zum babylonischen Kulturkreise. Die Elamiter herrschen um 2100 zeitweilig in Babylonien. Vgl. Ed. Meyer I 157. 164ff., A. Jeremias in Herzogs RE 3 Art. Elam und besonders Weißbach in Pauly-Wissowa, Realencykl. der klass. Altertumswiss. Art. Elymais, vgl. auch Hommel, Grundriß 33ff. — אַפָּבָשׁר das bekannte Welteroberervolk. — אַרָּפָבָשׁר ist bisher nicht sicher identifiziert. Cheyne meint (ZAW XVII 190), daß eine Verschreibung aus vorliege; dabei würde ארבך כשר vorliege; dabei würde ארבך ארבן ארבן ארבן אוי vorliege; dabei würde ארבן ארבן ארבן das nach Andreas bei Pauly-Wissowa, Art. Arrapachitis vielmehr in der Gegend von Soleimânîye nördl. vom Diyâlâ-Gyndes zu suchen ist), und כשר wehl dem בשל 2222 gleich zusetzen sein-Wahrscheinlich ist das Wort ein Name des eigentlichen Babyloniens, das seust höchst auffallender Weise in der Liste fehlen wurde; Jensen, ZA XV 256 erblickt darin \*Arbakišâdu, \*Arbkišâdu, \*Arpkišâdu, »Vieruferland«, d. h. Land der 4 Ufer des Euphrat und Tigris; Delitzsch, Paradies 255f. = Land der 4 Weltgegenden wie kibrat arba'i in dem bekannten babylonischen Königstitel šar kibrat arba'i = König der vier Weltgegenden. - 🗝 gewöhnlich Lydien (ass. Luddu) gleichgesetzt, dessen Bewohner übrigens gleich falls keine »Semiten« sind; nach Jensen, DLz 1899 Nr. 24 Sp. 936 jedoch vielleicht = dem in den Keilschriften erwähnten Lande Lubdu (ausgesprochen Luwd), das ungefähr am Oberlaufe des Tigris zu suchen ist. - ppg das bekannte »semitische« Volk. Von pre werden die folgenden abgeleitet: 775, Gen 2221 unter den Nahoriden, keilschriftlich wahrscheinlich als Us am unteren Orontes nachweisbar, vgl. Friedr. Delitzsch, Paradies 259 und in Ztschr. f. Keilschriftforsch. II 87 ff.; nach Josephus in Trachonitis und Damaskus, vgl. Ed. Meyer, Israeliten 239. Derselbe Name fiudet sich noch unter den Horitern Gen 3628 und als Name des Landes Edoms Thren 421. - 5 und רה: unbekannt. — שיב (Sam אשיב; I Chr איז בעים LXX Moσοχ) vielleicht mit Jensen, KB VI 1 S. 576 das Gebirgsland Mâšu des Gilgameš-Epos, nach Jensen, Gilgamesch-Epos I 24. 34 ff. = Libanon-Antilibanos. — 31 Vielleicht wie 5. 32 בערדה zu lesen, Kittel. — 32 Schluß der Völkertafel.

Die Völkertafel scheint in verhältnismäßig späte Zeit zu führen (vgl. z. B. den Namen Gomer), anderseits aber älter als die Zeit des P zu sein: so fehlen die Namen בּבָּבָּ (schon Ez 2710 385) und בַּבֶּב (im AT zuerst Jer 2524), Dillmann. P wird die Liste seiner Vorlage entnommen haben.

Nach jüdischer Überlieferung soll die Zahl aller Völker der ganzen Tafel (P + J) 70. nach christlicher Überlieferung 72 sein, vgl. Poznański, ZAW XXIV 301 ff., Krauß XIX 1 ff. XX 38 ff. XXVI 33 ff.; vgl. auch Nestle, ZAW XXV 211 ff.

#### Stammbaum Šems bei P 1110-26.

10 Dies ist ber Stammbaum Sems.

Uls Sem 100 Jahre alt war, zeugte er den Arpachschad, zwei Jahre nach der Sintflut. 11 Nach der Erzeugung Arpachschads lebte Sem noch 500 Jahre und zeugte Söhne und Töchter.

12 Als Arpachschad 35 Jahre alt war, zeugte er den Schelach. 13 Nach der Erzeugung des Schelach lebte Arpachichad noch 403 Jahre und zeugte Söhne und

Töchter.

14Alls Schelach 30 Sahre alt war, zeugte er den Eber. 15 Nach der Erzeugung des Eber lebte Schelach noch 403 Jahre und zeugte Söhne und Töchter.

16Als Eber 34 Jahre alt war, zeugte er den Beleg. 17 Rach der Erzeugung des Beleg lebte Eber noch 430 Jahre und zeugte Sohne und Töchter.

18Alls Beleg 30 Jahre alt war, zeugte er den Rou. 19 Nach der Erzeugung

des Reu lebte Beleg noch 209 Jahre und zeugte Sohne und Tochter.

20 Als Reu 32 Jahre alt war, zeugte er den Serug. 21 Nach der Erzeugung des Serug lebte Re'n noch 207 Jahre und zeugte Sohne und Töchter.

Stammbaum Šems bei P 1110-26. Die Quelle ist P; das Schema des Stückes ist dem Urstammbaum des P 5 sehr ähnlich. Im Unterschiede zu 5 fehlen hier die Lebensjahre, die ja auch für die Chronologie nicht notwendig waren (vgl. oben S. 133), und der Schlußsatz »da starb er«; Sam enthält beides, LXX wenigstens das Letztere. P scheint, wenn der masoretische Text Recht hat, durch diese größere Kürze sagen zu wollen, daß er auf diesen Stammbaum weniger Wert legt als auf den ausführlicheren in 5. - Während P bisher eine Übersicht über die gesamte Nachkommenschaft Noahs gegeben hat bis zu den Enkeln und Urenkeln Noahs, verfolgt er nunmehr eine besondere, nämlich die Hauptlinie: die Genannten sind stets die Erstgeborenen wie in 5: Israel, das von ihnen abstammt, ist das erstgeborene unter den Völkern. Nebeneinander der beiden, verschiedenen Zweck verfolgenden Listen spricht nicht gegen Herkunft von demselben Verfasser (gegen Eerdmans 4. 28); doch sind (vgl. unten) zwei verschiedene Traditionen benutzt worden. - Auffällig ist, daß die Tafel nur neun Glieder enthält, während man nach der sonstigen Regel eine feststehende Zahl, also hier zehn erwarten sollte. Man darf daraus wohl schließen, daß der Stammbaum nicht in ganz ursprünglicher Form erhalten ist. Ursprünglich mag - vielleicht in der Vorlage des P - Noah als der Erste der Reihe oder Abraham als der Zehnte gezählt worden sein. LXX haben die Schwierigkeit empfunden und Qainan (512ff.) nach Arpachšad eingesetzt und mit den Zahlen des Šelah ausgestattet. - Die Zahlen des hebr. Textes weichen auch hier von Sam und LXX ab. Übersichtstafeln bei Dillmann und Holzinger. Die Gesamtsumme der Zeugungsjahre ist hebr. 390, Sam 1040, LXX 1270 (LXX A 1170) Jahre. Wie bei Kap. 5 ist das eigentliche Prinzip der verschiedenen Rechnungen unbekannt. Nach Dillmanns Urteil ist Hebr. der beste der drei Texte. - Die chronologische Ansetzung »zwei Jahre nach der Sintflut« 10b ist dem Verfasser wohl deshalb wertvoll, weil er damit eine Art Aera einführen kann. Wie P aber diese Zahl aus 532 76 813 11 10a berausbekommen hat, ist schwer zu sagen. Die Rechnung P's kann über22Als Serug 30 Jahre alt war, zeugte er den Nachor. 23 Nach der Erzeugung des Nachor lebte Serug noch 200 Jahre und zeugte Söhne und Töchter.
24 Als Nachor 29 Jahre alt war, zeugte er den Terach. 25 Nach der Erzeugung des Terach lebte Nachor noch 119 Jahre und zeugte Söhne und Töchter.
26 Als Terach 70 Jahre gelebt hatte, zeugte er den Abram, Nachor und Haran.

haupt nur eine ziemlich ungefähre gewesen sein: er unterscheidet nicht deutlich Zeugungs- und Geburtsjahre, und das Jahr rechnet er als festen Termin, ohne die Monate anzugeben; demnach ist es doch mißlich, die Angabe 10b, die zu den übrigen Zahlen nicht recht stimmt, als Glosse zu streichen. - Die Lebensjahre nehmen immer mehr ab; der Verf. will sagen: »aus Gottes Hand ist alles gut hervorgegangen, aber durch die Menschen allmählich sehlecht und schlechter geworden«, nach Sellin 13. - Die Namen sind uns nur z. T. durchsiehtig. המבשל ist nach 1022 Name eines (nicht sieher zu identifizierenden) Volkes; Cheyne (vgl. oben zu Arpachšad 10 22) will hier משר lesen, wozu die Angabe 1131, daß Terah aus Ur-Kasdim ausgewandert sei, passen würde. Eigentümlich ist, daß »Arpachšad« 1022 der dritte Sohn Šems ist, während er hier wie alle die anderen Genannten als der Erstgeborene gilt: das seheinen zwei verschiedene, von P nicht ausgeglichene, Traditionen zu sein. - rbw jst vielleicht Name eines Gottes (vgl. Mez, Gesch. der Stadt Harrân 23): מָהַר בָּה 525ff. || אַ מְחִרּשָאֵל 418 vgl. oben S. 132f. — בָּב Landesname 1021 vgl. oben S. 91. — Zu בלב vgl. zu 1025. — יער vielleicht Gottesname: אָרָער , vgl. Mez, Harrân 23. – יידי ist die Landschaft Sarug bei Harran. – Von ישרוב werden 2220-24 »aramäische« Stämme am Nordrand der syrisch-arabischen Wüste abgeleitet; als »Stadt Nahors« gilt 2743 2810 294 Harran; Jensen, ZA XI 300 vermutet, daß der Name ursprünglich ein Gottesname sei vgl. den aram. Eigennamen יכברנהד, wohl versehrieben aus עברנהר. Zimmern vergleicht den Gottesnamen Ναχαφ, der sieh auf einer in Karthago gefundenen griechischen Fluchtafel (veröffentlicht von Molinier in den Mémoires de la Société nationale des Antiquaires de France LVIII (1899) und von Wünsch im Rhein. Museum N. F. LV 248ff.) unter vielen anderen, teilweise auch semitischen und speziell aramäischen Göttern findet: ὁρχίζω σε τὸν θεὸν τὸν παντὸς [βυ]θοῦ χυριεύοντα Ναχαρ (S. 250 Z. 32); dem hebr. היה: würde aram. Nahâr entsprechen. Verwandt sind vielleicht die mesopotamischen Eigennamen Na-ha-ra-a-u, Na-ha-ra-u, Na-hi-ri-i, Na-hi-ri und der Ortsname Til-Nahiri, vgl. Zimmern, KAT 3 477 f. Ed. Meyer, Israeliten 238 denkt an Entstellung aus and, dem Namen des Euphrat. Nahor ist nach 24 P der Großvater, nach 26 P und bei J (2220 2415 295) ein Bruder Abrahams: doppelte Tradition, die hier bei P, der also zwei verschiedene »Nahor« unterscheidet, zusammengekommen ist. - In דְּהַה sieht Jensen, ZA VI 70, Hittiter 153 den für Nordsyrien bezeugten Götternamen Tarh(u) Ταρκ(o); Gilgamesch-Epos I 286 dagegen denkt er, wie schon Friedr. Delitzsch, Prolegomena 80, an ass. turāhu, Steinbock, aram. tarāḥā, tarūḥā. — Die Namen führen, soweit sie durchsichtig sind, nach Mesopotamien. — Über Abram und Haran vgl. zu 27. — Eine ähnliche Tafel wie P muß auch J besessen haben.

#### 15. Stammbaum Terahs bei P 1127-32.

<sup>27</sup>Dies ist der Stammbaum Terachs. Terach zeugte den Abram, Nachor und Haran; Haran zeugte den Lot.

Stammbaum Terahs bei P 1127. 31. 32. Quellenkritik. Mit Sicherheit ist P zuzuschreiben 27. 31. 32. Für P spricht bei 27 die Überschrift, der Ausdruck bis; 27a wiederholt 26 P, wie 532 in 101a wiederholt wird. 32 enthält die Chronologie des P;

<sup>28</sup> Haran aber starb vor seinem Vater Teraḥ im Lande seiner Geburt, in Ur-Kasdim.
<sup>29</sup> Abram und Naḥor nahmen sich Weiber; Abrams Weib hieß Saraj, und Naḥors Weib hieß Milka, die Tochter Harans, des Vaters der Milka und der

das Datum des Todes schließt den Abschnitt über Terah, sowie 929 bei P den Abschnitt über Noah schließt. Bei 31 beweist für P die Weitläuftigkeit, die Ähnlichkeit mit 125 und der Ausdruck מְיֵעְ קְיַנַעָּךְ, der bei P besonders häufig ist. Auch die Namen der Städte Harran und besonders Ur-Kasdim sind, wie es scheint, hier für P charakteristisch. In den Abrahamsagen des J wird sonst überhaupt kein Name der Heimatstadt Abrahams genannt. Der Name Harran bei J nur in der Jagobsage 2743 2810 294. In den Abrahamsagen des J weiß der eine Faden überhaupt nichts von einer Vaterstadt Abrahams, sondern spricht nur von seinem Vaterlande, Aram-Naharaim 2410; der andere kennt eine Vaterstadt Abrahams, aber nennt sie nicht mit Namen, sondern nur die »Stadt Nahors« 24 10. Diese Stadt Nahors aber ist nach dem Zusammenhange der Stelle die Stadt, woher Abraham ausgezogen ist; die Unterscheidung zweier Städte in der Abrahamgeschichte, von Ur-Kasdim und Harran, ist also in keinem der Fäden des J unterzubringen. Demnach ist sehr unwahrscheinlich, daß J von »Ur-Kasdim« etwas erzählt hat. Dieser Name tritt in der Genesis nur 1128. 31 157 auf; davon gehört 1131 zu P: 157 steht in einem J-Stück, ist aber wahrscheinlich Zusatz vgl. das Folgende; auch aus diesem Grunde wird der Name auch in 1128 nicht zu J gehören. Anderseits muß schon das Buch des J das Geschlecht Abrahams aus Babylonien abgeleitet haben; das folgt aus der von J unmittelbar vorher erzählten Turmbausage, Ed. Meyer 234 f. Über das Geschichtliche dieser Tradition und über »Abraham als Babylonier« vgl. »Allgemeines über die Auszugssage« 2. 3. - Aus den genannten Versen 27. 31. 32 könnte das ganze Terahstück des P bestanden haben. P bezeichnet Bethuel und Laban nicht als Nachkommen Nahors, sendern als »Aramäer« 2520 282. 5, braucht also über Nahor hier keine weitere Bemerkung gehabt zu haben (Dillmann). - Das Zwischenstück, 28-30, scheint zu J zu gehören: dafür sprechen die Ausdrücke: אַרֶץ מוֹלֶרָה 28 (nicht bei P) und 28 מַעְרָה (nicht bei P); der Satz 11 29 ist ähnlich dem 4 19 J vgl. auch 10 25. — בַּאַרָּר בָּשָׂרָים 28 wird nach dem Obigen Zusatz des Red. sein.

27 Eerdmans 22 vermutet, daß die Überschrift ursprünglich ואלה תולדת אברם lautete, wofür die Analogie von 2519, wo die ersten Worte der Geschichte Isaaqs von seiner Zeugung durch Abram berichten, angeführt werden kann. - Die Dreizahl der Söhne wie bei Lamech und Noah. Die im selben Jahre Gezeugten sind Drillinge, Winckler, Forschungen III 405; ebenso nach P die Söhne Noahs 532. - Nach der Spekulation des P ist שברם der eigentliche Name und zu אברחם bei der Bundschließung von Gott umgenannt worden 17. Diese Unterscheidung scheint J und E nicht bekannt gewesen zu sein, ist aber vom Red. in die Texte von J und E eingearbeitet worden. Im übrigen AT (mit Ausnahme der Genesis-Zitate I Chr 127 Neh 97) nur »Abraham«. Die von P für אברהם gegebene Etymologie Gen 174 hat nur den Wert einer sinnigen Volksetymologie. Beide Namensformen sind als dialektische Varianten zu fassen; Hommel erklärt das nals eine orthographische Besonderheit, als einen Ausdruck der Länge des Vokals nach Analogie des Minäischen vgl. MVAG 1897 Nr. 3 S. 271. Vgl. auch Winckler, Gesch. Isr. II 25f. - Der Name Abram entspricht babylonischem, aber wahrscheinlich ursprünglich »kanaanäischem« = westsemitischem Abirâmu, Zimmern, KAT 3 482 und steht wohl auf gleicher Stufe wie אַבְּרֶם steht für אָבְּרֶם, wie בְּבֶּר für und neben אָבָרֶם, Ed. Meyer, Israeliten 265. Der Name ist von Anfang an einfacher Personenname und tritt als solcher auch im AT auf (אַבִּירֶם Num 16 I Reg 1634), ist also nicht ein ursprünglicher Gottesname. Der Name Abram kommt in der Liste der von Šošenq I, Zeitgenossen Rehabeams, eroberten palästinensischen Ortschaften vor: pa hqra brm = הקל אברם, »das Feld Abrams«; das ist vielleicht das Feld mit dem Abraham-Baum bei Hebren, vgl. Breasted, Am. Journ. of Sem. Lang. XXI 22 ff., Spiegelberg, Aegyptol. Randglossen 14, Ed. Meyer, Israeliten 266.

Jiska. <sup>30</sup> Saraj aber war unfruchtbar; sie hatte keine Kinder. <sup>31</sup> Terach aber nahm seinen Sohn Abram und Lot, seines Sohnes Haran Sohn, und Saraj, seine Schwiegertochter, seines Sohnes Abram Weib, und 'führte sie' aus Ur-Kasdim, um ins Land Kanaan zu ziehen; so kamen sie bis Charran und blieben daselbst. <sup>32</sup> Und es belief sich Terachs Leben auf '145' Jahre, da starb Terach in Charran.

Weiteres über den Ursprung der Gestalt Abrahams in der Einleitung § 4, 10. - Die Vermutung, daß הכן nur eine Differenzierung von פרן sei (vgl. Wellhausen, Prolegomena 6 313), ist schwerlich richtig; der Ortsname בית הכן Num 32s6 (in Moab) führt vielleicht auf einen Gott Haran (Mez, Gesch, der Stadt Harran 23). - vi gilt als Ahnherr von Moab und Ammon 1930-38 vgl. Dtn 29. 19 Ps 839; der Name Lotan begegnet unter den Stämmen der Horiter 3620. 22. 29; dort ist der Name Lot vielleicht ursprünglich zu Hause, Stade, Gesch. Isr. I 119. - 31 אַרָּר פַשִּׁדִּים. Durch den Beinamen »der Chaldäer« wird im Unterschied von anderen Städten namens »Ur« die Lage dieses Ur deutlich gemacht; es muß also mehrere »Ur« gegeben haben. Wir wissen nur von einem Ur, dem alten, südbabylonischen Uru (jetzt Mugheir, SÖl. von Warka, auf dem rechten Euphratufer); nach den Chaldäern wäre dies Ur benannt, als die vom »Meerland« vordringenden Chaldäer (die von den alten Babyloniern selbst wohl zu unterscheiden sind) es in Besitz genommen hatten. Auch die spätere jüdische Tradition sucht Ur in Babylonien Judith 56 Jubil 11 (weitere Belege bei Dillmann). Gegen die Identifizierung mit diesem Ur in Südbabylonien scheint zu sprechen, daß die Namen der Stammväter Abrahams, soweit sie durchsichtig sind, nicht in Babylonien, sondern in Mesopotamien (so Serug, Nahor, auch vielleicht Terah) zu Hause sind (vgl. Dillmann). Die בְּעַהָּרִם, nach denen Ur heißt, könnten auch diejenigen Kasdim sein, die 2222 unter den Nahoriden genannt werden und am Nordrand der syrisch-arabischen Wüste zu suchen sind, vgl. auch Job 117 II Reg 242 (vgl. zu diesen בַּשֹּׁהָים Winckler, Altoriental. Forschungen II 250-252). Gegen die letztere Ansetzung von Ur-Kasdim läßt sich indes mit gutem Grund einwenden, daß wir wissen, daß gerade das babylonische Ur ebenso wie Harran die beiden Sitze des Mondkultus gewesen sind, daß also diese beiden Orte innerlich zusammengehören. Die spätere jüdische Haggada deutet אַרָּכְּיִם als »das Feuer« der Chaldäer und redet von einer Verfolgung Abrahams durch Nimrod (Beer, Leben Abrahams 1ff.); aber die Vermutung, der Name sei eben aus dieser Legende entsponnen, ist nicht haltbar (gegen Staerk, Studien I 74). Ebensowenig ist die Meinung, daß der Name aus späterer gelehrter Kombination in den Text gedrungen sei, zu begründen. — το ass. Harrânn, syr. arab. Harrân, Κάβψαι, in Nordwestmesopotamien, einst eine bedeutende Metropole; vgl. Mez, Gesch. der Stadt Harrân 1892, Winckler, KAT 3 29 f. — שַּׁרֵה steht neben אַבְּרֶם wie אַבְּרֶה neben שִּׂרֶה; אַבְּרָהָה ist wohl eine archaistische Nebenform mit der arabischen (å ausgesprochen) Femininendung aj, Ed. Meyer, Israeliten 265, auch nach der Theorie des P der ältere Name, der von Gott nachträglich in שֶּׂרָה umgeändert ist 1715. Weiter über Sara vgl. zu 1129. — Für das schwierige אַנְּיָם lese man nach Sam LXX VetLat Vulg מַלָּא אַבָּי. — Den Grund des Auszuges Teraḥs gibt P nicht an, wie er auch den Auszug Abrahams nicht motiviert haben wird; ihn interessiert nur die fatsache, nicht ihr Motiv, die Bewährung des Glaubens vgl. oben S. 141. Die spätere Zeit denkt wie bei Abrahams Auszug an eine Vertreibung durch die götzendienerischen Chaldäer Judith 56-9 vgl. auch Jubil 12. - 32 Nach dem masoretischen Text wird Terah 205 Jahre alt, webei er also nach Abrahams Auszuge noch 60 Jahre gelebt haben soll. Dagegen nach Sam lebt er im ganzen 145 Jahre, wonach Abraham erst nach Terahs Tode auswandert; so auch Act 74. Die Zahl des Sam ist für die ursprüngliche zu halten; das legt der Wortlaut von 31f. nahe Budde, 429ff. Die Zahl ist geändert worden, weil es 121 heißt: gehe aus deines Vaters Hause.

# Die Vätersage

ist ihrer Form nach die Geschichte einer Familie; der leitende Grundgedanke dieser Geschichte, so wie die Sammler sie aufgefaßt haben, ist, daß Gott sich diese Familie erwählt, um von ihr aus ein Volk Israel erstehen zu lassen. Jahves Vorsehung über den Anfängen Israels, das ist das Motto dieser Geschichte.

## Abrahamgeschichten.

#### Die Abrahamsagen von J und E,

#### Komposition und Charakter der Abrahamgeschichten bei J und E.

1. Aus Abrahams Stammbaum 1128—30 J<sup>a</sup>. 2. Abrahams und Lots Wanderung von Harran bis Bethel 121—8 J<sup>a</sup>. 3. Abrahams Zug nach Ägypten 129—20 J<sup>b</sup>. 4. Abrahams und Lots Trennung zu Bethel 13 J<sup>a</sup>. 5. Der Bund Jahves mit Abraham 15 J<sup>b</sup>E. 6. Hagars Flucht 16 J<sup>b</sup>. 7. Jahve bei Abraham in Hebron 181—16αα J<sup>a</sup>. 8. Abrahams Fürbitte für Sodom 1816αβ—33 (im wesentlichen eine Weiterausspinnung) J<sup>r</sup>. 9. Lots Gastfreundschaft und Rettung, Sodoms Zerstörung 191—28 J<sup>a</sup>. 10. Lot zeugt Moab und Ameion 1930—38 J<sup>a</sup>. 11. Abraham in G<sup>a</sup>rar 20 E (Variante zu 129—20 J<sup>b</sup>). 12. Isaaqs Geburt 211—7 (Notiz) J<sup>b</sup>E (bei E Einleitung zu 219—21). 13. Ismaels Verstoßung und seine Rettung zu B<sup>a</sup>'eršeba' 219—21 E (Variante zu 16 J<sup>b</sup>). 14. Vertrag Abrahams mit G<sup>a</sup>rar 2122—34 EJ<sup>b</sup> (zweite B<sup>a</sup>'eršeba'geschichte bei E, Fortsetzung der Geschichte von Abraham in G<sup>a</sup>rar bei E). 15. Isaaqs Opferung 221—19 E. 16. Die Söhne Nahors, ein Stammbaum 2220—24 J<sup>r</sup> (gegenwärtig Einleitung zu 24 J). 17. Rebekkas Brautwerbung 24 J<sup>a</sup> und J<sup>b</sup>. 18. Die Söhne Abrahams von Q<sup>a</sup>tura 251—6 J<sup>r</sup> (Stammbaum, Nachtrag).

Diese Übersicht lehrt, daß in JE die Abrahamgeschichten ganz überwiegend nach J gegeben werden; namentlich im ersten Teil der Geschichten (Nr. 1—10, bis zum Ende der Lotgeschichte) ist J, allein abgesehen von Kap. 15, wo E wahrscheinlich mitbenutzt ist, (soweit wir erkennen können) ganz rein erhalten. Nur in den zweiten Teil der Geschichten (Nr. 11—18) sind größere und in sich zusammenhängende Partien aus E aufgenommen: so in Nr. 11—15; ganz rein liegt E vor in Nr. 11. 13. 15.

Interessant ist besonders die Betrachtung der Komposition des ersten Teils, der aus J stammt. Unter einzelnen dieser Sagen tritt in ihrer gegenwärtigen Fassung ein Zusammenhang hervor; es gehören zusammen Nr. 2. 4. 7. 9. 10; diese Stücke bilden zusammen einen Sagenkranz: Abraham und Lot sind zusammen aus Harran ausgewandert und bis Bethel gekommen (Nr. 2); dort aber haben sie sich getrennt: Lot zog in den Jordangau bis Sodom, Abraham blieb in Kanaan und wohnte in Hebron (Nr. 4). Jetzt nimmt die Erzählung zunächst den Faden Abrahams auf: Abraham empfängt zu Hebron drei Männer, die ihm zum Dank die Geburt eines Schnes weissagen und ihre Rückkunft übers Jahr versprechen (Nr. 7). Nun wendet sich der Erzähler zu Lot: in Sodom nimmt Lot die Männer freundlich auf, die Leute von Sodom aber wollen sie gar schänden. So retten die Männer den Lot, er flieht mit seinen Töchtern schließlich aufs Gebirge; Sodom aber wird vernichtet (Nr. 9). Hierdurch sind - so denkt die Sage (vgl. die Erklärung) -- die definitiven Sitze der Väter gegeben: Abraham wohnt von nun an in Hebron, Lot aber hat die Jordanaue verlassen müssen und wohnt fernerhin im »Gebirge«, d. h. alf den Bergen Moabs. Jetzt muß die Erzählung folgen, wie beiden Ahnherren Söhne geboren werden, von denen die gegenwärtigen Völker abstammen. Erhalten ist die Geschichte, wie Lot Moab und Ammon zeugt Nr. 10; diese Erzählung stammt also

nicht etwa aus anderer Quelle (gegen Kautzsch-Socin<sup>2</sup> A. 83, etwas anders Kautzsch<sup>3</sup> 33), sondern ist als Abschluß der Lotsage und als Gegenstück der Geburtsgeschichte Isaaqs schlechthin notwendig. Es fehlt der Schluß des Sagenkranzes: wie Isaaq geboren wurde, und wie er seinen Namen erhielt, weil seine Mutter »gelacht« hatte 1812, wie die Männer wieder erschienen 1810 u. s. w. (vgl. die Erklärung). - Zusammengehalten werden diese Sagen besonders durch das gemeinsame, deutlich durchgeführte Thema: von Abraham und Lot, ihren Wanderungen und letzten Sitzen und von ihren Nachkommen; dieser Sagenkranz beantwortet also die Frage: wie sind die Völker, die sich nach Abraham und Lot nennen, entstanden und zu diesen Sitzen gekommen? Ferner weisen die Sagen deutlich auf einander hin: Nr. 2, die Wanderung bis Bethel, ist nur ein Provisorisches und verlangt Nr. 4 als Fortsetzung. Wenn Nr. 4 dagegen Lot bis zum Jordangau geleitet, so ist dabei die Fortsetzung beabsichtigt, daß er später von da ins Gebirge gezogen ist, wo seine Nachkommen jetzt wohnen (am Schluß von Nr. 9); auch bereitet erstere Geschichte die zweite bereits ausdrücklich vor in 1313 (Sodoms Bosheit). Die folgenden Stücke des Sagenkreises (Nr. 7 und 9) setzen genau da ein, wo der Faden fallen gelassen ist; die Männer besuchen Abraham in Hebron und Lot in Sodom. Von Nr. 7 an sind die beiden Fäden einander ähnlich gestaltet: dieselben Männer sind es, die Abraham und Lot besuchen, und in kunstvoller Weise zusammengewoben: die Sodom-Lot-Sage (Stück Nr. 9 und 10) ist in die Abrahamgeschichten (Nr. 7 und das nicht erhaltene Schlußstück) eingestellt, indem die beiden Teile der Abrahamgeschichte als »Rahmen« (zum Ausdruck vgl. die Einleitung § 3, 19) der Sodom-Lot-Sage verwandt worden sind. Um diese komplizierten Massen aber zur organischen Einheit zusammenzufassen, ist im ersten Teile der Abrahamgeschichte 1810 auf den zweiten Teil verwiesen worden; ferner hat man zwei kleine Zwischenstücke geschaffen, welche die Abraham- und Lot-Sage fest zusammenschließen sollen: darum heißt es, daß die Männer von Abraham zu Lot gehen - eine sehr einfache und wie selbstverständliche, aber ebendarum höchst gefällige Art, beide Sagen zusammenzubinden; hiermit aber noch nicht zufrieden, hat man den Faden noch stärker gewoben, indem man erzählte, wie Abraham die Männer bis zum Anblick von Sodom geleitet und mit ihnen über Sodom spricht 1816aβ. b. 20-22a, ja wie Abraham am folgenden Morgen an den Ort zurückkehrt 1927f. In diesem zweiten Teile des Sagenkranzes läßt sich also die Arbeit der Sagensammlung und der übernommene Stoff wohl unterscheiden. Die Sagen 1) von Abraham zu Hebron, 2) von Lot zu Sodom, 3) von Ammon und Moabs Geburt haben als selbständige Sagen vorgelegen; der verbindende Faden wird die Hinzufügung der Sammler sein. Daß gerade die beiden Erzählungen von Abraham zu Hebron und von Lot zu Sodom sich angezogen haben, ist durch ihre Äbnlichkeit begründet: in beiden Sagen werden göttliche Wesen von Urvätern bewirtet; zugleich aber stehen beide Erzählungen in schönem Kontrast zu einander: die wundervolle Gastfreundlichkeit Abrahams, die Gott so herrlich belohnt, und die schändliche Art der Sodomiten gegen die Fremden, die Gott so furchtbar bestraft. Schließlich sind auch die beiden Teile der Sodom-Lot-Sage (Nr. 9 und 10) dadurch zusammengebunden, daß die Töchter Lots, Hauptpersonen in Nr. 10, schon in Nr. 9 auftreten: die Situation, in der sie der Erzähler in Nr. 9 vorführt, ist eine Variation des Motivs der Sage von Nr. 10: in der Sage empfangen sie von ihrem Vater; der Erzähler setzt hinzu, daß sie bereits verlobt, aber noch Jungfrauen waren und in die Gefahr kamen, geschändet zu werden. Vergegenwärtigt man sich die Schwierigkeit, die solche Sagensammler zu überwinden hatten, diese doch gewiß ursprünglich in manchen Zügen gegen einander spröden Sagen zur Einheit zusammenzuschmieden, so kann man die Kunst dieser Dichter von Gottes Gnaden nicht hoch genug rühmen. - Während sich also im zweiten Teile des Sagenkranzes die ursprünglichen Sagen und die Hinzufügungen der Sammlung deutlich abheben, bildet der erste Teil (Stück Nr. 2 und 4) in sich selbst und mit dem zweiten Teile (Nr. 7 und 9) eine so geschlossene Einheit, daß die einzelnen Stücke als selbstständige Erzählungen kaum denkbar sind: so ist die Pointe der Bethel-Erzählung (Nr. 4) nur aus der Sodomgeschichte zu verstehen vgl. die Erklärung. Solche weitgehende Verschmelzung der Sagen wird man kaum geneigt sein auf die Rechnung eines einzelnen Künstlers zu setzen: denn so frei und bewußt haben die Sammler mit ihren Stoffen, an deren Wahrheit sie doch glaubten, kaum geschaltet. Die Hand eines einzelnen Erzählers kann man am ehesten noch in der Geschichte vom Auszuge finden, vgl. die Erklärung S. 167. Demnach lehrt diese Art des ersten Teiles, daß die ganze Sammlung nicht von einem Schriftsteller herrührt, sondern daß sie in mündlicher Tradition allmählich erwachsen ist, wenn auch zuletzt ein einzelner und höchst bedeutender Dichter darüber gekommen sein mag. Diese Sammlung dürfen wir, nach ihrem Interesse für Hebron, in Hebron selber suchen. Zu dieser Sammlung dürfen wir noch rechnen Nr. 1, die Einleitung zur Abrahamgeschichte, und die eine Quelle in Nr. 17, worin Abrahams Tod erzählt und zugleich der Übergang zur Isaaggeschichte gegeben wird.

In diesen Sagenkranz sind später, von anderer Hand, andere Abrahamsagen eingesetzt worden; diese Zusätze sind nicht nur Nr. 3, Abrahams Zug nach Ägypten, ein Stück, das Wellhausen (Composition 3 23) bereits als spätere Hinzufügung erkannt hat, sondern ebenso Nr. 5, der Bund Jahves mit Abraham, und Nr. 6, Hagars Flucht. Auch die beiden letzteren Stücke unterbrechen die Erzählung von Abrahams und Lots gemeinsamen Schicksalen und zerstören den engen Zusammenhang zwischen Nr. 4 und 7. Diese beiden Stücke, die aus anderer, aber verwandter Quelle stammen (und, ebenso wie Nr. 3, deshalb, weil sie später in den Sagenkranz eingesetzt worden sind, nicht auch jünger als dieser zu sein brauchen), schienen an dieser Stelle zu passen: ehe Isaaq, der wirkliche Erbe, angekündigt wird (Nr. 7), muß zunächst im allgemeinen ein Erbe verheißen (Nr. 5) und der falsche Erbe, Ismael, abgetan sein (Nr. 6) - Von Nr. 11, Isaaqs Geburt, gehört 216b. 7 jedenfalls nicht zum Sagenkranz; die in 1810. 12 angekündigte Fortsetzung ist nicht erhalten. - Zu diesen Hinzufügungen gehört ferner wohl die Erzählung vom Vertrage in Be'eršeba' bei J (in Nr. 14): nach dem Hauptfaden ist Abraham, wie es scheint, nach der Einwanderung Zeit seines Lebens in Hebron geblieben; ferner die zweite Quelle der Rebekkageschichte (in Nr. 17).

Andersartiger Herkunft als diese Hinzufügungen, die sämtlich selbständige Erzählungen sind, ist Nr. 8, Abrahams Fürbitte, eine Ausspinnung aus späterer Zeit vgl. die Erklärung. Hinzufügungen dritter Hand und nur in weiterem Sinne zu J zurrechnen sind weiter die beiden zusammengehörigen Stammbäume Nr. 16 und 18: die Angaben von Nr. 16 stimmen mit keiner der beiden Quellen von Nr. 17 überein, vgl. die Erklärung.

Demnach lassen sich vier Stadien erkennen: I. die einzelnen Sagen, II. der Sagenkranz von Lot und Abraham, eine erste Sammlung, »Ja«, III. Hinzufügung weiterer Sagen, »Jb«, IV. Weiterausspinnungen, Weglassungen, weitere Hinzufügungen, »Jr«. So sind wir im stande, auch hier in die Entstehung von »J« einen Blick zu tun.

Auch die aus E entnommenen Stücke bilden gegenwärtig keinen organischen Zusammenhang; ursprünglich gehören die beiden Gerarsagen zusammen: Nr. 14 ist die natürliche Fortsetzung von Nr. 11. Dazwischen ist Nr. 13 (Ismaels Verstoßung) gestellt worden, weil es ebenso wie Nr. 14 von Be'eršeba' handelt; zu Nr. 13 gehört Nr. 12 als Einleitung. Auch bei E lassen sich also an dieser Stelle zwei Sammlerhände unterscheiden.

Beachtenswert ist, daß die Stücke aus E sämtlich Varianten zu Jb sind, während der Sagenkranz Ja keine Parallele in E hat. Wir werden daher annehmen dürfen, daß auch diese Stücke des »Jb« einem Sagenbuche entnommen sind, wenn wir auch hier, wo die Stücke ziemlich unabhängig von einander stehen, kaum von einem »Sagenkranz« reden dürfen; doch ist fast allen diesen Stücken gemeinsam, daß sie sich Abraham nicht in Hebron an einem Ort sitzend sondern im Süden Palästinas, im "Negeb und seiner Umgebung umherwandernd denken (nach Nr. 3 vom Negeb nach Ägypten und wieder zurück, in Nr. 6 nicht allzuweit von Lahaj-roi, nach Nr., 14 in Be'eršeba', vgl. auch

Nr. 17; der erste Teil der Stücke (Nr. 3. 5. 6. 12) handelt von Sara und dem Kinde, das sie gebären soll. Diese Quelle J<sup>b</sup> ist mit E wurzelverwandt, während J<sup>a</sup> beiden gegenüber eine selbständigere Stellung einnimmt.

Die (übrigens nicht sehr wichtige) Frage, wie sich die beiden Quellen der Urgeschichte Jo und Ji zu den Abraham-J-quellen Ja und Jb verhalten mögen, wage ich nicht zu beantworten. Im Druck hat Ja die Lettern von Jo, Jb die von Ji bekommen.

Eine andere Scheidung der J-Stücke stellt Sievers II 263 ff. auf; vgl. zu der »Metrik« in der Genesis die Einleitung § 3, 2.

Der Grundgedanke der Abrahamerzählungen, wie sie das jahvistische Buch zusammengestellt hat, ist Jahves Gnade und Weisheit, die sich den Stammvater erwählt, ihn durchs Leben geleitet, beschirmt und segnet, ihm den ersehnten Sohn schenkt, der den Stamm fortsetzt, diesem eine rechte Lebensgefährtin zuführt und ihm selber ein schönes Ende bescheert (Haller 38). Abrahams Tat aber ist der unbedingte Gehorsam, der sich voller Vertrauen seinem Gott unterwirft. So war der Urahnherr Israels — das will das Buch sagen —, und so sollt ihr, seine Söhne, auch sein! — Eine eigentümliche Färbung bekommen die Erzählungen dadurch, daß Abraham, der spätere Vater eines so großen Volkes, jetzt noch ein Einzelner ist; um so schwieriger ist es für ihn, den Verheißungen zu glauben, um so größer sind die Gefahren, um so schwerer die Versuchungen, bis sich alles zum guten Ende wendet. So segnet Gott, die auf ihn von Herzen vertrauen.

#### 16. Aus Abrahams Stammbaum bei Ja 1128-30.

———————— <sup>28</sup> Haran aber starb vor seinem Vater Teraḥ im Lande seiner Geburt, in Ur-Kasdim. <sup>29</sup> Abram und Naḥor nahmen sich Weiber; Abrams Weib hieß Saraj, und Naḥors Weib hieß Milka, die Tochter Harans, des Vaters der Milka und der Jiska. <sup>30</sup> Saraj aber war unfruchtbar; sie hatte keine Kinder.

Aus Abrahams Stammbaum bei Ja 1128—30. Quellenkritik vgl. oben S. 156f. Vom Stammbaum Abrahams bei J sind nur diese Schlußnotizen erhalten. J hatte sie der Abrahamgeschichte voraufgestellt, weil sie zum Verständnis der folgenden Geschichten notwendig sin J: um Nahor und Milka müssen wir wissen wegen 24, weil Rebekka von ihnen stammt (vgl. auch 2220 ff.); Saras Kinderlosigkeit ist die Voraussetzung für fast alle folgenden Erzählungen, auch für den Auszug: der Glaube Abrahams an Gottes Verheißung, er solle einst ein großes Volk werden 122, ist um so bewunderungswürdiger, als er damals noch nicht einmal einen einzigen Sohn hatte. — Die Frage, ob das Stück zu Ja oder Jb gehört, ist bei einem so kleinen Stück von untergeordneter Bedeutung. Beide Quellen müssen ja solche einleitenden Notizen über Abraham gebracht haben. Oben ist das Stück zu Ja gerechnet worden, weil darin nicht von der Vaterstadt, sondern allgemein von dem Geburtslande Harans gesprochen wird vgl. zu 24.

Zu den Namen Abram Nahor Haran Saraj vgl. oben S. 157 f. Haran wird hier näher bestimmt als »Vater der Milka und Jiska«; Milka und Jiska müssen also damals bekanntere Gestalten gewesen sein als Haran; ähnlich ist es, wenn Abel »Qains Bruder« heißt 42. Alle diese Namen, die jetzt halb verschollen sind, werden einst wohlbekannte Sagenfiguren gewesen sein. — Das »Land der Geburt« Harans ist Aram-Naharaim vgl. oben S. 157. — Man vermißt eine Notiz über die Abstammung der Sara; eine solche Angabe ist wohl wegen 2012 später gestrichen worden, Ed. Meyer, Israeliten 238 f. — Es fällt auf, daß das Weib des Erstgeborenen, des verehrten Stammvaters, nur ¬¬¬¬» »Fürstin«,

und das Weib des zweiten Sohnes, des Aramäers, מָלֶבֶּה «Königin« heißt; diese Schwierigkeit würde verschwinden, wenn man babylonischen Ursprung der Namen annimmt, wo šarratu »Königin« und malkatu »Fürstin« bedeutet. Šarratu ist der Name der Göttin von Harran, des Weibes des Mondgottes Sin, des Gottes dieser Stadt; Malkatu heißt die gleichfalls zum Götterkreis von Harran gehörige Ištar, die Tochter des Mondgottes. Vielleicht ist damit die ursprüngliche Bedeutung der Namen Sara und Milka gegeben. Ist diese Vermutung richtig, so wäre Abraham, der Mann der Sara, hier an die Stelle des Gottes von Harran getreten. Auch der Name Labans, der in Harran wohnt (hebr. בבה poet. = »Mond«), könnte eine Reminiszenz an den Mondkultus von Harran sein. Vgl. Jensen, ZA XI 298ff., Zimmern KAT's 364. In Israel ist — dies wäre mit Sicherheit zu sagen - diese ursprüngliche Bedeutung der Gestalten Abrahams und seiner Angehörigen in der gegenwärtigen Tradition längst vergessen; und auch in den Sagen ist nichts, was uns den Gedanken an diese Götter nahelegte. Doch wird die Herkunft Abrahams und seines Kreises aus harranischen Gottheiten von Ed. Meyer, Israeliten 238 A. 4, 245 A. 3 lebhaft bestritten, der dagegen die Behauptung erneuert, Sara sei = arab. Šarâ, Name einer Lokalität, und in dem Namen des nabatäischen Gottes Dusares = Herr von Šara enthalten (267 ff.); vgl. darüber die Einleitung § 4, 10. – 28 צַל־פָּנֵי coram: der Vater mußte den Tod seines Sohnes mitansehen. - 29 mgen Sg § 146f. - 30 mg hier und II Sam 623 Ketîb Or; Sam ילד ; ילד ist wahrscheinlich Schreibfehler.

#### 17. Abrahams Berufung und Zug nach Kanaan J. 121-4a - - 6-8.

<sup>1</sup>Jahve sprach zu Abram: Gehe du aus deinem Vaterlande, deinem Geschlechte und deines Vaters Hause in das Land, das ich dir weisen will; <sup>2</sup> so

Disposition: Das Stück ist sehr übersichtlich disponiert: 1) der Befehl auszuziehn 1-3; 2) der Auszug 4 und 6-8. Im ersten Teil verheißt Jahve, Abraham ein Land zu zeigen 1, im zweiten zeigt er es ihm 7.

1—3 Abrahams Berufung. 1 Jahve spricht; wie er ihm erschienen ist, wird nicht erzählt. Diese inkonkrete Art, die von den alten Erzählungen in J (vgl. das Gegenstück in 18f.) stark absticht, ist das Zeichen verhältnismäßig späten Stils; auch sonst fehlen dieser Sage die konkreten Züge sehr. Zu dieser inkonkreten Erzählungsart vgl. oben S. 43f. Jahve verlangt von Abraham das Allerschwerste: er soll scheiden aus Heimat, Geschlecht, Familie; ähnliche Hervorhebung der starken, entgegenstehenden Instanzen in der ähnlichen Stelle 222. Der Antike lebt in der Heimat im sicheren Schutz der großen und kleinen Verbände II Reg 413; in der Fremde ist er vogelfrei; Verbannung ist gleich Tod II Sam 14, — Als Vaterland Abrahams gilt bei Ja Aram-Naharaim 2410; von Ur-Kasdim verlautet bei J nichts vgl. zu 1128. Charakteristisch ist, daß nicht von einer Vaterstadt Abrahams gesprochen wird; dies ist wohl kein Zufall: Abrahams Vorfahren werden hier nicht als Städtebewohner gedacht; vgl. zu 24 und oben S. 157. — Dazu soll Abraham ziehen in ein Land, das Gott ihm noch nicht einmal nennt: Gott machte es ihm nicht leicht. Einen Grund fügt Gott nicht hinzu

will ich dich zu einem großen Volke machen, und dich so segnen und dir so hohen Namen verleihen, 'daß er ein Segenswort werden soll'. 3Ich will segnen,

(wie 222); darin eben bewährt sich der wahre Glaube (nach Auffassung der hebräischen Antike), daß er nach Gründen Gottes nicht fragt. So wird dem Abraham von Gott die schwerste Glaubensprobe auferlegt. Der Erzähler aber weiß es natürlich, was Jahve mit diesem Befehl beabsichtigt: so will sich Jahve ein Volk Israel, das »besonders wohnt«, schaffen und es nach Kanaan führen. Die Sage erklärt also hier, wie es kam, daß Israel ein selbständiges Volk geworden und in den Besitz von Kanaan gekommen ist. - Die Sage spiegelt damit Völkerverhältnisse wieder: wie Abraham aufs geratewohl in die weite Welt zieht, neuen Wohnsitz sich zu erwerben, so ziehen die Völker, denen die heimischen Verhältnisse unerträglich geworden sind, in die Ferne, um sich Land zu suchen; man denke z. B. an den Zug der Cimbern. Parallel der Wanderung Abrahams aus Aram nach Kanaan sind die Wanderungen Rebekkas und Jaqobs; über den etwaigen historischen Hintergrund vgl. das Allgemeine 2. 3 S. 167 f. — Die israelitische Sage schaut das Israel der Urzeit als eine Einzelperson an; und als Motiv des Auszugs erzählt sie nicht etwa von Hungersnot, Feindesbedrängnis oder ähnlichen Volksverhältnissen, sondern von einem persönlichen Motiv. Dies Motiv aber ist - und dies ist die eigentümliche religiöse Hoheit der israelitischen Sage - eine Glaubensprobe. - Von den späteren theologischen Reflexionen (die schon das Judentum kennt, vgl. oben S. 158), daß der Auszug nötig gewesen sei, um die monotheistische Religion Abrahams von der Ansteckung durch die sich immer mehr verschlimmernden Völker zu bewahren, weiß diese alte Sage nichts; ebensowenig wird bei J im folgenden dargestellt, daß die nicht-israelitischen Nachkommen Abrahams von Jahve und der wahren Religion wieder abgefallen seien; nicht darin, daß Abraham Jahve, sondern darin, wie er Jahve verehrt hat, erscheint er hier vorbildlich. Einen Anlaß zu der späteren Anschauung bietet dagegen Jos 242 E, wonach die Vorfahren Abrahams andere Götter verehrt haben. | - 2. 3 Die hinzugefügten Verheißungen sind wie alle Patriarchen-Segen nicht beliebig erfunden, sondern betreffen ganz bestimmte Verhältnisse der Gegenwart vgl. oben S. 80. - Immer wieder kommt dabei das Wort »Segen« vor: Jahve überschüttet Abraham mit Segen. - 2 Die Sage steht staunend still vor dem Geheimnis, daß aus einem Manne ein ganzes Volk ausgegangen ist (vgl. oben S. 148); woher kommt das? Die Antwort lautet: diese wunderbare Vermehrung ist die Wirkung eines wunderwirkenden Gotteswortes. »Blickt auf Abraham, euern Vater, denn als einen Mann hab ich ihn berufen, aber ich segnete ihn und machte ihn viel« Jes 512. - Diese Weissagung ist, wie es die Natur der Sache mit sich bringt, die gewöhnlichste Verheißung an die Väter vgl. 1316 155 179. 6. 16 1818 264. 24 3511 463 u. a.; sie ist, denkt der Erzähler, jetzt erfüllt Num 2310. - Auch die folgenden Verheißungen antworten auf Fragen der Gegenwart: weshalb ist Israel ein so weitberühmtes, gottgesegnetes Volk? Diese Versprechungen beziehen sich also nicht auf Abraham allein, sondern zugleich auf seine Nachkommen: Abraham wird noch jetzt in Israel von Gott gesegnet. Am deutlichsten ist dies bei der Verleihung des Landes 127. - Du sollst ein Segen werden«, d. h. dein Name soll als Segenswort gebraucht werden, d. h. man wird sagen: mögest du gesegnet werden wie Abraham (zum Wortlaut vgl. Zach 813 Prov 107 Ps 217; zum Sinn vgl. v. 3); oder allgemeiner: du sollst ein Gegenstand des Segens werden vgl. Ps 3726 Jes 1924. Da der Imperativ mit Kopula nach dem Kohortativ die zu erwartende Folge ausdrückt § 110i, so scheint die konkretere Fassung besser zu sein: daß du ein Segenswort wirst. Am besten ist wohl mit Giesebrecht (Gottesname 15) min zu lesen, wonach oben übersetzt ist. Winckler, Forschungen III 406 will ההיה אברכה lesen und dies als Variante des folgenden מואברכה מואברכה מואברכה fassen. - Auch diese Verheißungen sind nach Meinung des Erzählers gegenwärtig erfüllt: Israel ist jetzt ein sehr großes, weitberühmtes Volk; ebenso die folgenden. 3 דּרָשַנִּירָּה (so Hebr. Hss. Sam LXX Peš Vulg vgl. 2729 Num 249 Ball, Kittel) ist nach der Paraldie dich segnen, und 'die dich verwünschen', verfluchen; daß sich alle Geschlechter der Erde mit dir segnen sollen!

<sup>4</sup>Da ging Abram hin, wie ihm Jahve befohlen hatte; und Lot zog mit ihm. Abram war 75 Jahre alt, als er aus Charran zog; <sup>5</sup>da nahm Abram Saraj, sein Weib, und Lot, seines Bruders Sohn, und alle Habe, die sie gewonnen hatten, und alle Seelen, die sie in Charran erworben hatten; so zogen sie aus, um ins Land Kanaan zu ziehen. Und sie kamen ins Land Kanaan. <sup>6</sup>Dann zog Abram durch

lele vorzuziehen. Die Wortstellung in sa chiastisch, feierlich. Alle anderen, Menschen und Völker, verspricht Gott so zu behandeln, wie sie sich selber zu Abraham und Israel stellen: ihren Feinden ist Jahve Feind, ihren Freunden Freund; stets will er für Israel Partei nehmen. Beispiele sind, wie Jahve um Abrahams willen Pharao und Abimelech schlug, wie er Jaqob gegen Laban half, wie er das Haus des Ägypters um Josephs willen segnete, wie er Moab, dessen König Israel verfluchen wollte, durch eben den Seher, den er herbeigeholt hatte, selber verfluchen ließ Num 23 f. Hier spricht sich unbefangen die volkstümliche Stimmung aus, welche die Propheten später so bitter bekämpft und doch selber selten ganz überwunden haben. - Das Wort »mit dir sollen sich alle Völker segnen« wird häufig wiederholt 1818 2218 264 2814. »Sich mit jemandem oder mit jemandes Namen segnen« (Niphal oder Hithpael) bedeutet sjemandes Namen beim Segensspruch erwähnen«, d. h. wenn man sich etwas Gutes wünscht, nichts Besseres sich wünschen können als das Schicksal des Betreffenden vgl. Ps 7217 Gen 4820 Jer 42 und den Gegensatz Jer 296. 22 Jes. 6515f. Zach 813 Ps 1029, Beispiele Ruth 411f. So spricht die Antike ihre Bewunderung für das Glück eines Menschen aus, Stade, Bibl. Theol. 152. Die spätere Zeit verstand das Wort in passivem Sinne »durch dich sollen gesegnet werden« von dem geistlichen Segen, der durch Israel zu allen Völkern kommen soll; so die Versionen JSir 4421LXX Gal 38 Act 325 und noch einige Neuere wie Driver, Procksch 290 A. 1. Aber hier handelt es sich nicht um Dinge, die zur Zeit des Erzählers noch ausstehen, sondern die zu seiner Zeit erfüllt sind (anders denkt darüber das Judentum, das in seiner elenden Gegenwart die Väterverheißungen unmöglich erfüllt sehen konnte vgl. Zach 813); ferner ist der Gedanke, daß die Jahvereligion auf alle Völker übergehen soll, so weit wir wissen, viel späterer Herkunft (Jes 19); schließlich würde dieser universale geistliche Ausblick 3b in starkem Kontrast zu dem volkstümlichen Partikularismus sa stehen. Die spätere Zeit hat in viele Stellen der Genesis und besonders in die Verheißungen die damaligen apokalyptischen Anschauungen und Spekulationen eingetragen; so beim »Protevangelium«; so setzen die Späteren an die Stelle Kanaans, des Landes, das Abraham verheißen wird, die Herrschaft über die Welt Rom 413; in Gen 15 las man hinein, Abraham sei von Gott das Ende der Welt IV Esr 314 und das himmlische Jerusalem Ap Bar 44. gezeigt worden; vgl. weiter Gal 316 Hbr 1110.13 u. a. m. Nach unserer Erklärung ist also 3b sachlich identisch mit 2b. - Die Sage stammt nach dem Obigen aus einer Glanzzeit Israels: Israel erscheint sich selber als ein sehr zahlreiches Volk von Gott gesegnet und beschützt, hochberühmt und gepriesen unter den Völkern. Auf sein Renommee unter den Völkern hat das ehrliebende Israel immer einen hohen, oft zu hohen Wert gelegt.

4a. — — 6—8 Auswanderung Abrahams und erste Wohnsitze in Kanaan. Ganz ähnlich ist die Tradition von Jaqob, der gleichfalls aus Aram über Sichem nach Bethel gezogen ist. — 4a Daß Lot Abraham begleitet hat, wird zur Vorbereitung der folgenden Erzählungen von Lot 135ff. 19 erzählt, die also von derselben Hand stammen, vgl. oben S. 159f. und das Folgende. Von Lot muß J bereits gesprochen haben. Über die Art seiner Verwandtschaft mit Abraham erfahren wir aus J nichts, weil uns der Stammbaum Abrahams in J nur bruchstückweise erhalten ist. — 6. 7 In eine unbekannte Ferne ist Abraham ausgezogen 4a; er hat den Boden Kanaans betreten, nicht

das Land bis zur Stätte von Šochem (Sichem), bis zur Orakelterebinthe. Die Kanaanäer waren damals im Lande. <sup>7</sup>Da erschien Jahve dem Abram und sprach 'zu ihm': deinem Samen will ich dies Land geben. So baute er daselbst dem Jahve, der

wissend, daß dies das Land sei, das Gott gemeint habe (hier die Lücke); er ist im Lande bis Sichem gekommen 6a; nun aber erscheint ihm Gott zum zweiten Male und spricht zu ihm (12 Sam LXX Peš Vulg Ball vgl. Kittel): deinem Samen will ich dies Land hier geben 7! Ein wundervolles Wort! »Abraham war ein einzelner Mann und bekam das Land zum Besitz« Ez 3324. - Diese Zusage Gottes ist, so denkt die Sage wohl, mehr als die Verheißung ib; denn davon, daß Abraham einst ein Land besitzen solle, war 1b noch nicht die Rede. So belohnt Gott den Glauben an sein Wort, indem er noch Köstlicheres schenkt, als er versprochen hatte. Vgl. zu dieser schönen Steigerung das ähnliche Motiv der Noahgeschichte 71ff. Die Verheißung des Landes ist ein besonders häufiger Zug 1315 1518 263 2813 178 3512; die Sagen beantworten damit die Frage, warum Kanaan Israel gehöre. - Sichem (>Rücken« d. h. Wasserscheide), alte Kanaanäerstadt, auf dem Gebirge Ephraim, zwischen Ebal und Garizim, erscheint oft in alten Geschichten (Gen 3318ff. 34 354 4822 Jos 2425f. 32), muß also in alter Zeit große Bedeutung besessen haben; Sichem wird schon bei einem Feldzuge Sesostris III erwähnt (Ed. Meyer, Israeliten 413), nach den Tell-Amarna-Briefen 18510 war es wohl die Metropole in Mittelkanaan, Steuernagel, Isr. Stämme 120f.; unter Gideon von Israel abhängig, von Abimelech erobert und zerstört Jdc 9, wieder aufgebaut und ein Zentrum Israels I Reg 121.25, Hauptsitz der »Samaritaner«, unter den Römern Flavia Neapolis, jetzt Nâbulus; vgl. Guthes BW s. v. Über die Kultusstätten und die Geschichte von Sichem Ed. Meyer, Israeliten 413 ff. 542 ff. — Die genaue Angabe des Ortes ist der Sage keine gleichgültige Notiz, sondern eine Hauptsache: an dem bedeutendsten Orte des Landes bekommt Abraham die Weissagung vom Besitz des Landes; zugleich antwortet der Erzähler so auf die Frage, weshalb die Stätte (pipp = heilige Stätte wie 22sf. 2811, 19 II Reg 511 Jer 712 u. a., ebenso ὁ τόπος III Mak 19) heilig sei, oder konkret: weshalb unter dem Baume dieser Stätte ein Altar stehe. Die Antwort lautet: weil Jahve unter diesem Baum dem Abraham erschienen ist; daran hat Abraham erkannt, daß Jahve hier zu erscheinen liebe, und ihm darum diesen Altar aufgestellt. Dieser Abraham-Altar ist also der gegenwärtig dort stehende, der Sage wohlbekannte Altar. Gewidmet ist er »dem Jahve, der ihm erschienen war«, also nicht Jahve überhaupt, sondern diesem besonderen Jahve; zu dieser leise anklingenden Differenzierung vgl. 1613 351. Interessant ist, daß die Sage den Baum für älter hält als Abraham; so uralt erschien er ihr. - Über Baumverehrung in Israel vgl. Benzinger 2 316, Stade, Bibl. Theol. § 53, Greßmann 55. Über 155, vielleicht von by Gott abzuleiten, vgl. Stade, Bibl. Theol. 112 A. 2. — Der Baum heißt מַלְּיָהָ בּּוֹיָהָ בּּוֹיָה ist ein אַלהָּים, Gottesmann, der sich darauf versteht, Orakel zu geben; auch die orakelgebende Gottheit selbst kann so heißen Jes 30%. 'Solche Orakel wurden im alten Israel vielfach in privaten und öffentlichen Nöten gefordert (Beispiele Gen 2522f. I Sam 96ff. Num 511ff. Ex 228 Jon 17 u. a. m.); es gab vielerlei Arten, wie man Orakel von Gott erlangen konnte. 'So dürfen wir wohl den Namen des Baumes als »Orakelterebinthe« deuten und annehmen, daß man dem Baume Orakel zu entloeken wußte; »Orakel und Omina von heiligen Bäumen oder an Baumcultus-Stätten sind unter allen Völkern sehr verbreitet«, W. Robertson Smith, Rel. der Semiten 149, Bötticher, Baumkultus der Hellenen XI; man denke an die Eichen von Dodona. Die Stimme des Baumes wird im Rauschen seiner Zweige vernommen und vom Wahrsager oder Priester gedeutet; vgl. die Prophetin Debora unter der Palme von Bethel Jdc 44f. - Vom אַכֹּוֹן מּוֹבֶה (so, Sing. LXX Sam) hören wir wieder Dtn 1130; der Hebr. hat an dieser Stelle deu Plural: in späterer Zeit hatte also der Baum Samen bekommen. Nach Dtn 1130 stand er bei dem »Gilgal« d. h. einem »Steinkreise« (vgl. Benzinger 2 42); Gilgal gegenwärtig Gulêğil (vgl. Buhl, Palästina 202f.). Mit diesem Baum ist wohl der Jdc 96 genannte

ihm erschienen war, einen Altar. <sup>8</sup> Von da rückte er weiter vor aufs Gebirge hin, östlich von Bethel und schlug sein Zelt auf, Bethel im Westen, ha'Aj im Osten; daselbst baute er Jahve einen Altar und rief Jahve bei Namen an.

identisch; danach stand am Banm ein heiliger Stein: בַּיִב Variante oder absicht liche Entstellung von הבשבי; die israelitische Sage erzählt, daß Josua diesen Stein sim Heiligtum Jahvese errichtet habe Jos 2426; nach anderer Tradition stammt er von Jaqob Gen 3320 (vgl. zur Stelle), der den heiligen Bezirk durch Kauf erworben 3319 und unter dem Baume auch Gottesbilder vergraben haben soll 354. Daselbst wurde auch das Grab Josephs gezeigt Jos 2432. Davon zu unterscheiden ist der an anderer Stelle gelegene אלין מינינים Jdc 937, Gall, Kultstätten 115. - Die spätere Zeit hat die heiligen Bäume verpönt Jes 129 Dtn 12 u. a., als kanaanäische Stätten, was sie ja auch in der Tat ursprünglich gewesen sind. Die Sagen, die diese Bäume verherrlicheen, sind demnach älter als die Prophetie, anderseits in Israel jünger als die Einwanderung. - 8 אַהָלָה zum Suffix § 91e. - Warum bleibt Abraham nicht in Sichem, sondern zieht nun noch weiter? Hierfür bringt die Sage keinen inneren Grund Der äußere Grund aber, der die Sage zwang, so zu erzählen, war der, daß die Tradition Abrahams Namen mit mehreren Orten in Verbindung brachte; also mußte der Ahnherr von Sichem weiter gezogen sein, um auch die anderen Stätten zu gründen. - Die Sage stellt sich hier Abraham als Nomaden vor (deutlicher ist das Nomadentum Abrahams bei Jb vgl. oben S. 161): doch ein letzter Rest historischer Erinnerung, denn so ist Israel einst gewesen; speziell als Nomaden, der durch das Kulturland zieht: so zogen in historischer Zeit die Qeniter in Kanaan. umher. - Die neue Stätte, die er stiftet, ist demnach zwischen den alten kanaanäischen Städten Bethel und ha'Aj gelegen, also südlich von Sichem; Abraham hielt die Wanderrichtung von Norder nach Süden bei. Über die Lage von ha'Aj vgl. Buhl, Palästina 177, Guthe, BW s. v. Ai. Hier zwischen Bethel und ha'Aj scheint die heilige Stätte von Bethel gelegen zu haben, also außerhalb der Stadt Bethel, östlich davon. Die Stätte ist ein berühmtes Wallfahrtsheiligtum: Abraham gründet also bei seinem ersten Verweilen im späteren Nordreich die beiden größten Heiligtümer der alten Zeit. Eine andere, bei weitem konkretere Tradition leitet das Heiligtum Bethel von Jaqob ab 2810ff. 351ff. JE; beide Varianten schließen sich aus; was auch daran deutlich ist, daß Jaqob die Heiligkeit des Ortes erst entdeckt. Die konkretere Jaqob-Tradition scheint die ältere zu sein; Abrahams Name ist also vielleicht erst nachträglich auf Bethel übertragen worden. Weiteres über Bethel zu Gen 2810ff. - Daselbst »rief er den Namen Jahves an«; das Wort ist Terminus von der Gottesverehrung vgl. zu 426. Abraham vollzieht den Kultus selber, wie auch an anderen Stellen 159ff. 2127. 32 229, und wie die anderen Urväter 43f. 820 3154 357; Priester treten in den Vätersagen noch nicht auf; die Erzählungen halten fest, daß diese Geschichten zu einer Zeit spielen, ehe Israel ein eigentliches Priestertum besaß. Vgl. Haller 73 f.

#### Allgemeines über die Auszugssage.

- 1. Die Erzählung ist sehr wenig konkret und kaum eine "Geschichte" zu nennen, daher in dieser Form für jung zu halten. Vorgefunden hat der Erzähler wohl nur die "Notizen", daß Abraham aus Aram-Naharaim gekommen, und daß er die Altäre von Sichem und Bethel gestiftet habe. Diese "Notizen" hat er zu einer Art "Geschichte" ausgeführt, die er wie ein Motto vor die Abrahamgeschichten gesetzt hat. So sollen wir Abraham beurteilen: er ist der Gläubige, Gehorsame und darum Gesegnete.
- 2. Seit dem Bekanntwerden def keilschriftlichen Nachrichten ist auf die Notiz von Abrahams Heimat und Auszug besonderer Nachdruck gefallen. Immer wieder hat man versucht, hier religionsgeschichtliche Beziehungen zu finden, sei es, daß man sich Abraham von der babylonischen Religion, etwa von der Mondreligion in Ur-Kasdim und Harran, oder wenigstens von der babylonischen Kultur abhängig vorstellte, sei es, daß

man sich Abrahams Auszug als eine Loslösung von der Religion Babyloniens, als eine Art Heğra dachte (vgl. Winckler, Abraham als Babylonier 25 f., Baentsch, Monotheismus 50. 58 ff., A. Jeremias ATAO <sup>2</sup> 324 ff.). Aber von Mondreligion findet sich in diesen Erzählungen kaum etwas, vgl. die Einleitung § 4, 10, wie denn die Religion Abrahams überhaupt keine charakteristisch babylonischen Züge trägt; und die Sagen selbst geben durchaus keinen Anlaß, sich Abraham als einen Babylonier von Sprache und Erziehung zu denken. Anderseits tritt darin auch ein Protest gegen Babylonisches nicht hervor. Daß Abraham eine andere Religion hatte als seine Verwandten, setzt die Auszugssage mit keinem Worte voraus. Demnach stützen sich die Konstruktionen moderner Assyriologen nicht auf die Abrahamsage selbst, sondern nur auf die spätjüdische Legende vgl. oben S. 158. 164.

3. Neuerdings macht Ed. Meyer, Israeliten 235 ff. darauf aufmerksam, daß in alten Stücken des E das Land der bene gedem d. i. die große Steppe im Osten Palästinas, der ursprüngliche Sitz der Aramäer, als Heimat der Urväter Israels genannt wird, vgl. besonders 291. Ed. Meyer ist geneigt, diese Tradition für die historisch richtige zu halten (247); dagegen habe J angenommen, daß die Vorfahren aus demjenigen Land nach Kanaan gekommen seien, in dem zu seiner Zeit der Schwerpunkt des aramäischen Volkes war; d. i. aus Aram-Naharaim; dadurch habe er »zugleich die Brücke nach Babylonien gewonnen, deren er für den Gesamtaufriß seines Werkes bedurfte« (249): indem er so erzählte, daß die Vorfahren aus Babylonien über Harran nach Kanaan gezogen seien, verband er die zuletzt in Babylonien spielende Urgeschichte mit der Vätersage (234) und gab zugleich durch die Verbindung mit dem uralten Kulturzentrum Babylonien seinem Volke einen höheren Glanz (211). Hiernach würde also der Herkunft Abrahams aus Babylonien überhaupt keine historische Überlieferung zu Grunde liegen. - Nun scheint allerdings die Jaqob-Laban-Sage (vgl. diese) ursprünglich nicht in Harran, sondern in der östlichen Steppe zu spielen. Doch weist anderseits das, von Ed. Meyer freilich bestrittene, Zusammentreffen von Namen aus Abrahams Kreise mit harranischen Götternamen (vgl. oben S. 163) auf Harran hin. Vielleicht ist doppelte Tradition anzunehmen. Die ganze Frage ist einstweilen noch nicht spruchreif.

## 18. Abraham in Ägypten in 129-134 Jb.

Dann zog Abram immer weiter nach dem Negeb.

Abraham in Agypten in 129-134 Jb. Literarkritik: J wegen קבר 17, יהוה (von Plagen) 10, אין 11. 13, במהיאת 18. - Die Erzählung zerfällt deutlich in zwei Teile: 1) das Mittelstück, Abrahams Erlebnisse in Ägypten 12 10-20 13 1, 2) die Einleitung und den Schluß 129 132-4, wonach Abraham von Bethel zum Negeb und vom Negeb nach Bethel zurück zieht. Das Mittelstück ist eine alte, höchst farbige Sage; der Rahmen dagegen ist seiner Art nach späterer Herkunft: er bringt (mit. Ausnahme von 132, worüber im folgenden) keinerlei neue positive Angaben und hat nur den Zweck, die Geschichte von Abraham in Ägypten an dieser Stelle einzuordnen. - Daß die Geschichte in diesen Zusammenhang von J ursprünglich nicht gehört (Wellhausen, Composition 323) beweist folgendes: 1) J beabsichtigt, die Reise Abrahams von Harran bis zu seinem Sitz in Hebron zu erzählen; die Zwischenstationen Sichem Bethel sind wohlüberlegt; sie liegen auf der direkten Route. Die Reise nach Ägypten ist also ein störender Exkurs; hätte der ursprüngliche Erzähler sie gekannt und aufnehmen wollen, so würde er sie hinter den Zug nach Hebron gestellt haben. 2) In der folgenden Geschichte wird erzählt, daß Abraham und Lot in Bethel sich nach rechts und links trennen: Lot zieht dann in die Jordanau, nach SO (links), Abraham nach Hebron SW (rechts); die Geschichte setzt also voraus, daß ihre allgemeine Marschroute von N nach S ging. Demnach können <sup>10</sup>Nun kam eine Hungersnot ins Land; so daß Abram nach Ägypten hinab mußte, um dort eine Weile zu bleiben; denn die Hungersnot lag schwer auf dem Lande. <sup>11</sup>Als er nun im Begriff stand, in Ägypten einzuziehen, sprach er zu seinem Weibe Saraj: ich weiß

sie nicht unmittelbar vorher in Ägypten gewesen sein. 3) Die Sage von Abraham in Ägypten erwähnt in ihrem Grundstock Lot nicht (אַלְּיִיטׁ עָבִּילִי 131 ist Zusatz), der nach dem in J Vorhergehenden und Folgenden mit Abraham gezogen ist. Demnach stammt die Erzählung nicht aus dem Hauptfaden von J (Ja), aber aus verwandter Quelle (Jb) und ist von einem RJ hier eingearbeitet. Der Abschnitt ist also weder eine spätere »Wucherung« (Wellhausen), sondern trägt vielmehr (vgl. das Folgende) alle Zeichen sehr alter Sage; noch ist er aus J »disloziert« (Dillmann, Holzinger): daß er einst im Hauptfaden von J an anderer Stelle gestanden habe, ist durch nichts zu beweisen. RJ hat die Erzählung an diese Stelle, vor die Bethelsage, eingesetzt, weil er aus unserer Sage den Reichtum Abrahams erklären konnte, den die Bethelsage voraussetzt. Eigentum des RJ ist 129 13s. 4. Dagegen gehört 131 nach den Varianten, die im Negeb spielen, zur alten Sage (Holzinger). 132 ist der Einleitung zur folgenden Bethelgeschichte entnommen.

Dieselbe Sage wird nochmals von Abraham in Gerar 20 E und von Isaaq in

Gerar 26 Jr erzählt, muß also sehr beliebt gewesen sein.

9 Überleitung des Red. - Zur Konstruktion § 113 u. - Der Negeb, der südlichste Teil Kanaans, südlich vom Gebirge Juda, eine wasserlose Hochebene, meist Weideland. - 10-20 Die Sage von Abraham in Ägypten. 10 Die Veranlassung des Zuges nach Ägypten ist eine Hungersnot: von Hungersnot, speziell als Grund der Auswanderung, erzählt in Kanaan Geschichte und Sage 261 431 474 Ruth 11 II Sam 211 II Reg 438 81. - Ägypten, das reiche Kornland, das Land der Genüsse und der Kultur, ist die Sehnsucht seiner barbarischen Nachbarn. So sind die Hyksos nach Ägypten gekommen, seit ihrer Zeit ist Ägypten von kanaanäischen Elementen ganz überschwemmt. Besonders sucht man in Zeiten der Hungersnot Korn oder gar Zuflucht in Ägypten, dessen Fruchtbarkeit nicht wie Kanaan vom Regen, sondern allein vom Nil abhängig ist, so daß es also Reichtum haben kann in Jahren, da ganz Kanaan unter Mißwachs seufzt; man vergleiche den Zug der Söhne Jagobs nach Ägypten und das berühmte Bild von Benihassan z. B. Riehm, HW 288/9, wo 37 'Amu (Kanaanäer) in Ägypten Zuflucht suchen. Vgl. Ed. Meyer I § 43. 98. 109, Spiegelberg, Aufenthalt Israels in Ägypten 24ff., Heyes, Bibel und Ägypten 1ff. — Von den Bergen Kanaans zieht man nach Ägypten hinunter בַּרַר, umgekehrt herauf יֵלֵה; in solchen Dingen wissen die Erzähler genau Bescheid; anders die Modernen, weil sie nicht mehr zu Fuß gehn. - 11-13 Das folgende Gespräch findet auf der Grenze statt: eine interessante Situation vgl. 3152 Ruth 17ff. -Abraham ist in schlimmer Lage: der Hunger zwingt ihn, nach Ägypten zu gehen; hier aber ist er ein c. (Metöke) ohne Schutz und Recht. Er muß fürchten, um seines schönen Weibes willen getötet zu werden. In dieser Zwickmühle findet er einen höchst einfachen und wirksamen Ausweg; er denkt so: eine schöne Frau zu haben ist in Ägypten gefährlich; wer sie besitzen will, muß ihren Mann töten; aber eine schöne Schwester kann man vom Bruder in Güte gewinnen; da mag es ihrem Bruder noch »gut gehen«: er kann für sie reiche Geschenke erhalten. Also gibt er sein Weib als seine Schwester aus. -Die Sage verherrlicht hiermit die Schönheit der Stammmutter. Der Israelit ist überzeugt, daß hebräische Weiber schöner sind denn andere Frauen. Dabei setzt der Erzähler voraus, daß Sara damals noch ein junges Weib war, das die Ägypter begehren mußten; nach P war Sara damals mindestens 65 Jahre alt. Zugleich preist die Sage Sara als ein treues Weib, die - wie ein rechtes Weib soll - selbst ihre Ehre darangibt, um das Leben ihres Herrn zu schützen. »Wer mag dies Volk verachten, das solche Weiber hat?« Judith 1019. — Besonders aber preist die Sage die Klugheit Abrahams, der die Gefahr vorausgesehen hat, ehe sie da war, und der das rechte Mittel gewußt sehr wohl, daß du ein schönes Weib bist; <sup>12</sup> wenn dich nun die Ägypter sehen und dabei denken, du seist mein Weib, so werden sie mich töten, dich freilich am Leben lassen. <sup>13</sup> Sage lieber, du seist meine Schwester; daß es mir um deinetwillen wohl ergehe, und ich deinethalben am Leben bleibe. — <sup>14</sup> Sobald nun Abram in Ägypten einzog, sahen die Ägypter, daß sein Weib sehr schön sei; <sup>15</sup> und als die Großen Pharaos sie sahen, rühmten sie Saraj auch vor Pharao; da ward das Weib in Pharaos Haus geholt. <sup>16</sup> Dem Abram aber tat er wohl um ihretwillen: er bekam Schafe und Rinder, Esel, *Knechte und* 

hat, ihr zu begegnen. Solche Geschichten von der Klugheit der Väter erzählen die alten Sagen nicht selten; so von der Klugheit Noahs 86ff., Jaqobs, der Esau und Laban betrügt, Josephs 47 13ff. 4631ff. Aus den Erzählungen der späteren Zeit vergleiche man die List des David I Sam 21 sff., 13ff., der Michal I Sam 19 13ff., des Absalom II Sam 13 23ff., des Amnon II Sam 131ff.. Joabs II Sam 14 u. s. w. »Es ist nicht gut, einen Mann von ihnen übrig zu lassen, die, wenn man sie ließe, die ganze Erde überlisten könnten« Judith 1019. - Das alte Israel denkt dabei über die Lüge bei weitem milder als wir; wenn mit der Lüge nicht eine besonders schändliche Absicht verbunden ist, findet man nichts Unehrenhaftes dabei; greift doch ein Prophet wie Jeremia 3824ff. zur Notlüge, und kann man doch selbst von Jahve sagen, daß er Lügen-Geister aussende I Reg 2219ff. Daß das älteste Israel auch diese Notlüge des Abraham ihm nicht übel genommen hat, zeigt sich daran, daß Jahve selbst ihm im folgenden beisteht: wie soll ein armer 🚉 in fremdem Lande sich auch ohne Lüge durchhelfen? Doch läßt sich eine spätere Verfeinerung des sittlichen Urteils spüren vgl. zu 2012; und übrigens denke man an das Auftreten moderner Reisender in barbarischen Ländern. - Daß Abraham aber so außerordentlich gut gelogen und aus der Not noch eine Tugend gemacht hat, darüber frohlockt der Erzähler im stillen und erkennt in den klugen Praktiken seines Vorfahren in heller Freude sich selber wieder. - Mehr als diese Notlüge mißfällt uns, daß Abraham dabei die Ehre seines Weibes preisgibt. Anders aber empfindet der alte Israelit, der die ritterliche Verpflichtung, sein Weib oder seine Töchter bis in den Tod zu schützen, nicht kennt vgl. Gen 198 Jdc 1925. Dieser - wie wir denken - Mangel an Ehrgefühl erklärt sich in Israel aus einer niedrigen Schätzung des Weibes: das Weib ist weniger als der Mann; das Leben des Mannes gilt mehr als die Ehre des Weibes. Am wenigsten gefällt uns schließlich, daß Abraham für sein Weib sogar noch Geschenke nimmt; auch das alte Israel hat hierin später feiner empfunden, vgl. zu 20. 26, und vgl. den Edelsinn Abrahams nach der jüdischen Legende 14 22ff. - Die herkömmliche Exegese trägt in die Erklärung dieser naiven Sage die Grundsätze christlicher Sittlichkeit ein. - 12 Die Wortstellung in 12b ist fein-chiastisch. — 13 אַהָּה ohne Konjunktion § 157 a. — »Um deinetwillen«, »deinethalben«: Abraham macht Sara klar, daß sie etwas für ihn tun könne, daß er ihr etwas zu verdanken haben werde: das sind Gedanken, denen die gute Ehefrau nicht widerstehen kann. - 14-16 Es geschieht nun ganz, wie Abraham gedacht hatte; daher die Wiederholung der Worte. Ja noch mehr; Pharao selbst läßt sie sich holen: dies zum Preise der Schönheit der Ahnfrau. - Sara, von den Ägyptern angestaunt, wird nicht verschleiert gedacht, ebenso 2415ff. und oft, Benzinger 3 78. - Die Schilderung des Verhaltens Pharaos ist sehr naturwahr: so handeln orientalische Könige; die schönen Frauen ihres Landes, deren sie habhaft werden können, kommen in ihren Harem. Und die Höflinge spielen dabei die Kuppler. Ganz ähnliches erzählt das bekannte ägyptische Märchen von den beiden Brüdern (vgl. zu 391ff.), Ebers, Ägypten und die Bücher Mosis 262 f., Heyes, Bibel und Ägypten 18 f. - Die Geschenke Pharaos sind als Ersatz für Sara gedacht: ein Rest früheren Frauenkaufes; doch wird das Wort »kaufen« vom Erwerb der Frau hier wie auch sonst oft vermieden. - Unter den Geschenken befinden

Mägde, Eselinnen und Kameele. — <sup>17</sup>Jahve aber schlug den Pharao mit schweren Plagen und sein Haus der Saraj, des Weibes Abrams, wegen. — — <sup>18</sup>Da ließ Pharao Abram rufen und sprach: was hast du mir da angetan! warum hast du mir nicht gesagt, daß sie dein Weib ist? <sup>19</sup>Warum hast du behauptet, sie sei deine Schwester: so daß ich sie mir zum Weibe genommen habe. Nun, hier hast du dein Weib! nimm es und geh! — <sup>20</sup>Dann bestellte Pharao seinethalben Leute; die mußten

sich keine Pferde; nicht darum, weil die Sage noch weiß, daß das damalige Ägypten keine Pferde besessen habe (Ebers 265 f., Heyes 30 f.), denn auch sonst werden Pferde nie im Besitz der Patriarchen erwähnt 2435 3215f. vgl. Job 13 4212; die damaligen Nomaden haben keine Pferde (G. Jacob, Beduinenleben 273). Wie wenig die Sage in Ägypten Bescheid weiß, ist daran deutlich, daß sie Kameele in Ägypten voraussetzt (wie Ex 93), die es zwar in prähistorischer Zeit dort gegeben hat vgl. G. Möller, MDOg 1906 Nr. 30 S. 16f., die aber in historischer Zeit nicht mehr vorkommen und erst durch die Perser dort wieder eingeführt worden sind; anders Heyes 26 ff. Auch hat diese Sage uur blasse Vorstellungen von Ägypten: sie kennt weder den Namen des Pharao noch den seiner Hauptstadt. — Die Aufzählung der Sklaven mitten zwischen den Tieren (auch 2435 3043) würde an sich nicht befremden, sondern nur die antike Schätzung der Sklaven als eines Teils des Besitzes zeigen, worin sich Israel von anderen antiken Völkern eben nicht unterscheidet; aber die Worte »Knechte und Mägde« sprengen die zusammengehörigen »Esel und Eselinnen«, sind also wohl Zusatz (Olshausen, Sievers II 265); Sam עבדים ושבהות והמרום ואתנות (Ball) ist wohl nachträgliche Verbesserung. — פֿרָעה ägyptischer Königstitel, = äg. per'o = »Großhaus«, wie »Hohe Pforte«, vgl. z. B. Steindorff, Beiträge zur Assyriologie I 343. Ed. Meyer, Israeliten 10. 20. 24 f. vermutet, daß das Wort ursprünglich für E charakteristisch und in »J1« erst nachträglich eingesetzt worden sei: auch dies würde also, wenn es sich bestätigt, darauf führen, daß unser Abschnitt nicht zu dem Hauptfaden von J gehört, Ed. Meyer, ebenda 260 A. 3. — 17-20 So ist es Abraham bisher gut gegangen; Sara aber um so schlechter; sie ist in der größten Gefahr, im Harem Pharaos zu verschwinden. Dies aber wäre ein großer Schimpf für eine israelitische »bemannte« Frau, die keinem anderen Manne gehören soll (nicht für eine Jungfrau). Der Gedanke, daß die Verheißung so in Gefahr gehe, unerfüllt zu bleiben, den man hier gewöhnlich findet (so Franz Delitzsch), ist nicht der Sage selbst, sondern dem ganzen Zusammenhang der Abrahamgeschichten entnommen, ist also wohl nicht die ursprüngliche Meinung. - So schreitet denn Jahve ein und verhilft Abraham wieder zu seinem Weibe. — Die Sage verschweigt nachher nicht die Vorwürfe, die Pharao Abraham gemacht hat 18f.; sie stellt also das relative Recht Pharaos unbefangen dar; ähnlich 2610, noch deutlicher 209ff. Diese unbefangene Schilderung der Fremden und der Gegner der Väter, besonders Esaus, ist ein Ehrentitel der Vätersage. Anderseits erzählt sie, daß Pharao, der eigentlich am Ehebruch unschuldig ist, von Gott geschlagen wird und schließlich Abraham gegenüber den kürzeren zieht; noch verletzender für unser Gefühl erzählt die Variante 207. Hier spricht sich volkstümliche religiöse Stimmung unbefangen aus: die Gegner Israels mögen Recht oder Unrecht haben, schlecht geht es ihnen auf jeden Fall; denn Jahve ist nun einmal Israels Gott. Und wenn sie sich beklagen, so nimmt der israelitische Hörer ihre Worte mit Hohn und Spott auf vgl. 3143, Haller 114. Solche Sagen lehren uns die von den Propheten so heftig bekämpfte religiöse Stimmung des Volkes verstehen. — Über Jahve als den Gott, der die Seuche sendet, Greßmann 85 ff. — יון נאָריבָּיוו זי, nachklappend, scheint aus der Variante 2017 hier eingetragen zu sein (Kautzsch-Socin<sup>2</sup> A. 55, Kittel). - Daß Pharao aus den Plagen erkennt, daß er eine Sünde getan hat, ist natürlich; das ist der ständige Schluß in der Antike; aber wodurch erfährt er, daß er diese Sünde gerade an Sara getan hat, und daß Sara das Weib, nicht die Schwester Abrahams

ihn geleiten samt seinem Weibe und seiner ganzen Habe. 13 'So zog Abram aus Ägypten samt seinem Weibe und seiner ganzen Habe, — auch Lot war bei ihm, — in den Negeb.

<sup>2</sup> Abram war sehr reich an Herden, Silber und Gold. <sup>3</sup>Dann zog er nach den Stationen vom Negeb bis nach Bethel, an die Stätte, da sein Zelt am Anfang gestanden hatte, zwischen Bethel und ha'Aj, <sup>4</sup>an die Stätte des Altars, den er vordem dort aufgebaut hatte; daselbst rief Abram Jahve bei Namen an.

ist? Die Varianten geben auf diese Frage Antwort; 203ff.: durch eine Offenbarung Gottes; 26s: durch einen Zufall. Auch unsere Variante muß notwendiger Weise ursprünglich diese Frage beantwortet haben; gute, alte Erzählungen lassen so wichtige Fragen nicht offen. Wir stellen also hier eine Lücke fest. Ursprünglich - so dürfen wir vermuten - wird Pharao seine Weisen und Zauberer gefragt haben vgl. die ganz ähnlichen Fälle I Sam 6 Jon 17ff., ferner Gen 418 Ex 711 u. a. Das älteste Israel glaubt unbefangen, daß auch die Völker ihre Götter und ihre Orakel haben. Die spätere Zeit aber nahm daran Ansteß, im Pentateuch sind die »Schriftkundigen und Weisen« Ägyptens nur an solchen Stellen stehen geblieben, wo sie nichts wissen Gen 41s oder doch mit Jahves Organen nicht wetteifern können (so in der Exodusgeschichte); dagegen hier, wo sie die Wahrheit verkünden, ausgemerzt worden. Oder ist die Lücke eingetreten, weil darin ausdrücklich gesagt war, daß Sara nicht Abrahams Schwester sei: was dann miť 2012 kollidierte? – אָבָיָהָ 19 LXX + ניפור ססט = קּבָּיָהָ. – Voraussetzung der Worte Pharaos ist, daß auch die Ägypter wissen, daß Ehebruch eine Sünde ist: das ist die gemeinsame Überzeugung aller Völker, die patriarchalische Ehe kennen; für die Ägypter vgl. die Zeugnisse bei Heyes 38f. - »Nimm sie, geh« 19 sehr kurž. Pharao wird grob. - Auf die Vorwürfe Pharaos erwidert Abraham kein Wort; der Erzähler sagt damit, daß Pharao eigentlich im Recht sei. Überdies ist es für den Gang der Erzählung völlig gleichgültig, was Abraham auch gesprochen haben möge. - Die Gedanken Abrahams bei seiner »Entlassung« stellt der Erzähler nicht dar: dies ist der alte Sagenstil vgl. die Einleitung § 3, 12; wir merken aber dem Erzähler an, was das für Gedanken gewesen sind. Denn daß Pharao Abraham über die Grenze bringen läßt, ist der Sage keineswegs schimpflich, sondern vielmehr ein Preis Abrahams: Pharao hat erfahren, ein wie gefährlicher Mann er ist. Darum sorgt er dafür, daß ihm weiter kein Unrecht geschieht (אַבְי 20 ihm zum Schutze), und bringt ihn mit Sack und Pack über die Grenze; vgl. die Bitte der Gadarener Mk 517. Über Schutzgeleite im alten und neuen Orient vgl. Heyes 39 f. Pharao wagt es auch nicht, ihm die Geschenke abzunehmen. Bei den letzten Worten: »und seine ganze Habe«, die mit Absicht an den Schluß gestellt sind und 131 wiederholt werden, schmunzelt der Erzähler über das ganze Gesicht. - 13, 1 Am Schluß der Sage, wie häufig, nach aller Gefahr die Wiederherstellung in den ursprünglichen Zustand. Abraham kehrt zum Negeb zurück. Die Sage setzt voraus, daß er von dort auch gekommen war, und daß dort sein ständiger Aufenthalt war. -Hier müßte man eigentlich eine Notiz darüber erwarten, daß die Hungersnot 1210 jetzt auch vorüber gewesen sei. Die Sage aber kümmert sich darum nicht; sie braucht die Hungersnot als Motiv der Hinreise, zur Erklärung der Rückreise hat sie das Motiv 1219b. Dabei läßt sie es bewenden. — ישלים נלים ist Glosse; hier erinnert sich der Red. wieder des Lot, den er im Vorhergehenden vergessen hat. - 2-4 Überleitung zur folgenden Geschichte; Rückkehr Abrahams nach Bethel. Der Verfasser (RJ) weiß nichts weiteres zu berichten, als was er aus 12s entnommen hat. Nur v. 2 ist andersartig: Beginn der Erzählung von Abrahams und Lots Trennung. — 2 Über den Art. in בַּיִּקְנֵהַ בּיּרָ u. s. w. vgl. § 126m.

Allgemeines über die Sage von Abraham in Ägypten.

Die Sage antwortet nicht auf eine bestimmte Frage, ist also nicht ätiologischer

Art, sie scheint auch nicht historische Ereignisse wiederzuspiegeln, wenngleich natürlich die Farben aus den Zuständen der ägyptisch-kanaanäischen Grenze entlehnt sind. In einigen großen Zügen stimmt die Sage mit der Exodusgeschichte überein: der Zug nach Ägypten, einer Hungersnot wegen, eine Not in Ägypten, glückliche Rettung, wobei die Ägypter »Plagen« erleiden und Israel sich bereichert vgl. Reuss AT III 236 A. 5 und Steuernagel, Israelitische Stämme 1901 S. 100. Doch ist nicht anzunehmen, daß die Abrahamsage dieselben historischen Ereignisse im Auge habe, denn dergl. Einund Auszüge werden in Ägypten vielfach stattgefunden haben, oder daß J nach unserer Sage die betreffenden Züge der Exodusgeschichte erdichtet habe (gegen Luther bei Ed. Meyer, Israeliten 122 ff.). Weiteres über den historischen Hintergrund zu 20. -Als Ganzes wird die Sage in hebräischer Tradition »novellistischen« Ursprungs und nachträglich auf die Urväter übertragen worden sein. -

Die Erzählung verherrlicht die Klugheit des Vaters, die Schönheit und Selbstaufopferung der Mutter und besonders die treue Hülfe Jahves. Es macht dem Erzähler Vergnügen, von einer schlimmen Gefahr zu erzählen, in welche die Stammmutter geraten war; aber pachdem er seine Zuhörer ordentlich geängstigt hat, erzählt er mit Freuden weiter, wie Jahve zur rechten Zeit eingriff und Abraham schließlich Ägypten verließ, gefürchtet als ein Gottesmann, samt seinem Weibe und reicher Habe.

Die Sage ist ausgezeichnet durch die klare Anordnung der Begebenheiten, von denen jede immer aus der vorhergehenden folgt, vgl. die Einleitung § 3, 15. Zugleich zeichnet sie sich durch Knappheit aus: so wird nicht gesagt, sondern als selbstverständlich vorausgesetzt, daß Sara nach Abrahams Wunsch gehandelt und sich als seine Schwester ausgegeben habe; von Saras Empfinden überhaupt kein Wort, ebensowenig darüber, was Abraham bei seiner Entlassung gedacht habe u. a.

Für den religiösen Geist der Erzählung ist charakteristisch, daß die Vorzüge der Eltern und die Treue Gottes neben einander gerühmt werden; beides stört sich nach antikem Empfinden durchaus nicht; dasselbe in der Noaherzählung 86ff., besonders in der Jaqobsage. Für die sittliche Haltung der Geschichte ist bezeichnend, daß die Lüge Abrahams in keiner Weise als Unrecht empfunden wird. Auch im Geschlechtlichen ist die alte Sage nicht eben feinfühlig; zwar sagt sie nicht ausdrücklich, was mit Sara im Harem Pharaos geschehen sei - dies mit deutlichen Worten zu sagen, würde auch ihr als allzuderb erscheinen -, aber wir wissen doch, was im Harem zu geschehen pflegt. In alledem ist die Erzählung das Muster einer antiken hebräischen Sage. Weiteres zu Kap. 20.

Die heitere, ja geradezu schwankhafte Stimmung, die am Schluß der Sage ursprünglich hervortritt, ist gegenwärtig, durch die Verbindung mit ernsten Geschichten, besonders mit der frommen Auszugssage stark gedämpft.

### Die Trennung Abrahams und Lots in 132.5-18 J.

<sup>2</sup>Abram war sehr reich an Herden, Silber und Gold; <sup>5</sup>aber auch Lot,

Die Trennung Abrahams und Lots in 132.5-18 Ja. Quellenkritik. Die Erzählung ist die Fortsetzung der Sage von Abrahams und Lots Wanderung von Harran nach Bethel 12:1-8 und zugleich die Einleitung zu dem Besuch der drei Männer bei Abraham 18 und bei Lot 19 vgl. die »Komposition der Abrahamgeschichten« S. 159f., und stammt also aus dem Abraham-Lot-Sagenkranz in Ja. Charakteristisches Kennzeichen des J ist του 10. 13. 18; LXX ώς ὁ παράδεισος τοῦ θεοῖ 10, Εναντίον τοῦ θεοῦ 15 kann an der durch den Zusammenhang sichergestellten Zugehörigkeit des Kap. zu J nichts ändern, besonders da beidemal der Gottesname in Zusätzen zum Texte steht. - Über 14-17 vgl. unten.

2. 5. 7a bilden einen Zusammenhang: so lange Abraham und Lot nicht allzureich

der mit Abram zog, hatte Schafe, Rinder und Zelte. 6Aber das Land ertrug sie nicht, daß sie beisammen bleiben konnten; denn ihre Haten der groß; daher konnten sie nicht beisammen bleiben. 7So kam es zum Zank zwischen den Hirten der Herden Abrams und den Hirten der Herden Lots. Damals wohnten die Kanaanäer und Perizzaeer im Lande. — 8Da sprach Abram zu Lot: es möge doch kein Gezänke sein zwischen mir und dir, zwischen meinen und deinen Hirten; wir sind ja Brüder! 9Steht dir nicht das ganze Land offen? Trenne dich lieber von mir! Willst du zur Linken, so gehe ich zur Rechten; willst du aber zur Rechten, so gehe ich zur Linken. 10Da hob Lot seine Augen auf und sah, daß der ganze Jordangau überall wohlbewässert war, bevor Jahve Sodom und Gomorrha zer-

waren, konnten sich ihre Hirten leicht vertragen; als aber ihr Vermögen wuchs, kam es zu Streitigkeiten zwischen den Hirten über Brunnen und Weideplätze: das sind in dem heißen Lande sehr kostbare Dinge, von denen das Leben von Menschen und Vieh abhängt. - Die hebräische Sage erzählt gern, daß die Väter so reich gewesen sind; ähnliches auch sonst von Abraham 24, Isaaq 26 und Jaqob 3211. Zugleich leuchten, wenn auch durch die Form der Familiengeschichte, Völkerverhältnisse durch: Vermehrung der Herden (und der Volkszahl) zwingt Nomadenvölker zur Trennung. »Wenn Abram und Lot nur Individuen gewesen wären mit Familie und Gesinde, so wäre Raum genug für beide gewesen«, Reuß. - Streitigkeiten, wie sie 7a gedacht werden, spielen im Leben der Nomaden eine große Rolle; dasselbe Motiv in der Geschichte von Gerar 26 20ff. 21 25. — Zur Form אַבַּלִּים vgl. § 93 r; אֹבֶל heißt das Zelt samt seinen Insassen, wie מַבָּל das Haus samt den Hausbewohnern. - 3. 4 gehören zu Jr vgl. die vorhergehende Erzählung. -6 ist im Zusammenhang der Geschichte überflüssig: daß der Mangel an Raum schuld an den Zänkereien ist, ist schon aus 2.5.7 herauszulesen und wird durch 8.9 völlig deutlich: die gute Erzählung sagt nicht alles ausdrücklich (gegen Eerdmans 11). Daher ist 6 zu P zu rechnen; vgl. unten zur Stelle. Auch 6bβ »so konnten sie nicht beisammen bleiben« kann nicht zu J gehören (mit Kautzsch 3 gegen Kautzsch-Soein), da es Vers 7 vorgreift: der alte Erzähler nimmt sich selber seine Pointe nicht in dieser Weise weg. -7b ist wohl wie 126b Glosse und steht an falscher Stelle: es wäre hinter 5 zu erwarten. - »Der Perizzaeer«, auch 34 so Jdc 14 neben dem Kanaanäer genannt, scheint die Bewohnerschaft der mitz, der offenen Dörfer, im Gegensatz zu den Bürgern der festen Städte zu sein; nach Budde zu Jdc 15 und Ed. Meyer, Israeliten 331 A. 1 ist auch hier zu sprechen. - 8. 9 Der Vorschlag Abrahams. Die deutsche Sage würde hier erzählen, die Vorfahren hätten die Sache mit den Waffen, im Zweikampfe ausgemacht; die Sagen der Genesis aber stellen die Väter meist sehr unkriegerisch dar, vgl. die Einleitung § 4, 2. Abraham war, so erzählt die Sage, höchst friedfertig und edelmütig: er findet es häßlich und unwürdig, daß sie, Oheim und Neffe, sich um das Mein und Dein zanken; besser ist es, sich friedlich zu trennen; er ist bereit, sich ganz nach Lot zu richten, obwohl es Lots, des Jüngeren, Sache gewesen wäre, dem Älteren nachzugeben. Wenn also Lot, so denkt der Erzähler, dabei schließlich das schlechtere Teil bekommt, so ist es seine eigene Schuld. — צַּהַיִּם s »Brüder« = Verwandte 1416 u. a. - »Trenne dich« פּמֵעבֹ von auf mir«; der Ausdruck ist eine hebräische Feinheit: jetzt ist er »auf ihm «, d. h. er fällt ihm zur Last; vgl. 256 Ex 1028 II Sam 1317 1910. — Zu den abgekürzten Bedingungssätzen 9b vgl. § 159dd; vielleicht ist הַיִּמֶּין und הַיַּמֶּיָל als inf. abs. zu punktieren, Ball. — 10. 11 aαβ Im Gegensatz zu Abraham ist Lot eigennützig. Er denkt nicht daran, Abraham das Bessere zu gönnen. Von Bethel aus, das auf einem Hügel liegt, halten beide Umschau nach Süden zu: da sieht man westlich in die braunen Berge Judaeas, nach Osten in den grünen Jordankreis. - Der »Jordankreis« ist nach dem Zusammenhange das Jordantal östlich und südlich von Bethel, also »das Tal von Jericho bis So'ar« Dtn 343; damals war dies Tal, so denkt der Erzähler, noch viel herrstörte, wie der Jahregarten, wie Ägyptenland, bis nach So'ar hin: 11 So wählte Lot für sich den ganzen Jordangau. Dann brach er Lot auf 'nach Osten hin'. So trennten sie sich von einander: 12 Abram blieb im Lande Ranaan, und Lot wohnte in den Städten des Gaues. Und er wanderte bis nach Sodom. 13 Aber die Leute von Sodom waren arge Sünder und Frevler gegen Jahve. — 14 Jahve aber hatte zu Abram gesprochen, als sich Lot von ihm getrennt hatte: hebe deine Augen auf und blicke von der Stätte, da du stehst, nach Norden und Süden, Osten und Westen:

licher-als gegenwärtig; denn damals - dies ist deutlich die Voraussetzung des Erzählers - gab es noch kein totes Meer, das den »Jordangau« jetzt seinem größten Teile nach bedeckt. Die Sage stellt sich den Jordangau in seinem damaligen Zustande so herrlich vor, wie es die Landschaften bei Jericho (vgl. Buhl, Palästina 39) und bei 'Engedi, nach ihrer Meinung die letzten Überreste des früheren Jordangaus, zu ihrer Zeit waren. So wählt sich Lot also den wundervollen Jordangau; und Abraham muß sich mit dem schlechteren Lande begnügen. - So'ar ist, von Bethel ab genommen, der äußerste Punkt des Jordangaues (im Süden), vgl. Buhl, Palästina 271; בֹצֶר בֹצֶר 10 ist also mit zusammenzunehmen. Die vielen dazwischenstehenden Näherbestimmungen sind sehr auffällig. Ferner ist der Hinweis auf die spätere Vernichtung Sodoms und Gomorrhas, am schönen, alten Sagenstil gemessen, künstlerisch tadelnswert; dies zukünftige Schicksal des Gaues kennt Lot an dieser Stelle der Erzählung noch nicht, und auch der Hörer soll es hier noch nicht wissen vgl. Holzinger und das Folgende. Dieser Hinweis auf Sodoms Zerstörung war ursprünglich um so weniger nötig, als diese Erzählung eigentlich in kurzem folgen sollte; er schien aber in späterer Zeit nötig zu sein, als die Bethelsage von der Sodomgeschichte durch das dazwischen Eingedrungene weit entfernt war. Ebenso ist die Zusammenstellung von פָּבֶרִיהוה und פָּבֶרִיהוה sonderbar; dabei wird man wohl das schwächere פאַרֵע פְצַרָכ für das ältere zu halten haben. Der ursprüngliche Schriftsteller mag also פָּר כָּלָּה מִשְׁקָּה כְּאֶרֶץ מְצְרֵים בְּאֲכָה צֹצֵי geschrieben haben. Andere streichen בְּצֵרֶן כְּצֵרֶן so zuletzt Kautzsch 24. Peš צָצֵן, vgl. König, fünf neue arabische Landschaftsnamen 29. — 👼 Sam جَاة . — Ägypten gilt den Kanaanäern als das Ideal einer reich bewässerten, herrlichen Landschaft. - 11 ay. 12 bβ. 13. 18 Aufbruch und Endstation von Abraham und Lot. - 11 שולם ist Explicitum. - בקרם bedeutet nicht »nach Osten«; es ist entweder mit Stade, ZAW XIV 276 A. 2 ng zu lesen oder (wie vielleicht auch 112) ver zog im Osten umher« (903 wie Jer 3124) zu übersetzen. — 13 ist Vorbereitung für die folgende Sodomgeschichte; diese Darstellung, wonach Jahve die Sünde Sodoms von Anfang an wohlbekannt ist, ist eine etwas andere als die in 19, wonach die Gottheit davon erst in Sodom selbst authentisch erfährt: die alte Sodomsage hat von Gott eine weniger hohe Anschauung, als im Sagenkranze hervortritt. - 18 Hebron, Hauptstadt ursprünglich des mit Juda verbündeten genizzitischen Stammes Kaleb Jos 1414, später des David, so lange er König nur von Juda war II Sam 21ff.; vgl. Guthes BW Art. Hebron. Von der Stadt selbst ist in J keine Rede - Der nach der Sage von Abraham errichtete Altar ist natürlich »der Altar von Hebron«, der später, zur Zeit des Erzählers, dort stand; das ist das offenbar hochberühmte Heiligtum von Hebron, an dem Absaloms Verschwörung ausbrach II Sam 157ff. - Über die Lage von Mamre vgl. Buhl, Palästina 160, Guthes BW Art. Mamre und vgl. zu 23. Den Baum von Hebron erwähnt auch Josephus Ant. I 104 (ή ἀγύγη καλουμένη δοῦς), vgl. auch Bell. jud. IV 97; er wurde noch zu Eusebius' Zeit (Onom. 210) von den Heiden samt »den dort von Abraham bewirteten Engeln« verehrt, bis Constantin an der Stelle eine Basilika baute (Eusebius Vita Const. III 52) vgl. Guthes BW Art. Mamre, Ed. Meyer, Israeliten 262 f. - An 18 schließt unmittelbar 18 an.

14-17 ist nach Wellhausen (Composition 3 23 f.) ein Zusatz. Die Worte durchbrechen den Zusammenhaug, der Lot und Abrahams Züge zusammen behandelt. Die

<sup>15</sup>denn alles Land, das du schaust, will ich dir und deinem Samen geben in Ewigkeit.
<sup>16</sup>Ich will deinen Samen machen wie den Staub der Erde, so daß, wenn man den Staub der Erde zählen kann, auch dein Same gezählt werden soll!
<sup>17</sup>Auf, ziehe im Lande umher nach seiner Länge und Breite: denn dir will ich es geben!
<sup>18</sup>Und Abram wanderte, zog hin und blieb unter den Terebinthen von Mamre zu Hebron; daselbst baute er Jahve einen Altar.

spätere Zeit der Worte erkennt man daraus, daß eine Gottesrede mitgeteilt wird, ohne daß Jahves Erscheinung beschrieben, ja auch nur angegeben wäre vgl. oben S. 43f.: den Späteren kommt es nicht mehr auf die Geschichte, sondern auf die Gedauken an. Der Zweck des Einsatzes ist, den Besitz Kanaans besser zu motivieren: nach der alten Erzählung gehört Kanaan dem Abraham, weil Lot freiwillig darauf verzichtet hat. Diese profane Motivierung konnte der fromme Glessator nicht für genügeld halten uud fügte daher hinzu, daß Jahve nachträglich Abraham das Land ausdrücklich zugesagt habe. Ähnliche Zusätze sind 263 5024 157f.; die besondere Betonung dieses Gedankens, daß Gott selber Kanaan dem Abraham geschenkt habe, erklärt sich aus einer Zeit, da der Besitz des Landes für Israel zweifelhaft zu werden begann vgl. zu 15. Dieser Gedanke spielt daher in der späteren Literatur eine große Rolle vgl. Staerk, Studien I 38ff. - 15 Wiederholung von 127. - 16 Das Bild vom Stanbe der Erde wie 2217 3213 »der Sand am Meere« oder 155 2217 u. a. »die Sterne am Himmel«. -- אשר 16 so daß § 166b. -- Den etwas ungefügen Satz will Sievers II 267 durch Einfügung von אָשֶׁר hinter אַשֶּׁר verbessern; leichter wäre vielleicht die Streichung von ארק האַקי als eines eingesetzten Explicitums. — 17 אַר הַאַק asyndetisch § 120 g. — Umherwandernd soll Abraham das Land in Besitz nehmen; dieser Zug findet sich in den alten Erzählungen nicht, sondern ist eine spätere Theorie. Nach Ja ist Abraham auch gar nicht Kreuz und Quer durch Palästina, sondern auf direktem Wege aus seiner Heimat über Sichem und Bethel nach Hebron gezogen (Wellhausen, Composition 3 24).

#### Allgemeines über die Sage von Abrahams und Lots Trennung zu Bethel.

Diese Sage ist nicht zu verstehen bhne die Fortsetzung 18. 19, die ursprünglich unmittelbar gefolgt haben muß, und die durch 1313 schon verbereitet wird. Lot, so heißt es bisher, hat sich den schönen Jordangau erwählt; nun aber fügt 19 hinzu, daß Jahve »den ganzen Jordangau« später zerstört hat 1925. So ist Lots herrliches Land zu Wasser geworden. Nach Kanaan konnte er nicht mehr zurück; das hatte er verscherzt. So ist er ins »Gebirge« gezogen: sein Eigennutz ist ihm also schlecht genug bekommen. Dies ist die Pointe des Stückes, die gegenwärtig durch das Dazwischentreten anderer Sagen stark in den Hintergrund getreten ist. Demnach ist die ursprüngliche Stimmung der Sage nicht nur die Freude an dem verträglichen, edelmütigen Ahnherrn — was den Späteren gewiß die Hauptsache an der ganzen Erzählung gewesen ist —, sondern zugleich auch ein wenig Schadenfreude über den habgierigen Lot. Die Voraussetzung der Sage ist dabei, daß die Berge Kanaans besser sind als die Moabs. — Die Sage trägt deutlich das Lokalkolorit von Hebron: in Hebron bleibt Abraham wohnen; daselbst sitzen seine Nachkommen; Lots Söhne, Ammon und Moab, weilen im »Osten«, während sie für den Standpunkt Nordisraels im Süden wohnen.

Diese Erzählung unterscheidet sich charakteristisch von alten Sagen dadurch, daß sie nicht auf sich selbst steht, sondern die Sodomgeschichte so sehr voraussetzt, daß sie ohne diese gar nicht gedacht werden kann. Gerade die Pointe der Sage von Lot, daß ihm sein Eigennutz schlecht bekommt, ist nur im Zusammenhang mit der Sodomgeschichte zu verstehen; die Erzählung ist daher für eine spätere Neubildung, für ein Pfropfreis auf älterem Stamm zu halten vgl. die »Komposition der Abrahamgeschichten« S. 160f.. Anderseits aber ist diese Geschichte auch nicht in die allerjüngste Zeit der Tradition zu setzen; vielmehr beachte man, daß sie etwa wie 291—14, ursprünglich rein profaner Natur

ist. — Auch daß ihr ein historisches Ereignis zu Grunde liegt, ist schwerlich anzunehmen. Wenigstens keines, das sich auf Israel, Ammon und Moab beziehen könnte; denn Israel ist, als es Kanaan in Besitz nahm, nicht mit Ammon und Moab von Norden her gekommen, sondern es hat sich, als diese schon längere Zeit ihre Sitze inne hatten, von Jericho her des Landes bemächtigt. — Demnach scheint die ganze Erzählung »novellistischen« Ursprungs zu sein.

#### 20. Gottes Schwur an Abraham 15 JbE.

Gottes Schwur an Abraham 15 JbE. Quellenscheidung. Daß der Abschnitt nicht einheitlich ist, ist an manchen Spuren zu erkennen: Nach 12aa. 17 erscheint Gott am Abend, als die Sonne eben unterging; dagegen ist es schon in 5 Nacht und alle Sterne stehen am Himmel. Die zweifelnde Frage Abrahams 8 befremdet, nachdem soeben der Glaube Abrahams so sehr gerühmt worden ist 6; ebenso merkwürdig ist, daß Jahve in 7 noch einmal feierlich seinen Namen nennt, obwöhl er Abraham schon in 2 bekannt gewesen ist. Die Rede Gottes 15—16 kommt zu früh, denn erst in 17 tritt Gott selber auf, auch kann das ausführliche Orakel 13—16 dem ganz kurzen 18b nicht gut vorausgehen. — Im einzelnen ist die Quellenscheidung sehr schwierig und daher häufig behandelt worden. Literatur bei Dillmann und Holzinger; vgl. ferner Procksch 7f., Eerdmans 36 ff., Kautzsch 26 f.

Im ersten Teile 1--6 sind, wie es scheint, zu J zu rechnen: 1a (abgesehen von zugen: an dieser Stelle der Erzählung »schaut « Abraham noch nichts, sondern hört nur Gottes Worte; er schaut Jahve erst in 17) by (dein Lohn ist sehr groß) 2a.3b.4.6. Die Verse ergeben einen straffen Zusammenhang: die Klage 2a (\*geben\*) antwortet auf die Verheißung 1by (\*Lohn\*); ebenso antwortet 4 auf 3b (\*\*p\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*); die Gottesrede 4 wird mit ähnlichen Worten eingeführt wie die von 1. — Daß dieser Zusammenhang von J stammt, beweist 1.2.4.6. Soweit im wesentlichen nach Budde, Urgeschichte 416 A. 1.

Im zweiten Teile gehören zu J 9. 10. 12aa. b. 17. 18a. ba. Auch diese Sätze stehen in gutem Zusammenhang mit dem Vorhergehenden und unter einander. Jahve hat jetzt Abrahams Glauben gesehen 6; so beschließt er, ihn zu belohnen, indem er eine weitere, herrlichere Verheißung hinzufügt und diese Verheißung in feierlicher Bundschließung bekräftigt. »Als du sein Herz treu (אַמָּק gen 156) vor dir erfandest, schlossest du mit ihm den Bund (בָּרֵת בְּרִיה wie Gen 1518)«; so der Bericht über Gen 15 bei Neh 98. Auch der Inhalt beider Verheißungen stimmt zusammen: zum Lohn für Abranams Glauben, er werde leibliche Erben bekommen, verheißt ihm Jahve jetzt, diesen Nachkommen das Land Kanaan zu geben. Demnach schließt sich of. sehr gut an 6 an. 12aa. b ist Einleitung zu 17, wie 1915 Einleitung zu 1923 ist. Daß auch dies Stück von J stammt, beweist יהוה 18. - Innerhalb des J gehört diese Erzählung nicht zum Sagenkranz Ja, wo der Besitz des Landes dem Abraham in 127, die Geburt eines Sohnes in 18 verheißen wird; die Versuche (Wellhausen, Composition 3 22 u. a.), diese Erzählung an irgend eine Stelle des Sagenkreises einzustellen, fallen also dahin; solche Umstellungen ganzer Stücke in sonst zusammenhängenden Quellen haben überhaupt in der Genesis bei der Art, wie unsere Quellen zusammengekommen sind, sehr selten eine Wahrscheinlichkeit für sich.

In diese Erzählung des J sind eingestellt aus E: Δα (Gottesoffenbarungen im Traum oder Gesicht sind für E charakteristisch 21 12 22 1 462; der Ausdruck findet sich sonst bei E nicht) 1bα.β (sich beschirme dich« ist | sich belohne dich« 1bγ J), sa (||2a), 5 (hiernach ist es Nacht, wogegen bei J erst 17 die Sonne untergegangen ist; die Verheißung 5 ist die Antwort auf die Klage sa vgl. den Ausdruck (μπ zweiten Teile gehört 11 zu 13—16: das Zeichen von 11, das zuerst Unheil, dann Heil verkündet, wird 13—16 erläutert vgl. die Erklärung. Ein solches Opferzeichen aber trägt so antiken

#### <sup>1</sup>Nach diesen Geschichten kam Jahves Wort an Abram im Gesicht

Charakter, daß die Verse schwerlich von einem Red abgeleitet werden können. Anderseits kann das Orakel 13—16 in dieser Stellung (vor Jahves Auftreten 17) nicht von J herrühren. Man hat helfen wollen, indem man 13—16 hinter 18 gestellt hat (so Holzinger). Indes das kurze Wort 18bα ist ohne die Ausführung 13—16 viel eindrucksvoller. Näher liegt es, die Verse von E abzuleiten; daß E einen ähnlichen Bericht besessen hat, folgt schon aus dem Schlafen Abrahams 12aβ: dies Schlafen Abrahams paßt nicht zu der Szene 17f., wo Gott wirklich erscheint, und ihn Abraham auch wirklich, nicht im Traume sieht; zugleich ist ein solches Schlafen beim Offenbarungsempfang charakteristisch für E. Ferner heißt es in den fraglichen Versen השלים 16: so pflegt E die vorisraelitische Bevölkerung Kanaans zu nennen. —

Red. hat in diesem Kap. J zu Grunde gelegt und, wie es scheint, vollständig übernommen. Von E dagegen hat er nur Bruchstücke gebrauchen können; die Erzählung des E scheint der des J sehr ähnlich gewesen zu sein: wie bei J zuerst eine göttliche Verheißung, dann Abrahams Klage und Gottes Trost; darauf ein Opfer, das Abraham darbringt 11, und eine weitere Zusage Gottes.

Später sind diese Stücke stark glossiert worden: Glossen sind wohl die Beschreibungen des Landes 19-21 (Budde 344 ff.) und wohl auch 18b 8. 2, die sich auch unter einander nicht gerade gut entsprechen; הַלֶּה נִרֹלָה 12 ist eine an falsche Stelle geratene Erklärung des ungewöhnlichen Ausdrucks - אַנֶּעָבָי 17 (Chauvin, Muséon V 103 ff.); Zusätze sind ferner אַרָבֵּע מֵאוֹת שָׁנָה 13, was der Chronologie des P Ex 1240 entspricht, aber mit 16 in Widerspruch steht; sodann בְּרַכֹּהְשׁ בִּרְיִלָּי auch 14, ein Ausdruck des P z. B. 125; auch 15, der 14 und 16 unterbricht, ist wohl Glosse vgl. בְּמִיבָה מוֹבָה, Ausdruck des P z. B. 258 (Couard, ZAW XIII 156f.). - Schließlich sind auch die Verse 7.8 wohl Zusatz: des Inhalts wegen, der 6 widerspricht, können sie, wie es scheint, nicht von J sein (auch die Voraussetzung, daß »Ur-Kasdim« 7 Heimat Abrahams sei, stimmt nicht zu J vgl. S. 157 und מְּלֵכֶּיֵׁת mit dem Objekt des Landes ist deuteronomistisch, Holzinger, Hexateuch 287). ebensowenig aber können sie, des Namens החום wegen, von E herrühren; ein Späterer, der den inneren Zusammenhang von 6 und 9f. übersehen hat, hat die Verse 7.8 hinzugesetzt, um so einen äußeren Zusammenhang herzustellen. - Auch die vorgetragene Quellenscheidung ist indes, wie viele derartige in ähnlichen komplizierten Fällen, nur als ein Versuch zu betrachten, der Schwierigkeiten des Kapitels Herr zu werden. Dabei können die J-Stücke ziemlich sicher als solche bestimmt werden, da die Erzählung des J in sich abgeschlossen und vollständig ist; dagegen ist die Aufteilung des übrigen Textes auf E und R fraglich.

Eine scheinbar einfachere Lösung schlägt Eerdmans 36 ff. vor: er hält 1. 2. 4-6 und 7-12. 17f. für zwei Abschnitte verschiedener Herkunft, die nachträglich glossiert worden sind. Die Gründe, die dagegen sprechen, sind folgende: 1. 2. 4-6, ein Stück, das so kurz iet und nur ein Gespräch enthält, ist schwerlich jemals eine selbständige Erzählung gewesen; daß 3 eine nachträgliche Erklärung zu 2 ist, ist unwahrscheinlich, da der Vers das leitende Wort ירש enthält, das in 4 wiederkehrt; 7 stammt wegen אַרָּר פַעָּהִים schwerlich aus J; und 13-16 gehören mit 11 zusammen. - Procksch 7f. rechnet zu E 1b\$. 2. 5. 6. 12b. 15. 14a. 15a. 16; aber hiergegen spricht in 2 und 6, wobei man sich mit Unrecht auf das ὁ θεός der LXX in 6 beruft, denn gerade in solchen feinen Unterschieden hat die übrigens gerade hierin sehr schwankende LXX den Text nicht treu überliefert; ferner paßt in 12 der stiefe Schlaf« nicht zu J (vgl. oben), wohl aber die Bestürzung«, u. s. w. - Ein Rückschritt hinter das bereits Erkannte ist die Quellenscheidung von Sievers II 274 ff., der das Ganze nach Ausscheidung einiger Zusätze so aufteilt: I 1aβ. b. 3-6. 18a. ba, II 2. 8-17; dabei trennt Sievers die zusammengehörigen Verse 12. 17; die Rede Jahves 13-16 vor seinem Erscheinen 17 ist unmöglich; die Zeremonie der Bundesschließung 17 ohne das Wort 18 entbehrt der Pointe; u. s. w.

also: fürchte dich nicht, Abram: ich bin selber dein Schild; dein Lohn ist sehr groß! <sup>2</sup>Abram antwortete: ach Herr Jahve, was könntest du mir geben? ich gehe ja ohne Kinder von hinnen. — — — —

3 Abram antwortete: ach, du hast mir ja keine Kinder gegeben; so muß mein

I 1-7 Die Verheißung des Leibeserben JbE. 1 אַרָּה הַהָּבָּרָים הָאָמָה bei E gewöhnlich, aber auch bei J 2220 397. - »Das Wort Jahves kommt an jemanden« ist term. techn. der prophetischen Offenbarung; der Erzähler stellt sich also Abraham als einen נַבְּרא vor wie E 207; diese Vorstellung ist innerhalb von J singulär (nur noch 4) und führt jedenfalls in eine verhältnismäßig späte Zeit, in der Gottesmann und Prophet identisch war; weiter vgl. zu 207. - »Im Gesicht«, nach 5 im Nachtgesicht, d. h. im Traume oder Halbschlaf oder in der Ekstase erscheint nach antikem Glauben die Gottheit vgl. die Beschreibungen Job 412-16 und Num 243f. Über Traumoffenbarung vgl. zu 203. Diese Art der Offenbarung ist in den Patriarchensagen jünger als die naive, von der Gen 2f. und 18f. erzählt, wonach die Gottheit leibhaftig auf Erden erscheint. -»Fürchte dich nicht, ich selber beschirme dich«: diese Worte des E setzen eine bestimmte Situation voraus, in der Abraham des »Schildes« bedarf und sich fürchten könnte; diese Situation, die E im Vorhergehenden geschildert haben muß, wird der Auszug sein: in fremdem Lande, schutzlos, »fürchtet« sich Abraham. Das Bild »Gott ist seinen Frommen ein Schilde, ist häufig in den Liedern Ps 34 183. 31 Dtn 33 29 u. a. und wird der religiösen Lyrik entstammen. Winckler, Forschungen III 411 denkt an jap und übersetzt: »ich will dir deinen Lohn geben«, wobei מְינֵגֹן gelesen werden müßte; aber מָצֹן wird nicht mit dem Dativ der Ps. konstruiert. - Auch die Parallele bei Jb »dein Lohn ist groß« (wonach also Abraham soeben etwas besonders des Lohnes Würdiges getan hat), scheint vorauszusetzen, daß Abrahams Auszug unmittelbar vorher erzählt war. Demnach scheint Jb den Auszug etwas anders erzählt zu haben als Ja: bei Ja gibt Gott schen beim ersten Befehl, auszuwandern, die größten Verheißungen 121-3, bei Jb fügt er sie erst nachträglich hinzu, als Abraham bereits gehorcht hatte. Hiernach dürfte man wohl auch annehmen, daß die Stücke des Jb in 15 ursprünglich in Jb vor 12 10ff. gestanden haben. — Für אַרְבֵּה (§ 131 q) liest Sam erleichternd אַרְבָּה. — 2 a J atmet ganz antiken Geist: wer ohne Kinder dahingeht (d. h. sterben muß 2532), der trägt so schweres Leid, daß es für ihn keine Freude geben kann: was könnte Gott ihm schenken? - Voraussetzung dieser und anderer Abrahamsagen (16. 18) ist, daß Abraham zuerst lange Jahre keinen Sohn hatte; in der Verwendung dieses Motivs sind die Sagen in 15. 16. 18 mit einander verwandt. - Eine Bitte um Kinder spricht Abraham nicht aus: ausdrücklich zu bitten verhindert ihn die Ehrfurcht vgl. II Reg 219 41. 28. 40 65 u. a.; er kann nur klagen. Dazu kommt, daß er es für unmöglich hält, noch Kinder zu bekommen: Voraussetzung ist, daß er schon alt und schon lange verheiratet ist. Mit dieser Klage aber hat er seinen Herzenswunsch verraten, den Gott ihm jetzt erfüllt. - \* إيخاذج \*ich aber« bezeichnet, wie häufig, den Gegensatz vgl. 1813. - 2b Wörtlich »und der Sohn . . . . . meines Hauses, das ist Damaskus Eliezer«. ριμά μπαξ λεγόμενον, Bedeutung unbekannt. Der Satz ist sinnlos; die Versionen oder moderne Verbesserungen des Textes helfen nicht weiter; auch nicht einmal der ungefähre Sinn ist anzugeben. Die Konsonanten אליעזר werden herkömmlich als der Name des Oberknechtes Abrahams verstanden: da aber dieser Name nur hier, auch in 24 nicht, auftritt, so ist diese Deutung im höchsten Grade fraglich. -Demnach ist auch über die Quelle dieses Sätzchens nichts zu sagen; die Worte שמא האות als Glossem zu streichen (so zuletzt Kautzsch3), ist unerlaubt; man kann für ein Glossem nur erklären, was man versteht. - 3 Der kinderlose Herr wird von dem in seinem Hause geborenen, nicht gekauften (1414) Sklaven beerbt, was aber als großes Unglück gilt. An Lot als Erben denkt die Geschichte nicht, vielleicht daß sie ihn überhaupt nicht kennt,

Sklave mein Erbe sein. <sup>4</sup>Aber da erging Jahves Wort an ihn also: der soll nicht dein Erbe sein; sondern, der aus deinen Lenden hervorgeht, der soll dein Erbe sein. <sup>5</sup>Aber er hieß ihn hinausgehen und sprach: schaue gen Himmel und zähle die Sterne, wenn du sie zählen kannst! Und er sprach zu ihm: also soll dein Same sein. <sup>6</sup>Er glaubte Jahve auch dies Mal, der aber erkannte daran seine Frömmigkeit.

<sup>1</sup>Da sprach er zu ihm: Ich vin Jahve, der dich aus Ur-Kasdim geführt hat, daß ich dir dies Land zu besitzen gebe. <sup>8</sup>Er antwortete: woran soll ich erkennen, daß ich es besitzen werde? <sup>9</sup>Da sprach er zu ihm: bringe mir eine dreijährige Kuh, eine dreijährige Ziege und einen dreijährigen Widder, eine Turtel-

Haller 143. - Der Sklave hat keinen Vater; er heißt nicht »Sohn des und des«, sondern »Sohn des Hauses des und des«. — 5 Die Sterne am Himmel, ein schönes und stolzes Bild der unendlichen Volkszahl Israels. - אַם־שובָל indirekte Frage § 150i. - 6 יהאמן • er glaubte mehrfach« § 112 g. dd. ss; schon im Vorbergehenden muß (vgl. zu 1) von einem solchen Glauben Abrahams die Rede gewesen sein: das erste Mal hat Abraham seinen Glauben gezeigt, als er auf Gottes Befehl aus seiner Heimat zog; jetzt hat er seinen Glauben bewährt. Die Bedenken Balls gegen diese Lesung sind also nicht gerechtfertigt. Die Stelle hat dadurch, daß ein Größerer sie aufgenommen und seine tiefste Erfahrung hineingelesen hat, eine überragende Bedeutung bekommen; ursprünglich hat sie eine so schwere Wucht nicht. - דַּמִּכֶּק dem Worte, der Verheißung Gottes vertrauen. ist die Eigenschaft dessen, der prox ist (vgl. zu 71), d. h. die Rechtbeschaffenheit, in religiösem Zusammenhang also: das Verhalten eines guten, frommen, treuen Dieners Gottes. Der Satz 6 bedeutet also: diese Tat des Glaubens wider alle Wahrscheinlichkeit war in Gottes Augen ein deutlicher Beweis, daß Abraham gerecht sei: darum hat ibn Gott für seinen treuen und frommen Knecht gehalten. Paulus Rom 4 hat die Worte πιστεύειν und δικαιοσύνη im tiefsten Sinne genommen und speziell πιστεύειν als Gegensatz aller ἔργα gefaßt, wovon die Genesis weit entfernt ist. Immerhin ragt die Stelle auch im AT hervor: dieser Erzähler weiß in all seiner Schlichtheit, worauf es in der Religion ankommt; und wie viel ihm an dieser Erkenntnis liegt, zeigt sich daran, daß er eine Erzählung bildete, die den Zweck hat, die Wahrheit auszusprechen, daß Gott nichts anderes will als ein Herz, das ihm vertraut. - Temininum im neutrischen Sinne § 122 q.

II 7-21 Die Bundesschließung JER. - 9. 10. 12aα. b. 17. 18a. bα.-J. Über den Zusammenhang zwischen I. und II. Teil bei J vgl. oben. - Daß dies höchst eindrückliche Zeichen göttlicher Gnade erst jetzt gegeben wird, da sich Abrahams Glaube bewährt hat, dürfen wir wohl als eine religiöse Tiefe verstehen: nicht den Ungläubigen oder Zweifelnden, sondern den Gläubigen wird das Zeichen zu teil, das den Glauben bekräftigt; wer am treuesten glaubt, wird auch am meisten schauen. Viel weniger tief sind Jdc 636ff. und II Reg 208ff. Dies unter der (freilich nicht ganz sicheren) Voraussetzung, daß 7. 8 späterer Zusatz sind. - Bei solchen Bundesschließungen kommt wie bei vielen anderen Zeremonien zweierlei zusammen: 1) die heilige Handlung, die hier genau beschrieben wird, 2) die heiligen, liturgischen Worte, die Sinn und Deutung der Handlung aussprechen, hier in der Form des Schwures. Der Schwur ist bei der Bundesschließung notwendiger Bestandteil; die Handlung wechselt: bald ist es gemeinsame Opfermahlzeit 3154 an heiliger Stätte (vgl. auch Ex 2411) und Besprengen mit demselben Opferblut Ex 24s, oder auch eine einfache Mahlzeit Gen 2630 3146 (II Sam 320), Essen vom Brot der Anderen Jos 914 oder von demselben Salz Num 1819. Etwas anders ist Kraetzschmars (Bundesvorstellung 43ff.) Anschauung, daß die Mahlzeit nicht eigentlich zur nrag gehöre, und daß die nrag = Bundesschließung immer in dem Gen 15 Jer 34 beschriebenen Ritus bestanden habe; was aber nicht zu beweisen ist. Die hier 9. 10 vortaube und eine Ringeltaube. — — 10 Da brachte er ihm dies alles, zerteilte es mitten von einander und legte einen Teil dem andern gegenüber; die Vögel aber zerteilte er nicht. 11 Und Adler flogen auf die Aase herab; aber Abram scheuchte sie davon. — 12 Als nun die Sonne untergehen wollte, da fiel ein tiefer Schlaf auf Abram, da fiel große Finsternis

ausgesetzte Art der Bundesschließung ist wohl die feierlichste und schauerlichste: Tiere werden geschlachtet und in Stücke zerteilt; dann gehen die beiden Parteien in der blutigen Gasse zwischen den Stücken hindurch, indem sie die Fluchformel sprechen: möge die Gottheit den Bundbrüchigen in Stücke hauen wie diese Tiere! Jer 3417-20. Die Idee des Ritus ist, daß der Schwörende, der so in das Tier hereintritt, sich dadurch mit ihm identifiziert und für den Fall des Bundesbruchs sein Schicksal auf sich herabbeschwört, Ed. Meyer, Israeliten 560 u. A. 1. Ähnliche Arten der Bundesschließung auch bei Babyloniern (vgl. die ausführlich geschilderte Bundesschließung zwischen Asur-nirari von Assyrien mit dem nordsyrischen Fürsten Mati'ilu, MVAG 1898 S. 228ff., Peiser), Griechen (ὅρχον διδόναι ἐπὶ τομίων, vgl. Ed. Meyer, Israeliten 560, Usener, ARW VII 301) und vielleicht auch nicht. Vgl. Kraetzschmar 44ff. - Die Art, wie hier dieser Ritus im einzelnen beschrieben wird, ist natürlich nicht Erdichtung des Erzählers, der vielmehr hier das Bundesopfer seiner Zeit voraussetzt. Etwas anders kennt es Jer 34, wo ein Kalb geteilt wird. Die Einzelheiten des hier beschriebenen Opfers (warum es gerade diese bestimmten Tiere sein müssen? u. s. w.) entziehen sich, wie häufig in solchen Fällen, unserer Deutung. Solche Zeremonien stammen ganz gewöhnlich aus unvordenklicher Vorzeit, deren Gedanken der späteren historischen Zeit nicht mehr bekannt und nicht mehr verständlich sind. Von derartigen undeutbaren Zeremonien muß Israel, wie jedes geschichtliche Volk, ganz voll gewesen sein. Aus dieser Beschreibung des Bundesopfers, bei der sicherlich nur ein Teil angegeben, ein anderer Teil aber als bekannt vorausgesetzt wird (Haller 67), geht auch hervor, daß die Meinung, der antik-hebräische Kultus sei so überaus einfach gewesen, und man habe dabei in ältester Zeit auf den Ritus weniger Wert gelegt, unrichtig ist. - bris nach dem Zusammenhange eine Taubenart. - Nach 9 ist, wie es scheint, eine Anweisung darüber ausgefallen, was Abraham mit diesen Tieren tun solle. — 10 אִישֹׁ־בְּתְרוֹ >ein jedes, das eine Stück von ihm « § 139b. c. — 12ac. b. 17 beschreibt genau die einzelnen Stadien des göttlichen Erscheinens. Der Erzähler hat seine ganze Kunst aufgeboten, um den grausigen Eindruck der Theophanie zu malen: Jahves Nahen kündigt sich durch gewaltigen Schrecken an, der über Abraham fällt vgl. hierzu besonders Job 414, auch Aussagen der Propheten wie Jes 213.4. Diese Anschauung ist für antiken Gottesbegriff charakteristisch: die Gottheit ist schauerliche Macht; wem sie naht, der entsetzt sich. Jahve selber kommt erst nach Sonnenuntergang; so lange die Sonne am Himmel steht, läät er sich nicht schauen; sehr alte Anschauung vgl. zu 1915ff. - Unmittelbar, ehe er kommt, entsteht eine (wunderbare, grausige) Finsternis 17. Als er erscheint, sieht er aus »wie ein qualmender Backtopf (Abbildungen von Backöfen bei Benzinger 2 65) und eine feurige Fackel«. Solche Beschreibung des Aussehens Gottes ist sehr naiv und gewiß sehr alt; doch beachte man, wie vorsichtig der Erzähler spricht: er sagt nicht geradezu, daß diese Erscheinung Jahve gewesen ist, sondern er läßt das erraten; auch hat Abraham Jahves Gestalt selber nicht gesehen vgl. Job 416. In der Genesis ist diese Art der Gottesoffenbarung einzig; Analogien bieten dagegen die charakteristisch israelitischen Erzählungen von Jahves Erscheinen im brennenden Dornbusch Ex 32, über dem brennenden und rauchenden Sinai Ex 199ff. 2018 Dtn 411 und besonders in der Rauch- und Feuersäule Ex 1321; diese Mosesagen scheint sich der Verfasser zum Muster genommen zu haben; hier ist also eine den Vätersagen fremdartige Vorstellung eingedrungen. Diese Art der Theophanie, wonach Bestürzung auf ihn. <sup>13</sup> Da sprach er zu Abram: wissen sollst du, daß dein Same fremd sein wird in einem Lande, das nicht sein ist; da werden sie dienen müssen, man wird sie drücken 400 Jahre lang. <sup>14</sup> Aber das Volk, dem sie dienen müssen, will ich richten: danach werden sie ausziehen mit reicher Habe. <sup>15</sup> Du aber sollst zu deinen Vätern in Frieden fahren und in schönem Alter begraben werden. <sup>16</sup> Das vierte Geschlecht erst soll hierher zurückkommen; denn noch ist die Schuld der Amoriter nicht voll. <sup>17</sup> Als aber die Sonne untergegangen war, und es sehr finster ward, siehe da: ein rauchender Ofen und eine brennende Fackel, das fuhr zwischen diesen Stücken hin. <sup>18</sup> An jenem Tage hat Jahve einen Bund mit Abram geschlossen also: deinem Samen gebe ich dies Land vom Strome Ägyptens bis zum großen Strom, dem Euphratstrom:

Jahve ein Feuerdämon ist, »der bei finsterer Nacht seine Majestät schauen läßt«, erklärt sich ursprünglich daraus, daß Jahve nach ältestem Glauben Israels der Gott des Vulkans Sinai gewesen ist vgl. DLZ 1903 Sp. 3058f., Ed. Meyer, Israeliten 69f. — Nicht Abraham, nur Jahve selbst geht durch die Stücke hindurch: der »Bund« Jahves ist seine freie Bestimmung, kein Vertrag zweier Parteien, Staerk, Studien 36. — Zu der Konstruktion Bestimmung, kein Vertrag zweier Parteien, Staerk, Studien 36. — Zu der Konstruktion 12 war im Begriff unterzugehen« vgl. § 114i; zur Konstruktion 12 war im Begriff unterzugehen« vgl. § 114i; zur Konstruktion 13 bie Worte Jahves sind im Verhältnis zu der ausführlichen Vorbereitung sehr kurz; aber ebendeshalb machen sie so großartigen Eindruck. — Das Pf. 12 hiermit gebe ich«, ist Kontrakt-Stil vgl. 129 93 2016 u. a. — Man beachte die Feinheit, daß die Worte, die Jahve bei dieser Gelegenheit gesprochen hat, nicht eigentlich (mit 1 cons. c. impf.) er zählt werden, sondern daß nur ihr wesentlicher Inhalt kurz mitgeteilt wird (daher das Pf. 12): der Erzähler hat Scheu, mehr zu sagen. Diese Scheu ist sehr begreiflich, denn die Worte, die beim Bundesschluß ausgesprochen werden, haben sonst die Form der Selbstverwünschung: was man von Jahve unmöglich erzählen kann.

11. 12aß. 13a. 14a. 16 Die Parallelerzählung des E. 11 enthält ein Opferzeichen: man war auch in Israel gewohnt, in der heiligen Stunde des Opfers, da die Gottheit nahe ist, auf allerlei Zeichen zu achten vgl. zu 45. Daß Adler (zum Art. vgl. § 126t) auf die Opfertiere stoßen und das Opfer an sich reißen wollen, bedeutet nach Meinung des Erzählers wohl Gransiges, drohendes Unglück: eine Parallele die gleichfalls Unheil bedeutenden Vögel im Traum des ägyptischen Bäckers 4017ff. und besonders die das Opfer raubenden Harpyien Vergil. Aen. 3225 ff. - Daß Abraham aber sie verscheucht, bedeutet, daß sich das Unglück in Glück wandeln wird (nach Dillmann). Beides wird im folgenden von E näher erläutert. — 12aβ Zu מרמבית »Gottesschlaf« (LXX gut ἔχστασις) vgl. 221; weiteres zu 1. - 13a. 14a Nunmehr wird dem Abraham im Stil der Prophetie d. h. in feierlichen (אַדֶּק הַדְּיִל) und geheimnisvollen (daher werden die Ägypter nicht mit Namen genannt) Worten die Zukunft seines Samens offenbart; die Weissagung auf die ägyptische Knechtschaft findet sich sonst in den Abrahamgeschichten nicht. Die spätere Zeit, die höhere Güter kannte als den Besitz des Landes Kanaan, hat in diese Stelle eingelesen, daß Gott damals dem Abraham alle Äonen, Vergangenheit und Zukunft, das himmlische Jerusalem wie das Ende der Zeiten gezeigt habe Ap. Bar. 44 IV Esr 314 Ap. Abraham 9 ff. in StGThK I 1 S. 20 ff. (woselbst eine ausführliche Haggada zu Gen 15). — בַּהֶּבֶץ לֹא לֶּהֶב 13 § 155e. — 14a »Mit בּיֵם beginnt die göttliche Talio« (Franz Delitzsch). - 16 »Das vierte Geschlecht«: diese Notiz setzt einen Stammbaum, wohl des Moses vorans, wonach er die vierte Generation von Levi ab darstellt; ein solcher Stammbaum findet sich Ex 616ff.: Levi Qehath 'Amram Mose. - Das Wort 16b hat zur Voraussetzung, daß Gott nicht jede Sünde auf frischer Tat zu bestrafen pflegt, sondern daß es seine Art ist, zu warten, bis sich die Sünde furchtbar angehäuft hat, um dann den Frevler

10 die Qeniter, die Qenizziter und Qadmoniter, 20 die Hittiter, Perizziter und Repha'im, 21 die Amoriter und Kanaaniter, Girgasiter und Jebusiter.

plötzlich und schrecklich zu vernichten. Auch diese Anspielung an das Fluchverhängnis, das über den Amoritern schwebt, macht einen schauerlichen, unheimlichen Eindruck.

Redaktorenstücke: 15a vgl. zum Ausdruck 258 P. - 18bß Der Euphrat gilt auch sonst als (ideale) Nordgrenze Israels Dtn 17 1124 I Reg 51 u. a.; in der Wirklichkeit ist das Gebiet, das Israel besiedelt und beherrscht hat, bei weitem bescheidener gewesen. Das hebräische Nationalgefühl, namentlich der späteren Zeit, liebt in solchen Dingen starke Übertreibungen, die unseren Widerspruch herausfordern. - Der »Strom« Ägyptens ist wohl der Nil; auch dies eine starke Übertreibung; sonst gilt nur der מברכם, ass. nahal (mât) Musri, der »Bach Ägyptens« = Wâdi el 'Arîš (anders Winckler, KAT 3 147f.) als ideale Südwestgrenze Israels Num 343 Jos 154. 47 I Reg 865 u. a.; weshalb Lagarde, Bildung der Nomina 140, Ball u.a. hier bas einsetzen wollen. - 19-21 Die Aufzählung der zehn Völker ist nach Meinung des Einsetzers imponierend; freilich sind es z. T. sehr kleine Stämme. Beide Beschreibungen gehören, wie es scheint, einer Zeit an, der die einfache Verheißung »dieses Landes«, d. h. des Landes Kanaan nicht mehr genügte, und wo es »der Traum kühner Patrioten war, inmitten der beiden gewaltigen Weltreiche am Nil und am Euphrat ein diesen ebenbürtiges Reich zu besitzen«, Kraetzschmar 60. Ähnliche Aufzählungen der Völker Kanaans sind auch sonst sehr häufig 1016ff. Ex 38. 17 135 2323 u. a. und überall sekundär, Holzinger, Hexateuch 483; über Hittiter, Amoriter, Kanaaniter, Girgašiter und Jebusiter vgl. 1015f.; über Qeniter vgl. zu Qain 41ff. S. 47f.; über Perizziter 137; über Repha'im vgl. 145; die Qenizziter sind ein (ursprünglich edomitischer, Ed. Meyer, Israeliten 346 ff.) Stamm im S. Judas (Kaleb ist ein Qenizziter Num 3212); die Qadmoniter, »die Östlichen« oder vielleicht die Bewohner von Qedem (Ed. Meyer, Israeliten 244), nur hier. Sam (LXX) hat an zweitletzter Stelle noch יאַרדיקיי, Ball Kittel. - Neh 98, wo Gen 15 zitiert wird (vgl. oben),

hat 19-21 bereits vorgefunden.

Art und Alter des Stückes. Das Stück ist kaum eine Geschichte« zu nennen; es fehlt ihm die Verwickelung. Es trägt also einen ähnlichen Charakter wie Kap. 1 und 121-4. Man darf es wohl für eine spätere Neubildung halten. Merkmal später Entstehung ist auch die inkonkrete Art der Gotteserscheinung 151 (ganz wie 121), während anderseits die konkrete Erscheinung 17 innerhalb der Vätersage ganz fremdartig anmutet; anffallend ist, daß die Geschichte nicht lokalisiert ist; jung ist ferner die Auffassung Abrahams als eines Propheten 151. Besonders aber ist die abstrakte Darstellung in 6 (»er glaubte«) ein sehr deutliches Zeichen späten Stils: ein urwüchsigerer Erzähler würde an dieser Stelle eine Handlung erzählt haben, an der sich der Glaube Abrahams dargestellt habe, etwa wie 124 223ff. Weiter kommt in Betracht, daß von einem Schwur Gottes an Abraham oder an die anderen Patriarchen in der Genesis nur an späteren Stellen die Rede ist (2216 247 263 5024); während die alten Sagen selber sich begnügt haben, von einer einfachen Zusage Gottes zu sprechen vgl. 127 2813. Hierzu stimmt, daß auch außerhalb der Genesis von diesem Schwur (und Bunde) Gottes nicht in der uns erhaltenen älteren Literatur, aber sehr häufig im Dtn und der vom Dtn abhängigen Literatur die Rede ist vgl. Kraetzschmar 61 ff., Staerk, Studien I 41 ff. Man darf aus alledem folgern, daß Gen 15 nicht in den Kreis der älteren Sagen gehört. Das Stück wird aus einer Zeit stammen, da der Besitz des Landes für Israel anfing, zweifelhaft zu werden; damals hat sich der Glaube getröstet, daß der Besitz Kanaans durch das eindrucksvollste Unterpfand Gottes sicher gestellt sei vgl. Mich 720 Ps 1059 II Reg 1323 u. a. (Staerk 47).

Anderseits lehrt die sehr altertümliche Schilderung von Jahves Erscheinen 12. 17 und besonders der sehr starke Anthropopathismus, wonach sich Jahve selber der Schwurzeremonie unterzieht (vgl. dagegen Ex 24), daß wir solche Neubildungen in nicht zu späte Zeit verlegen müssen (gegen Staerk 47, Sievers II 279). Es ist ein Zeichen für das hohe Alter der Vätersagen, daß selbst solche Stücke, die zu den spätesten gehören, doch noch einzelne sehr alte Züge enthalten.

Daß aber Abrahams Glaube eine »Korrektur von 1717ff. sei, wo Abraham die Verheißung mit ungläubigem Lächeln begrüße« (Eerdmans 39), ist gänzlich haltlos: wie viel urwüchsiger im ganzen ist 15 als 17!

Falls unsere Quellenscheidung richtig ist, sind Jb und E auch hier wurzelverwandt: auch darin sind hier beide gleich, daß sie sich beide Abraham als einen Propheten vorstellen.

### 21. Hagars Flucht 16. 2518 Jb.

<sup>1</sup>Saraj, Abrams Weib, hatte ihm keine Kinder geboren; sie hatte aber eine ägyptische Magd; die hieß Hagar. <sup>2</sup>Nun sprach Saraj zu Abram:

Hagars Flucht 16. 2518 Jb. Quellenkritik: In 16 gehört P an 1a. 3. 15. 16 (vgl. unten). Das Übrige gehört im wesentlichen zu J; Beweis: מַּבְּיָבָּי 2. 5. 7. (9. 10.) 11. 13; אַבְּיבָּי 1 u. a. (בּ הַיְּבָּי, זְ: 2 bis. Da der Hauptsaden von J nach 1318 sofort mit 18f. fortfährt, so ist 16 (wie 15) Einsatz in Ja aus alter Quelle: Jb. Der Zusammenhang, den RJ damit hergestellt hat, ist folgender: 15 wird dem Abraham ein Erbe verheißen: Ismael 16 ist dieser Erbe nicht; aber Isaaq, dessen Geburt dann in 18 geweissagt wird, ist der wahre Erbe. Dieser Zusammenhang ist, wie man deutlich sieht, in den Sagen selber nicht beabsichtigt — er tritt auch in 16 mit keinem Worte hervor —, sondern er ist nachträglich hinzugekommen; schon Jb mag sich ihn etwa so gedacht haben.

Der Schluß der Erzählung ist zu Gunsten von 2120f. stark verkürzt worden; der letzte Satz der Erzählung ist, wie es scheint, noch in 2518 erhalten. Der letzte Redaktor (RJE.P) hat auch noch die Geburt des Ismael weggestrichen, weil er sie aus P in 1615 bringen wollte.

1b. 2. 4-6 I. Teil. Hagars Schwangerschaft und Flucht. — 1b Zu Anfang fehlt ein Satz über Saras Unfruchtbarkeit, der vielleicht in 1130 erhalten ist, Sievers II 279, Kautzsch 22. — Nach israelitischer Rechtssitte können die Eltern der jungen Frau eine Sklavin mit in die Ehe geben 2459.61, die dann ihr persönliches Eigentum ist I Sam 2542 und nicht, wie die anderen Sklavinnen, dem Manne zur Verfügung steht 2924.29. — Daß die Sklaven Landfremde sind, wird im israelitischen Hause gewöhnlich gewesen sein I Sam 3013 I Chr 234f. vgl. Benzinger 124; sie sind durch

du weißt, daß Jahve mir Kinder versagt hat; wohne meiner Magd bei: vielleicht, daß ich durch sie einen Sohn bekomme. Abram aber gehorehte Saraj. ³Da nahm Saraj, Abrams Beib, die Ägypterin Hagar, ihre Magb, nachdem Abram zehn Jahre im Lande Kanaan gewohnt hatte, und gab sie ihrem Manne Abram zum Beibe. ⁴Und er wohnte Hagar bei, daß sie schwanger ward. Als sie aber merkte, daß sie schwanger sei, verachtete sie ihre Herrin. ⁵Da sprach Saraj zu Abram: das Unrecht, das ich leide, komme auf dich! Ich selbst habe dir meine Magd in die Arme gelegt; und nun, da sie merkt, daß sie schwanger ist, ver-

Kriegsgefangenschaft oder Kauf nach Kanaan gekommen: ägyptische Sklaven, die mehrfach erwähnt werden (vgl. die obigen Stellen und Heyes, Bibel und Ägypten 44ff.), wird man wegen allerhand Kunstfertigkeiten geschätzt haben. — 2 Die großen Geheimnisse des Zeugens, Empfangens und Gebärens werden überall in der Antike von der Gottheit abgeleitet vgl. zu 242; in polytheistischen Religionen ist es gewöhnlich eine besondere (meist weibliche) Gottheit, die der Liebe und Zeugung vorsteht. In Israel ist auch dies, wie vieles andere, auf Jahve übertragen worden (Stade, Bibl. Theol. 140), der dadurch mancherlei, z. T. sehr verschiedenartige Prädikate bekommt. - Nach iszaelitischer Rechtssitte kann das Eheweib, wenn es unfruchtbar ist, sich ein anderes Weib substituieren und deren Kinder adoptieren; dasselbe 303.9; die Form dieser Adoption beschreibt 303. Eine solche Kebse bleibt anderseits zugleich die »Magd« ihrer »Herrin« 4; begreiflich genug, daß sich aus solchen unklaren Verhältnissen Schwierigkeiten ergeben. Auch nach babylonischem Recht kann das Eheweib ihrem Manne eine Magd zur Kebse geben, Hammurabi § 144; die, wenn sie Kinder geboren hat, eine besondere Stellung genießt, vgl. Kohler und Peiser, Hammurabis Gesetz I 106. - Natürlich kostet es Sara Überwindung, die Sklavin, die ihr persönliches Eigentum ist, ihrem Manne hinzugeben; sie tut es aber, da sie hofft, so zu Kindern zu kommen: Kinderlosigkeit ist eine große Schande: Mutterschaft aber gibt Ehre und Herrschaftstellung im Hause Gen 30 I Sam 1, Benzinger<sup>2</sup> 112f. Die Sklavin wird bei solcher teilweiser Abtretung natürlich nicht gefragt; ihr ist es eine große Ehre, mit dem Herrn Umgang zu haben. - בַּבִּיה zur Aussprache § 51p. יבנה hier »Familie bekommen«, nach Gesenius 14 denominativ von כן »Sohn«, vgl. aber auch ass. banû bauen, schaffen, erzeugen. — 4 Als Hagar merkt, daß sie schwanger ist, benimmt sie sich, was menschlich sehr verständlich ist, frech gegen ihre unfruchtbare Herrin. Der Sklavin, der zu viel Ehre geschieht, schwillt der Kamm vgl. das Sprichwort Prov 3021ff. Dies aber mißbilligt die Sage aufs stärkste: denn es war eine Verachtung der Herrin; die Sklavin aber soll die Herrin ehren. »Die Zeltherrin beansprucht Gehorsam in ihrem Bereich; der Mann hat ihr solchen zu verschaffen, ansonst sie Recht zur Klage hat, mangels einer höheren weltlichen Autorität, bei Jahve«, Haller 140. Man sieht, wie unrichtig es ist, wenn Neuere behaupten, daß im alten Israel kein großer Unterschied zwischen Ehefrau und Sklavin gewesen sei. - Auch das babylonische Recht setzt voraus, daß die Magd, wenn sie ihrem Herrn Kinder geboren hat, gegen die Herrin unbotmäßig wird, und bestimmt, daß eine solche Magd nicht verkauft, sondern nur zur Dienerin erniedrigt werden darf, Hammurabi § 146. Der Fall der Hagar muß also auch im Babylonischen sehr gewöhnlich gewesen sein. -- יָּהַקֵּל Qal, zur Betonung § 67p. - 5 Sara bestraft diese Unverschämtheit nicht auf frischer Tat, sondern sie wendet sich an Abraham; Voraussetzung ist, daß sie über Hagar, die jetzt Kebse Abrahams und Mutter eines Kindes von ihm ist, nicht mehr die volle Gewalt hat. Um so mehr aber ist sie über das »Unrecht« entrüstet, entrüstet auch über Abraham, der für das Gebahren seiner Kebse verantwortlich ist, und so entrüstet, und an Indiana Jahves Gericht gegen ihren Eheherrn aufruft: Lohn habe sie von ihm verdient, nicht Bewidigung. - "סְּקֶּהַ, »das Unrecht an mir« § 135m. - Die Voraussetzung der Anrufung Jahves achtet sie mich. Jahve sei Richter zwischen mir und dir! Da sprach Abram zu Saraj: nun wohl, deine Magd ist unter deiner Gewalt; tue mit ihr, was dir gut dünkt. So mißhandelte Saraj sie. Sie aber entfloh ihr.

<sup>7</sup>Da traf sie der Engel Jahves am Wasserquell in der Wüste; an dem Quell auf dem Wege nach Sur. <sup>8</sup>Der sprach: Hagar, Magd Sarajs, wo

ist der Israel ehrende, alte Glaube, daß Jahve sich gerade der Schwachen und Bedrängten, die sich selbst nicht helfen können, annimmt vgl. die Einleitung § 4, 6. - Richten »zwischen mir und dir« d. h. Schiedsrichter sein. Terminus des Rechtslebens Jes 54 Dtn 116 u. a. - ביניך mit punktiertem (d. h. für ungültig erklärtem) zweiten ist wohl nur Schreibfehler für קינה (Sam) § 1030. - 6 Abraham, billig und gerecht, wie er ist, sieht ein, daß Saras Klage begründet ist, und entläßt jetzt seine Kebse wieder aus seinem Eigentum und Schutz. Das Wort »sie ist in deiner Hand«, hat also juristische Bedeutung. Abrahams ruhige Kürze kontrastiert mit der weiblichen, leidenschaftlichen Beredsamkeit. - Vorher hat Sara sich verachten lassen müssen, jetzt aber dreht sie den Spieß um und läßt Hagar fühlen, daß sie die Herrin ist. Was sie ihr angetan hat, wird ebensowenig gesagt wie vorher, wodurch Hagar ihre Herrin beleidigt hat; in solchen Verumständungen ist der alte Erzähler sehr sparsam. Glimpflich wird sie mit ihr nicht verfahren sein; denn eine Tracht Schläge ist ein israelitischer Sklave gewöhnt JSir 3033ff. Ex 21 20f. — Die wenigen Striche machen die drei Personen völlig deutlich; Abraham ist verträglich und gerecht, ver gehorcht seinem Weibe«: nach ihrem Willen nimmt er Hagar zur Kebse an, und nach ihrem Wunsche entläßt er sie wieder. Sara ist das leidenschaftliche Weib, stolz bedacht auf ihre Frauenstellung im Hause, in der Leidenschaft grausam und sehr subjektiv: um selbst zu Kindern zu kommen, hat sie Hagar weggegeben, aber dann rechnet sie ebendies ihrem Manne gegenüber sich selbst als Verdienst an; sie spielt sich also in ihrer leidenschaftlichen Erregung über die Respektsverletzung -- psychologisch sehr wahr - Abraham gegenüber als selbstles aus. Der israelitische Mann aber mag wohl in der Stille über sein temperamentvolles Weib seufzen Prov 2524 2715 JSir 2516ff. 266f. Schließlich die Sklavin, deren wechselvolle Schicksale den Hörer ergötzen und rühren: zuerst eine Sklavin, dann Kebse des Herrn und Mutter des Erben, und als solche unverschämt gegen die kinderlose Herrin; dann schwer mißhandelt und tief in ihrem Mutterstolz verletzt. Diese drei, Mann, Frau und Magd, sind offenbar israelitische Typen; daß sie so handeln, wie sie handeln, findet die naive Sage sehr natürlich; denn so handelt man in Israel. - Von nun an ist Hagar die Hauptperson. Ihr Trotz ist nicht gebrochen; das Leben im Zelte Saras hält sie nicht mehr aus; so faßt sie den Entschluß, in ihre Heimat, nach Ägypten zu fliehen: sie, ein schwangeres Weib: lieber alle Gefahren des Wüstenweges als die Demütigung in Saras Zelt! - Im Aufbau der Erzählung ist der Satz: sie entfloh ihr, ein Hauptpunkt, der Gipfelpunkt alles Bisherigen und die Voraussetzung alles Folgenden.

7. 8. 11. 12 II. Teil. Die Offenbarung am Brunnen. Des mutigen Weibes aber nimmt sich Gott selber an: 7a der Engel Jahves trifft sie am Brunnen in der Wüste. — Der Brunnen (mit Art.) ist ein bestimmter Brunnen; Name und Lage gibt 14 an. — An diesen Brunnen ist Hagar auf ihrer Flucht, etwa am Abend, gekommen: der Weg in der Wüste führt von Quell zu Quell. — 7b »An dem Brunnen auf dem Wege nach Sur« steht | 7aß; greift 14b vor, ist also Glosse, vgl. LXX Luc; wofern die alte Sage vom »Wege nach Sur« gesprochen hätte, würde sie dies am Schluß von 6 getan haben (Ball, Holzinger). — The Mauer, heißt wohl ursprünglich die ägyptische Grenzbefestigung nach Osten (Ed. Meyer I § 240, Israeliten 101 A. 1) und danach der Grenzstrich im Nordosten Ägyptens, etwa dem heutigen Gifär entsprechend (Guthe, Gesch. Isr. 163). — Das göttliche Wesen ist der men ist der men ist der häufig in den alten Sagen des J; E:

# kommst du her? wo willst du hin? Sie sprach: vor meiner Herrin

אלהים. Wie der König oder der Vornehme, so hat auch der Gott einen Boten, »Herold« oder »Botschafter«, der als solcher bekannt ist. Die Vorstellung von Götterboten, auch bei Griechen und Babyloniern (Zimmern KAT 3 454) bezeugt, ist an und für sich ganz verständlich. Nun ist aber merkwürdig, daß im AT von diesem Boten Jahves oder Gottes mehrfach so gesprochen wird, als ob er Jahve oder Gott selber wäre. So heißt es 13. daß Hagar den Jahve, der mit ihr gesprochen hat, benannt habe, während nach 7ff. vielmehr nur der Bote Jahves mit ihr geredet hat. Ebenso sagt der erscheinende Bote Gottes 3111: ich bin der Gott von Bethel 13. Und so auch sonst. Diese Schwierigkeit ist nicht etwa durch die Annahme der unklaren Vorstellung, daß der Bote zugleich eine Erscheinungsform Jahves selbst sei (so z. B. Marti, Gesch. der isr. Rel. 5 78f., Kautzsch 27), sondern viel einfacher durch eine religionsgeschichtliche Erwägung zu heben. Die ältesten Sagen sprechen sehr unbefangen von Gotteserscheinungen: Jahve erscheint in Person, man hört seine Schritte, sieht seine Gestalt und vernimmt seine Stimme. Eine spätere Zeit aber würde es als eine Profanation empfinden, wenn man von Jahve selber so Menschliches berichten würde. Darum erzählt sie, daß nicht Jahve selbst, sondern ein untergeordnetes göttliches Wesen, sein »Bote«, erschienen sei. Dies Entwicklungsgesetz, daß gewisse Prädikate der Gottheit bei fortschreitender Religion anstößig werden und dann einem niederen göttlichen Wesen gegeben werden, spielt auch sonst außerhalb und innerhalb Israels eine große Rolle. Nach alter Anschauung geht Jahve selber in der Pestnacht um Ex 11 f., nach späterer sein Bote II Reg 1935. Ursprünglich inspiriert Jahve die Propheten; die späteren Propheten sind vom Engel inspiriert. Die ältere Zeit sagt: Jahve segne dich! und: Jahve geleite dich auf dem Wege! (Gen 4815 2820); die spätere: der Engel segne dich! und: der Engel geleite dich! (Gen 4816 247). Vor Zeiten erzählte man, Jahve selbst, später aber, der Engel, habe Israel durch die Wüste geführt Ex 3234 Num 2016. Ursprünglich hat Jaqob zu Penuel mit einem Gott gekämpft; die Späteren sagen, es sei der Engel gewesen Hos 125. Besonders deutlich ist diese Änderung Ex 424, wo der Hebr. noch ההוה liest, LXX aber ἄγγελος κυρίου hat. Eben wegen dieser Entstehung aus der Reflexion ist die Gestalt des Boten Jahves immer ein wesenloser Schemen geblieben« (Ed. Meyer, Israeliten 216). Ganz jung aber ist die so geschaffene Figur des Engels nicht (Hos 125, vgl. auch Gen 247 4816), so daß es jedenfalls nicht angängig ist, כלאך 167 und in den verwandten Stellen einfach als sekundär aus den Texten zu entfernen, gegen Sievers II 282 f. Nun ist, als man den Boten in unsere und ähnliche Erzählungen einsetzte, nicht das Ganze danach umgemodelt worden; vor allem mußte hier bestehen bleiben, daß der »'el ro'i« Jahve selber ist. So kam also heraus, daß der Jahvebote Hagar erscheint (geändert), und daß sie Jahve gesehen zu haben glaubt (antik). Die späteren Leser, die beides zusammen bereits in ihren Texten vorgefunden haben, werden es sich so zurechtgelegt haben, daß ein wunderbarer, mystischer Zusammenhang zwischen Jahve und seinem Boten bestehe, etwa so, daß »Jahves Name« in dem Jahveboten sei Ex 2321, vgl. Stade, Bibl. Theol. I 96 ff. — Aber wir können noch einen Schritt weiter zurückgehen: Der Gott, von dem die Sage redet, war ursprünglich nicht Jahve, sonst müßte ja der Name des Kindes Šema'ja oder Jišma'ja lauten, sondern dieser Gott hieß كير genauer يعل جهد Der Name »'el ro'i« gilt der israelitischen Tradition als Beiname Jahves an dieser Stätte; ebenso wie Jahve 2u Bethel s'el Bethel« 3113 357, zu Be'eršeba s'el 'olam« 2133, zu Sichem s'el, Gott Israels« 33 20 heißt. Diese Beinamen sind ursprünglich, so dürfen wir mit großer Wahrscheinlichkeit annehmen, die Namen der Lokalnumina selber gewesen. Israel hat, als es jene heiligen Stätten von den Eingeborenen übernahm, auch die Götternamen mit rezipiert, aber diese Namen als Beinamen Jahves an jenen Stätten aufgefaßt. Sehr interessant ist, zu sehen, daß die von Israel vorgefundene Religion ihre Götter »'el« nannte. - Wir erkennen also in der Sage drei religiöse Stufen: der Gott, der in ihr auftritt,

Saraj muß ich fliehen. \*Der Engel Jahves sprach zu ihr: geh wieder heim zu deiner Herrin und ertrage die Mißhandlungen, die sie dir auferlegt. <sup>10</sup>Der Engel Jahves sprach zu ihr: ich will deinen Samen also mehren, daß man ihn nicht zählen kann vor Menge. <sup>11</sup>Der Engel Jahves sprach zu ihr: du bist ja schwanger; du wirst einen Sohn gebären; des Namen sollst du Ismael (Gott hört) heißen: denn Jahve hat gehört, wie du mißhandelt bist.

12 Der wird ein Mensch wie ein Wildesel sein, seine Hand wider alle, aller Hand wider ihn, und all seinen Brüdern sitzt er auf der Nase.

war ursprünglich der 'el ro'i, wurde dann Jahve, und schließlich zum Boten Jahves -Dieser 'el hat, wie aus seinem Namen hervorgeht, ursprünglich eine nahe Beziehung zu diesem Brunnen: er ist das Numen dieses Brunnens. Die alte Sage hält das noch fest, indem sie erzählt, daß er am Brunnen erschienen sei; eine noch altertümlichere Rezension könnte erzählen, daß er von dort hervorgekommen, und etwa noch, daß es gerade die Stunde gewesen sei, wo er sich zu zeigen pflegte. - In Israel und den verwandten Völkern sind vielfach Brunnen heilig gehalten worden; man sah das Göttliche in ältester Zeit in dem lebendigen, immer sprudelnden, und wohin es kommt, Leben spendenden Wasser. Daß die hebräischen Sagen so viel von heiligen Brunnen erzählen, erklärt sich aus ihrer Wichtigkeit für das trockene Land. Über heilige Brunnen vgl. Stade, Bibl. Theol. § 52, Benzinger 2 317, woselbst Literatur. Deutsche Brunnensagen bei Grimm, Deutsche Sagen Nr. 103-105. - 8. 11. 12 Das Gespräch des Gottes mit Hagar. Hagar, dies ist ursprünglich die Voraussetzung des Gespräches, erkennt den Gott zunächst nicht; dergl. Begegnungen und Gespräche mit der unbekannten Gottheit sind in den alten Sagen häufig vgl. zu 181. Das Folgende zeigt dann, wie häufig bei solchen Gotteserscheinungen, wie der Gott allmählich den Schleier der Gottheit lüftet; in dem Augenblick aber, wo er dann erkannt wird, ist er zugleich verschwunden. - 8 Der Gott redet sie an, nicht sie ihn; das würde sie nicht wagen, weil er »furchtbar« aussieht Jdc 136. »Hagar, Magd Sarajs«: merkwürdig dieser Mann: sie kenut ihn nicht, er aber kennt ihren Namen; ist das - so denkt Hagar - etwa ein Gottesmann? Jdc 136. - »Wo kommst du her, wo gehst du hin?« noch jetzt in der Wüste immer die erste Frage, wenn sich Fremde begegnen, Merker, Masai 106. - Hagar antwortet, wie mit zusammengebissenen Zähnen: kein Jammern und Klagen, sondern nur die Tatsache, daß sie flieht. Ihr Wort »meine Herrin« steht geistreich in enger Anknüpfung an das der Gottes »Magd Sarajs«. -11 Er erwidert: »Du bist ja schwanger«; Hagars Schwangerschaft -- dies ist die Voraussetzung des Wortes - ist bis dahin noch ein Geheimnis; selbst dies intimste Geheimnis kennt der Mann! So ist sie denn auch geneigt, ihm zu glauben, wenn er ihr jetzt die Geburt eines Sohnes weissagt. -- יִּלֹבֶה ist eine Mischform des Part. יִלֹבֶה und des Pf. cons. יְבֶּלְהָא, die hier beide zur Wahl gestellt werden § 80d; ebenso Jdc 135.7; vorzuziehen ist nach Jes 714 das Part.; umgekehrt Ball, Kittel. - Häufig hören wir in den Sagen, wie ein Gotteswort über das noch ungeborene Kind ergeht 1810ff. 2522f. Jdc 13 Luk 1. Das alte Volk erzählt sich gern von dem ahnungsvollen Zustand der Schwangerschaft, wo das Weib auf jedes Symptom achtet und zum Orakel geht, um etwas von der dunkelen Zukunft zu erfahren Gen ?522. Gern berichtet dann die Sage, daß das, was der Mann später geworden ist, schon vor seiner Geburt der Mutter geweissagt worden war: sein späteres Schicksal ist also nicht Zufall, sondern von Anfang an durch Gott so bestimmt Jdc 13 Jer 15 Gal 115; und selbst sein Name ruht nicht auf der Willkür der Eltern, sondern ist durch Gott selber festgesetzt Luk 113. 31. - Jišma" el soll der Knabe heißen, »weil Jahve von deiner Mißhandlung gehört hat (שַּׁבֶּע) und sich also deiner annehmen will. (קביב ist mit Willen dasselbe Wort wie בּתְּיבֶה 6.) Aber -- so muß Hagar denken - woher in aller Welt weiß dieser merkwürdige Mensch von dieser Miß13 Sie aber nannte den Namen des Jahve, der zu ihr gesprochen hatte: du bist 'el ro'i, denn sie sprach: wahrlich hier habe ich geschaut 'das Ende' . . . . . 14 Deshalb nennt man diesen Brunnen den Brunnen von lahaj ro'i, er liegt, wie bekannt, zwischen Qadeš und Bered. 15 Da gebar Hagar bem Abram einen Sohn, und Abram nannte seinen Sohn, den ihm Hagar geboren hatte, Jömael. 16 Abram war 86 Jahre alt, als Hagar Jömael dem Abram gebar.

handlung, die sie ihm doch nicht geklagt hat? Das ist sicherlich ein Gottesmann; der hat ein Recht, in Gottes Namen zu sprechen! Und nun 12 hört sie gar aus seinem Munde Weissagungen über ihres Sohnes Geschick. - Diese Worte sollen, so denkt der Erzähler, Hagar ermutigen, unter allen Nöten und Beschwerden hier auszuharren: deun es gibt einen reichen, ja überschwenglich reichen Lohn für die Mühsal. - Die Sage schildert im folgenden Ismaels Bestimmung, ein Beduine zu werden, mit unverkennbarem Behagen. Hier am Höhepunkt Verse: zwei Vierer und wohl ein Dreier. Mit drastischer Wendung: Ismael soll ein Wildesel von einem Menschen (Kstr. § 1281) werden; wie der Wildesel ist, beschreibt herrlich Job 395-8; ein Tier von unbändiger Freiheitslust, das der Städte und des Treibers lacht: ein prächtiges Bild für den Beduinen, mit dem es die Wüste teilt; über den Wildesel Arabiens Jacob, Beduinenleben 2 115 f. - Ferner im ständigen Kriege mit jedermann, »nicht aus Mutwillen, sondern aus Not: die Wüste ernährt ihre Kinder nicht genügend und zwingt sie zum Rauben und Blutvergießen«, Nöldeke, ZDMG XL 175; vgl. die anschauliche Schilderung der Beduinen bei Ed. Meyer, Israeliten 304. Darum ist Ismaels Leben nichts als Kampf: ein Los, köstlich für heldenhafte, streitbare Männer, aber freilich voller Mühsale und Gefahren. -- »Und all seinen Brüdern sitzt er im Gesicht«: eine Situation, ihm angenehmer als seinen Brüdern, deren Felder er plündert, und deren Herden er raubt. Diese kräftige Schilderung des Geschickes Ismaels kann den modernen Leser warnen, ja nicht, etwa nach Analogie von 21, den Ton der vorhergehenden Erzählung zu weich zu fassen. Vielmehr meint die Sage: dieser unbändige Ismael ist ein würdiger Sohn seiner trotzigen Mutter, die sich auch nicht ins Joch hat fügen wollen, und die das Leben in Sicherheit von sich warf, weil es ein Leben in Demütigung gewesen war. Und so, wie sie jetzt, im Augenblick des Segens, vor dem Gott steht: trotzig, mit aller Welt zerfallen, so soll ihr Sohn werden, auch er unbändig und aller Welt Feind.

13. 14. — — 25, 18 III. Teil. Schluß. Der Gott ist jetzt verschwunden; Hagar ist wieder allein. Jetzt bekommen Gott is und Brunnen 14 ihre Namen. Der Name des Gottes אַל בְּיִבּי und der des Brunnens בַּיבִּי בְּיִבִּי sind nahe verwandt. בּיבִי sind nahe verwandt. בּיבִי sind nahe verwandt. בּיבִי אַרָּי בִּיבִי בְּיבִי בְּיִבִּי בְּיִבִּי אַרָּי בֹּיבִי בְּיבִי בְיבִי בְּיבִי בְיבִי בְּיבִי בְיבִי בְּיבִי בְיבִי בְיבִי בְיבִי בְיבִי בְיבִי בְיבִי בְיבִי בְּיבִי בְיבִי בְּיבִי בְיבִי בְּיבִי בְיבִי בְּיבִי בְיבִי בְּיבִי בְיבִי בְּיבִי בְיבִי בְיבִי בְיבִי בְיבִי בְּיבִי בְיבִי בְיבִי בְּיב בְיבִי בְּיבִי בְּיבּי בְיבִי בְיבִי בְּיב בְיבִי בְּיבִי בְּיבִי בְיבִי בְּיבּי בְיבִי בְיבִי בְּיבִי בְיבִי בְּיבִי בְיבִי בְּיבִי בְּיבִי בְּיבִי בְּיבִי בְּיבִי בְּיבּי בְיבִי בְּיבִי בְּיבִי בְּיבִי בְּיבִי בְּיבִי בְּיבִי בְיבִי בְּיבִי בְּיבּי בְּיבִי בְּיבּי בְּיבִי בְּיבִי בְּיבּי בְּיבּי בְּיבּי בְּיבִי בְּיבְי בְּיבּי בְּיבּי בְּיבִי בְּיבִי בְּיבּי בְּיבִי בְּיבִי בְּיבּי בְּיבּי בְּיבִי בְּיבּי בְּיבּי בְּיבּי בְּיבּי בְּיבּי בְּיבּי בְּיבִּי בְּיבִי בְּיבִי בְּיבִּי בְ

25  $^{18}$ Sie wohnten von H-vila bis ur östlich von Ägypten, bis wo man nach Assur kommt; all seinen Brüdern setzte er sich vor die Nase.

»hast du auch bis hierher hinter mir her gesehen, mein Seher?«: aber die Meinung der alten Sage ist gewiß nicht, daß der Gott hinter Hagar her gesehen, d. h. daß er sie vom »Hause der Herrin« her mit seinen Blicken verfolgt habe, sondern daß er eben an diesem Quell wohnt und sie hier getroffen hat. Auch Wellhausens (Prolegomena 323f. und 324 A. 1) Vorschlag, für das הלם des Textes מלהים lesen und hinter באיהי noch יפוק »ich blieb am Leben« einzusetzen (»habe ich die Gottheit geschaut und bin am Leben erhalten nach meinem Schauen?«) ist nicht recht befriedigend; das Wort »an dieser Stätte« בַּלֹּם (stark betont) ist nicht wegzukonjizieren, sondern vielmehr gerade die Hauptsache: es erklärt, warum gerade dieser Ort nach diesem Wort genannt wurde vgl. 118 1618 2117. 23 2214 3230. »Wahrlich (7 § 150e) an dieser Stätte habe ich geschaut -- -- «. Die Verderbnis steckt in אחרי אחרי: scheint -- אחרי scheint -- »das (glückliche) Ende« zu sein. Der Sinn ist wohl gewesen; hier habe ich geschaut das Ende meiner Not. who hierher, hier Jdc 207, vgl. and hierher, hier Gen 2123 und and dorthin, dort; gegen Sievers II 283. - Die Vokalisation אָדֵי 14 ist wohl kaum alte Aussprache des Namens, sondern trägt wohl eine spätere Deutung der unverständlichen Worte (\*des Lebendigen, der mich schaut«) ein; 3 faßt die Punktation als \*Gott der Schauung« auf. — Qadeš = 'Ain Kadîs vgl. zu 147. Bered (LXX Βαραδ, LXX Luc Philo Hier Βαραχ vgl. Nestle, ZAW XXI 329) nicht bekannt, westlich von Qadeš zu suchen, Ed. Meyer, Israeliten 323. Als Hagarbrunnen gilt gegenwärtig den Arabern Muweilih, eine Station an der Karawanenstraße, einst ein volkreicher Ort mit einer Anzahl Quellen, wnw. von Qadeš vgl. Palmer, Schauplatz der Wüstenwanderung Israels 272 ff. - Der Schluß der Erzählung fehlt; man erwartet noch: wie Hagar an diesem Brunnen blieb, wie sie dort Ismael gebar und nannte, wie Ismael aufwuchs und zu einem Volke wurde, dessen Sitz an diesem Brunnen war, und dessen Gott dieser 'el geworden ist. Der Schlußsatz des Gauzen ist vielleicht noch in 25, 18 erhalten (vgl. Dillmann, Holzinger), dem Ed. Meyer, Israeliten 323 noch 2511b voraussetzt: »Is mael ließ sich nieder beim Brunnen lachaj ro'i und hauste (LXX Sg.) von Havila bis zur Mauer von Ägypten«. Ähnliche geographische Beschreibungen bei J 1019. 30. Über Havila vgl. zu 211. Das hier gemeinte Aššur ist nicht Assyrien am Tigris, sondern wohl der nordarabische Beduinenstamm, der noch Gen 253 vorkommt und vielleicht auch Num 24 22. 24 Ps 839 gemeint sein könnte, Hommel, altisraelitische Überlieferung 240 ff., Glaser, Skizze II 438f., vgl. aber auch König, fünf neue arabische Landschaftsnamen 12ff., Ed. Meyer, Israeliten 320ff. Oder ist אַבָּה צַּשׁרָּהָב eine Dublette zum Vorhergehenden? so Wellhausen, Composition 3 20 A. 1, Ed. Meyer u. a. - > einfallen, sich niederlassen« auch Jdc 712 von Beduinen. - Der letzte Satz wiederholt die Weissagung 1612: so gingen die Worte des Gottes in Erfüllung. Derjenige, der diesen Schlußsatz geschrieben hat, scheint צל-פני »östlich« genommen zu haben.

#### Allgemeines über die Sage von Hagars Flucht.

1. Ursprünglicher Sinn der Sage: Die Sage redet (ebenso wie die Variante 21) von Ismael, dem Stammvater der בּילְּיִבְצִאלִיה; das ist ein Nomadenvolk der ältesten Zeit; sein Hanptort nach 16 Lahaj ro'i, seine Heimat nach 2121 E die Steppe Paran d. i. die Wüste et-Tih im Norden der Sinaihalbinsel; diese Angaben stimmen sehr wohl zusammen. Nach den Sagen war es ein Beduinenvolk, freiheitsliebend, fehdelustig, seinen Nachbarn unbequem, als Schützen berühmt 2120 wie die Suti der Ägypter, Ed. Meyer, Israeliten 324. Daneben treiben sie auch Handel wie alle Beduinen, Ed. Meyer, Israeliten 324: ismaelitische Karawanen bringen Gewürz von Gilead nach Ägypten 3725ff. In historischer Zeit ist dieser Stamm Ismael verschollen; zum letzten Male kommt ein »Ismaelit« II Sam

17 25 (vgl. I Chr 217) unter David vor. .\*Die Ägypter (des alten Reiches) kennen die Ismaeliten noch nicht; und in der Assyrerzeit sind sie wieder verschwunden. Sie gehören also der Zeit vom 12.-9. Jahrh. an«, Ed. Meyer, Israeliten 324. Die nomadische und halbnomadische Bevölkerung wechselt im Altertum wie gegenwärtig; alte Stämme lösen sich auf, ziehen weg oder werden vernichtet, neue treten an ihre Stelle«, Ed. Meyer I § 288, vgl. denselben, Israeliten 324. Später, als es den alten Stamm Ismael nicht mehr gab, ist der Name Ismael dagegen auf mehrere nordarabische Stämme ausgedehnt; so bei P Gen 2513; aber auch schon Jdc 824, wo Midian zu Ismael gerechnet wird. In diesem Sinne beschreibt der Schlußsatz 2518 die Wohnsitze der Ismaeliten. Dieser spätere Stammverband Ismael hat mit dem alten Stamm Ismael irgendwelche historische Beziehung; welche, wissen wir nicht. Für solche Namensübertragungen vgl. die Geschichte der Namen Sachsen oder Preußen. - Die Sage 16 redet von Ismael in beiden Bedeutungen: der Grundstock spricht von Ismael in Lahaj ro'i (in Paran); der Schlußsatz, aus späterer Tradition, von dem Ismael, der sich über Nordarabien ausbreitet. Vgl. Stade, Gesch. Israels I 144f. - Dieser alte Ismael ist der Sohn der Hagar. Es muß also, so dürfen wir schließen, ein uraltes Volk Hagar gegeben haben, von dem das Volk Ismael abgeleitet wurde. Derselbe Name begegnet dann wieder um viele Jahrhunderte später bei dem Volk der הַּגְרִיאִים oder הַּגְרִיאִים I Chr 5 ווי 138 2731 Ps 837 (auch »Söhne Hagar« Bar 323), das I Chr 519 neben Jetur, d. i. den Ituraeern, genannt wird und nach Ed. Meyer, Israeliten 328 etwa östlich von Moab und Ammon zu suchen ist; vielleicht nicht identisch mit dem 'Aypaioi oder Aypees der Griechen; vgl. auch Winckler in MVAG 1898 Heft I S. 51, wonach הבר auch in den südarab. Inschriften als Stammname vorkommt. Hängen diese קיברים irgendwie mit dem alten Hagarvolke zusammen oder sind die Namen nur zufällig dieselben? (Ed. Meyer, Israeliten 328). Dagegen sind die bei Sanh. I 45 (vgl. KB II 84f.) erwähnten Hagaranu (Var. Hagranu) ein ganz in der Nähe Babyloniens zu suchender Aramäerstamm. Über die Völker Ismael und Hagar vgl. Ed. Meyer, Israeliten 322 ff.

Nach der Sage ist Hagar eine Ägypterin; dies ist ein stehender Zug der Sage 163 P 219 E (Variante 2121: Ismael hatte eine ägyptische Frau). Mischung von Beduinenstämmen mit landflüchtigen Ägyptern ist bezeugt, vgl. Ex 1238 und die Geschichte des Sinuhe bei Erman und Krebs, Aus den Papyrus der kgl. Museen 14 ff. — Winckler, Altorientalische Forschungen I 30 ff. (vgl. auch MVAG 1898 I 1 ff. IV 1 ff.) und KAT<sup>3</sup> 141 ff. und ihm folgend Cheyne 266 ff. behaupten, daß Hagar ursprünglich keine »Ägypterin«, sondern eine Muşriterin, aus dem arabischen Stamme aus — Muşr, der in Sur seinen Sitz gehabt habe, gewesen sei; aber diese Behauptung von der Existenz und der großen Bedeutung eines arabischen Landes Muşr ist neuerdings lebhaft bestritten vgl. Küchler, Stellung des Propheten Jesaja zur Politik seiner Zeit 8 ff., Ed. Meyer, Israeliten 455 ff.

Die Sage behandelt die Entstehung des Stammes Ismael. Die Hauptfrage in beiden Varianten ist diese: wie kommt es, daß Ismael ein Beduine geworden ist? Die Antwort ist: seine Mutter hat mit ihm zusammen das Vaterhaus verlassen und ist in die Wüste gewandert. Möglich ist, daß bei dieser Wanderung Hagars der Name Hagar (arab. hagara \*sich trennen, hinwegbegeben«) mit eingewirkt hat (Dillmann). Indes ist das Motiv der Flucht oder Verstoßung der Mutter mit ihrem Kinde auch sonst nicht selten.

Die Sage motiviert zugleich den Namen Jišma'el = Gott hört. Sie erzählt von einem schweren Leide, das vor (16) oder bei (21) dieser Wanderung der Mutter in der Wüste eingetreten war, wie aber dann Gott hörte.

Ferner erklärt die Sage von 16 noch, wie Ismael zu seinem gegenwärtigen Hauptsitz in Lahaj ro'i und zu seinem Gott, dem 'el ro'i, gekommen ist. Zur Beantwortung dieser Frage erzählt sie, daß die Ahnfrau an ebendiesem Ort von ebendiesem Gott die Weissagung von Ismaels Geburt und Geschick empfangen hat. Zugleich hat die Sage dabei die seltsamen Namen des Ortes und des Gottes zu erklären gewußt.

Daß Ismael als der ältere unter den beiden Söhnen Abrahams erscheint, hat seine Parallele in Esau, dem älteren Bruder Jaqobs: die semitischen Völker sind ursprünglich Beduinen, und die halb oder ganz seßhaften Semiten sind Ablagerungen der Wüstenstämme im Kulturland; das hält die Überlieferung fest, indem sie den Beduinen für den älteren Bruder erklärt, Ed. Meyer, Israeliten 305.

Demnach enthält die Sage allerlei Ätiologisches mit »Novellistischem« gemischt; unser Versuch, beides zu scheiden, ist natürlich, wie stets in solchen Fällen, nur ein Versuch. Eine Frage, die wir nicht beantworten können, ist die, warum Ismael gerade Abrahams Sohn und Isaaqs Bruder geworden ist; daß es sich dabei ursprünglich um zwei uralte Brudervölker Ismael und Isaaq handelt, erscheint deshalb unwahrscheinlich, weil die älteste Rezension d. h. Kap. 16 (vgl. zu 21) Isaaq in diesem Zusammenbange überhaupt nicht erwähnt. Ebenso schwierig ist zu deuten, daß Ismael Sohn der Sklavin genannt wird, worauf ein so großer Teil der Sage gegründet ist. Die Israeliten haben diesen Zug jedenfalls so aufgefaßt, daß sie selber und nicht Ismael Abrahams legitime Nachkommen sind. Aber was mag der ursprüngliche Sinn sein? Ist der Zug doch vielleicht nur »novellistischer« Herkunft?

2. Alter und Herkunft der Sage. Diese Sage von Ismael muß sehr alt sein; sie setzt als gegenwärtig das alte Volk Ismael voraus, von dem kein historischer Bericht meldet; sie kennt seinen Hauptsitz, seinen Charakter, ja selbst noch seinen Gott und sogar noch den Namen des älteren Volkes, von dem es sich herleitet. Ganz antik sind die Charaktere der geschilderten Personen: Sara ist eine leidenschaftliche Frau, »Hagar ein freches, trotziges« Weib, und ihr Sohn »aller Welt Feind« (Reuß 253 A. 2). Abraham aber spielt zwischen diesen beiden starkknochigen Frauen eine etwas unglückliche Rolle. Die Sage erzählt davon aber nicht etwa zur Schande des Patriarchen, auch nicht mit unerbittlichem Wahrheitssinn, sondern sie denkt: so sind die Menschen. Auch daran nimmt sie keinen Anstoß, daß der Gott sich der Hagar erbarmt; vielmehr - so hat die älteste Überlieferung wohl gedacht - der Gott freut sich der ungebrochenen Kraft des mutigen Weibes. Es tritt hier also eine altertümliche Gottesanschauung hervor, die etwa mit der in der Simson- oder Jagobgeschichte verglichen werden kann. - Besonders alt ist auch, daß in der Sage das Kind so viel enger mit der Mutter zusammengehört als mit dem Vater; darin klingen vielleicht älteste Zustände nach, wo das Kind die Mutter, aber nicht den Vater kannte.

Die Sage könnte sehr wohl in ihrer ältesten Gestalt ismaelitischer Herkunft gewesen sein. Darauf führt besonders, daß das Nomadentum Ismaels, nicht wie das spätere, seßhafte Israel tun würde, als ein Fluch aufgefaßt, sondern vielmehr mit deutlicher Freude an so herrlichem Leben des Beduinen geschildert wird: als der Gott die Ahnfrau trösten wollte, hat er ihr dies Schicksal ihres Sohnes geweissagt; ferner, daß der Gott im Streit der beiden Frauen nicht Saras, sondern Hagars Partei nimmt. Eine Reihe von Zügen würden zu solchem ismaelitischen Ursprung wohl passen: das trotzige Wesen der Ahnfrau, das Wüstenkind geboren am Wüstenquell, der Stammesgott zugleich ein Brunnengott.

3. Stil und Erhaltung der Sage. Die Rezension von 16 ist ein wundervolles Muster alten Sagenstils: namentlich der erste Teil der Sage ist ausgezeichnet durch die Mannigfaltigkeit und Lebenswahrheit seiner Bilder; zugleich ragt die Sage hervor durch die strenge Geschlossenheit der Handlung und namentlich die bewunderungswürdige Knappheit. Das Äußerste im Weglassen des nicht unbedingt Notwendigen leistet der Erzähler, indem er nicht einmal sagt, wann und wie das göttliche Wesen verschwunden sei. Doch darf man vermuten, daß eine ältere Rezension hier einen Satz gehabt habe, den die spätere Zeit als hochbedenklich ausgelassen hat, etwa, daß der Gott im Brunnen verschwunden sei. Auch sonst ist die Erzählung in manchem verdunkelt: sie hält nicht mit voller Deutlichkeit fest, daß Hagar den Gott zunächst nicht erkannt hat, sie berichtet nicht, an welcher Stelle in der Handlung sie diese Erkenntnis be-

kommen habe (ursprünglich zwischen 12 und 13); auch daß der Brunnen ein Heiligtum sei, wird in unserer Rezension nicht mehr gesagt, hat aber vielleicht ursprünglich im weggefallenen Schluß gestanden.

#### 22. Die drei Männer bei Abraham in Hebron zu Gaste 181-16aα J.

<sup>1</sup> Da erschien ihm Jahve unter den Terebinthen von Mamre, als er einmal an der Tür seines Zeltes saß, da der Tag am heißesten war. <sup>2</sup> Als er nun seine Augen aufhob, da sah er: sieh da, drei Männer standen vor ihm. Kaum aber, daß er sie sah, lief er ihnen entgegen von der Tür des Zeltes, verneigte sich tief

Die drei Männer bei Abraham in Hebron zu Gaste 181—18αα. Quellenkritik: Die Erzählung stammt aus J: מַרְּבֶּלְ זְּרָה וּ (וּזֹּג) וּ 14, מְּבָּבְּלְ זְּרָ בְּּעִרְ עָּרָ וְּתְּבְּׁרָ (וּזֹג); als Ausdrücke, für die J eine Vorliebe hat, kann man nennen מְּבָּ אַבְּיָּ זְ, קְּתְּבְּעֵ = »ich« 3.5, ferner בְּבֶּלְבָּבָּ זְּ, הַּזֶּ בְּּבֶּלְ זְּגָּ נְּהָ זְּבְּעָ בְּּיִ זְּלְ זָּגָּ זְ, das mehrmalige אֵּ זְּלָּהְ הוּ Inhaltlich spricht für J der naive Ton, in dem von Gott geredet wird. — Die Geschichte ist ein Hauptstück im Abraham-Loţ-Sagenkranze vgl. die »Komposition der Abrahamgeschichten« S. 159 f. Im Sagenkranze ist sie unmittelbare Fortsetzung von 1318.

Die Disposition ist sehr klar: I. Die Bewirtung der Männer bei Abraham 1-8. II. Das Tischgespräch 9-15. Beide Teile sind gleich groß: auch das eine Schönheit.

1a ist eine Überschrift wie 221a II Reg 21a. Der Satz gehört nicht zur alten Sage; die Sage selbst beginnt erst mit 1b; vgl. auch unten zu 2b und 4. - 1b Die Exposition ist besonders kunstvoll. Der Zweck einer solchen Einleitung ist, zu zeigen, wie es kam, daß die Gottheit und der Heros an einem bestimmten, von der Überlieferung gegebenen Ort zusammengetroffen sind. Solche Expositionen findet man 2810ff. 3223ff. Ex 31ff. u.a. Hier ist der Ort der Baum von Hebron. Höchst lebenswahr wird nun erzählt, wie es die Mittagszeit war (die Zeit, da der wegemüde Wanderer Unterkunst und auch der Ansässige den Schatten sucht), die den Menschen und die Gottheit, die ihm als Wanderer erscheint, unter dem Schatten des Baumes zusammengeführt hat. Da sitzt Abraham im Zelt, am Eingang (mpg acc. loci § 118g); das Zelt wird bereits hier erwähnt, weil der Erzähler es im folgenden gebrauchen will vgl. 6 und besonders eff. - 2a Als er nun (zufällig einmal) aufblickt, sich da; drei Männer stehen vor ihm (רֶלֶים, weil Abraham sitzt vgl. I Sam 226). Die Schilderung malt die Überraschung: sie sind mit einem Male da. So überraschend tritt Göttliches immer auf 2119 2213 Ex 32 Jos 513 vgl. auch Zach 21,5 51 61; ebenso geheimnisvoll verschwindet es auch Jdc 621 1320f. Tob 1221: darin spricht sich in naiver Form echte Religion aus: die Ehrfurcht vor dem Geheimnis der Gottheit; von ihrem Tun und Treiben kennt der Mensch nur das wenige, was sie ihm offenbart; das meiste bleibt dunkel. - Mit Absicht nennt der Erzähler die Drei »Männer«: so sehen sie aus, und dafür hält sie auch Abraham; ebenso vin 32 25 Jos 513 Jdc 13 10f. Der Erzähler aber weiß, daß es göttliche Wesen gewesen sind. Der Zug, daß die Gottheit den Menschen erscheint, unbekannt, in schlichter, menschlicher Gestalt und sich erst nachträglich offenbart, findet sich auch Jdc 6. 13 Tob 5 und sonst. Speziell das Motiv, daß die Gottheit unbekannt um gastliche Aufnahme bittet und ihren herrlichen Lohn mitbringt, ist auch sonst häufig: im AT Gen 19; bei den Griechen muß es eine Reihe derartiger Sagen gegeben haben: »Denn auch selige Götter, in wandernder Fremdlinge Bildung, Jede Gestalt annehmend, durchgehn oft Länder und Städte, Daß sie der Sterblichen Frevel sowohl als Frömmigkeit schauen«, Odyssee XVII 485 ff. Man denke an Philemon und Baucis (Ovid met. 8616ff.) und an die Fabel des Phädrus (appendix 3), wonach Mercur bei zwei Frauen zu Gaste ist; ferner an Demeters Aufnahme im Hause des Keleos zu Eleusis (hymn. Hom. V 96 ff.), die Einkehr des Juppiter bei Lycaon (Ovid met. I 211 ff.),

13

<sup>3</sup>und sprach: 'ihr Herren', wenn ich Gnade vor 'euren' Augen gefunden habe, so 'geht' bei 'eurem' Knecht nicht vorüber! <sup>4</sup>Man soll euch ein wenig Wasser

der Hekate bei Theseus (Kallimachos), des Herakles bei Molorchos, besonders der Dioskuren (Herodot VI 127, Pindar Nem X 91, Pausanias III 163). Auch bei den Germanen wandern die Götter durch die Welt und kehren abends ein. An Stelle der Gottheit (so noch Grimm, Märchen Nr. 87) ist in der hebräischen Sage auch der Prophet getreten I Reg 17sff. II 4sff., wie im deutschen Mittelalter Christus und Petrus oder ein Zwerg (Grimm, Deutsche Sagen Nr. 45). Die Gottheit lernt dabei am eigenen Schicksal die Menschen kennen: die einen stoßen den armen Wanderer vor die Tür, die anderen nehmen ihn freundlich auf. So kann der Gott lohnen und strafen: »Er bequemt sich, hier zu wohnen, Läßt sich alles selbst geschehn. Soll er strafen oder schonen, Muß er Menschen menschlich sehn« (Goethe, Der Gott und die Bajadere). In diesem Glauben aber sliegt die erhabenste Heiligung der Gastfreundschaft: der Mensch wird Scheu tragen, einen Fremden abzuweisen, unter dessen Gestalt ihn ein himmlischer Gott besucht haben kann«, Grimm, Deutsche Mythologie I & XXIX ff., III & IX. - So will hier die Gottheit den Abraham erproben. Darum bleiben die Männer vor seinem Zelte stehen, in der Haltung derer, die stillschweigend um Aufnahme bitten. - 2b Jeder Zug im folgenden soll malen, wie überschwenglich gast frei Abraham gewesen ist, wie glänzend er sich also bewährt hat. Sein Entschluß, sie zu bewirten, ist sofort gefaßt und wird sofort ausgeführt. Die peinliche Situation des Bittens kürzt er ihnen also zartfühlend nach Kräften ab. So handelt der Hausherr, wenn er einen Gast besonders ehren will. Tief verneigt er sich vor den Unbekannten, als wären es Fürsten II Sam 96 144 I Reg 147; mungen ist Term. einer bestimmten Verbeugung: die Knie auf dem Boden, »die Nase im Staub« 191. - 3 Mit vielen und den höflichsten Worten bittet er sie um die hohe Ehre, daß sie bei ihm einzutreten geruhen mögen: orientalische Höflichkeit ist weitschweifiger und untertäniger als die unsrige. - Wenn der Geringe den Vornehmen anredet, so vermeidet er es zu Anfang, »Ich« zu sagen, um ihm nicht mit seiner Person lästig zu fallen, sondern nennt sich lieber »dein Knecht« 335 4211 II Sam 2421 II Reg 813 u. a. - Die Rabbinen wollen als »שֹׁרֵשׁי, d. h. als Anrede an Gott »o Herre lesen; diese Lesung ist falsch: an dieser Stelle weiß Abraham noch nicht, daß er Gett vor sich hat; sondern er glaubt, mit »Männern« zu sprechen. - Abraham redet die drei Männer im Sg. an; dieser merkwürdige Wechsel zwischen Sg. und Plur. geht durch die ganze Geschichte: Vers 2 Plur. 3 Sg. (Sam. Plur.), 4 Plur., 5 Plur. (LXX 5b Sg.), 8 Plur., 9 Plur. (LXX Sg.), 10 Sg., 13-15 (Jahve 13) Sg., 16 Plur. Man erklärte früher diesen Umstand gewöhnlich so, daß unter den Dreien Einer der Herr und die beiden andern die Diener seien: Jahve und zwei Engel. Indes hiergegen spricht Vers 5b, wonach alle Drei einwilligen, bei Abraham zu bleiben: diese Entscheidung zu treffen, aber wäre allein Sache des Herrn gewesen. Ebenso merkwürdig ist, daß alle Drei in 9 das Tischgespräch beginnen, das dann Einer fortsetzt 10ff. Der Wechsel von Sg. und Plur. erfolgt also nicht nach einem Prinzip, sondern ganz wahllos. - Darum hat Kraetzschmar, ZAW XVII 81-92 durch eine Quellenscheidung zu helfen gesucht, wonach die Sg.- und die Plur.-Stücke verschiedenen Quellen angehören. Ähnlich auch Ball zu 181 und Sievers II 286 ff., der zu der »Jahveversion« 1—2a (bis יבירו). 3b. 13—14a. 15 und das Übrige zu der »Dreimännerversion« rechnet. Diese, nach Kautzsch 3 30 sallseitig anerkanntes, Hypothese scheitert indes daran, daß die Sage 181-16a deutlich ein einheitliches, wohlorganisiertes Ganzes bildet, vgl. auch Eerdmans 72; so zerreißt Sievers' Quellenscheidung den Zusammenhang in 2: >er hob die Augen auf - und sah« und ebenso das Stück 12-15, das - wie die viermalige Wiederholung des Wortes pax zeigt - aufs straffste geschlossen ist. - Man muß also auf Überarbeitung schließen. So hat Fripp, ZAW XII 24 überall den Sg. herstellen wollen, vgl. auch Stade, Bibl. Theol. 98 A. 1; auch Kautzsch 3 30 hält unter den von ihm angenommenen beiden Quellen die singularische als die »naivere« für die ältere. Aber

bringen, daß ihr eure Füße wascht. Dann legt euch nieder unter dem Baum, <sup>5</sup> und ich will einen Bissen Brot holen, daß ihr euer Herz labet. Danach mögt ihr weiter ziehen. Wozu wäret ihr sonst bei eurem Knecht vorübergekommen?

das Ursprüngliche war sicherlich der an Polytheismus anklingende Plural »drei Männer« vgl. unten; spätere Abschreiber und Überarbeiter dagegen dachten nur an Jahve, der sie allein interessierte, und haben daher mehrfach den Sg. und in 13 mm eingesetzt; die Rabbinen, ihnen folgend, haben ארני vokalisiert; so urteilt auch Cheyne 294. Diese Überarbeitung ist aber unsystematisch geschehen, ebenso wie diejenige, die an anderen Stellen den »Boten Jahves« für »Jahve« eingesetzt hat vgl. zu 167. 13. Als ältester Text der Sage ist daher der Plur. anzunehmen: בְּיֵלְבֶּרָ (Sam), הַעֵּבְרָה (Sam), הַעָּבְרָהָ (Sam); יָרָאִמֶּרֶה (Sam); בְיָאמֶרֶה (Sam); בְיָאמֶרֶה (Sam); בְיִאמֶרֶה (Sam); בְיִאמֶרֶה (Sam); בְיִאמֶרֶה (Sam); בְיִאמֶרֶה (Sam); בְּיִאמֶרֶה (Sam); בְּיִבְּהְרָבֶּה (Sam); בְּיִאמֶרֶה (Sam); בּיִאמֶרְה (Sam); בְּיִבְּהְרָבֶּה (Sam); בְּיִבְּהְרָבְּה (Sam); בְּיִבְּהְרָבְּה (Sam); בְּיִבְּהְרָבְּה (Sam); בְּיִבְּהְרָבְּה (Sam); בְּיִבְּהְרָבְּה (Sam); בְּיִבְּהְרָבְּה (Sam); בּיִבְּרְה (Sam); בּיִבְּרְה (Sam); בּיִבְּרְה (Sam); בּיִבְּרְה (Sam); בּיִבְּרְה (Sam); בְּיִבְּרְה (Sam); בְּיִבְּרְה (Sam); בְּיבְּרְה (Sam); בּיבְּרְהְיִים (Sam); בּיבְּרְהְיִים (Sam); בּיבְּרְהְרָּה (Sam); בּיבְּרְהְיִים (Sam); בּיבְּרְהְיִים (Sam); בּיבְּרְהְיִבְּרְה (Sam); בּיבְּרְהְיִים (Sam); בּיבְּרְהְיִים (Sam); בּיבְּרְהְיִבְּרְה (Sam); בּיבְּרְהְיִבְּרְה (Sam); בּיבְּרְהְיִבְּרְה (Sam); בּיבְּרְהְיִבְּרְיִים (Sam); בּיבְּרְהְיִבְּרְה (Sam); בּיבְּרְהְיִבְּרְיִים (Sam); בּיבְּרְבְּרְהְיבָּרְיִים (Sam); בּיבְּרְרְהְיבְּרְיִים (Sam); בּיבְּרְרְהְיבְּרְיבְּרְרְיבְּרְיבְּרְיבְּרְרְיבְּרְרְרָבְיִים (Sam); בּיבְּרְרָבְיִים (Sam); בּיבְּרְרָבְיִים (Sam); בּיבְּרְרָבְיִים (Sam); בּיבְרָרְיבְיִים (Sam); בּיבְּרְרָבְיִים (Sam); בּיבְרָּבְיּרְרָבְיבְרָבְיִים (Sam); בּיבְּרְרָבְיִים (Sam); בּיבְּרְרָבְיִים (Sam); בּיבְּרְרָבְיִים (Sam); בּיבְּרְרָבְיבְּרְרָבְיּרְרְיבְיבְיִים (Sam); בּיבְּרְרָבְיבְּרְרָבְיבְיבְיבְיּרְרָבְיבְרָּרְרָבְיבְיבְיבְרָרְרָבְיבְּרְרָבְיבְרְרָבְיבְּרְרָבְיבְרְרָבְיבְרְרָבְיבְרְרָבְרְרָבְיבְּרְרְבְּרְרָבְרְרָבְיבְרְרָבְרְרָבְרְרְבְּרְרְבְּרְרָבְּרְרְבְּרְרָבְרְרָבְיבְרְרָבְרְרְבְּרְרְבְּרְרְרָבְרְרְרָבְרְרְבְרְרָבְרְרְבְּרְרְבְּרְרְרָבְרְרְרָבְרְרְרְרָבְרְרְבְרְרְבְר ישרב נור (מור בין 10; ביותר בין 13; ביותר בין 16. Dagegen hat schon der Sagensammler, von dem 1a stammt, die Geschichte als eine »Erscheinung Jahves« verstanden; doch vgl. LXX ὁ βεός. — Kautzsch 3 30, der ohne Prinzip bald den Plur., bald den Sg. liest, hält in 9 den Plur. für unmöglich: »wie sollten die Drei gleichzeitig nach Sara gefragt haben!« Aber in Wirklichkeit lassen die Erzähler eine Mehrheit stets gemeinsam handeln und reden vgl. 113.4 3414ff. 31 3821 408 4210. 13 u. a., vgl. die Einleitung § 3, 9. - אַס־נַא 3 vgl. § 105 A. 2. - 4 Die staubigen, brennenden Füße waschen ist das Erste, was der Wanderer vornimmt, wenn er einkehrt Luk 744: man ging ja in Sandalen. - Auffallend, daß Abraham nur von einem Baume spricht, während 1318 181 (auch 1413) von mehreren Terebinthen reden. LXX und Peš Laben an allen Stellen den Sg. Wellhausen in Bleeks Einleitung 4 643, Stade, Bibl. Theol. 112 A. 1 u. a. halten den Plur. für eine spätere tendenziöse Äuderung, die dem Baume den Charakter singulärer Heiligkeit nehmen sollte. Indes können auch mehrere neben einander stehende Bäume heilig sein, und viel einfacher erklärt sich dieser Wechsel daraus, daß dort in ältester Zeit nur ein Baum stand (so die alte Sage), in späterer Zeit aber mehrere (so der Sammler des Sagenkranzes 1318 181 und 1413). Josephus, Bell. jud. IV 97 kennt dann wieder nur eine Abrahameiche. Ein ähnlicher Wechsel Gen 126 Din 1130. Über die Geschichte des Baumes vgl. zu 1318 S. 175. - Der israelitische Bauer sitzt beim Essen 2719 Jdc 196 ISam 205 IReg 1320; zu Amos Zeit kam unter den Vornehmen die babylonische Sitte auf, halbliegend, auf der κλίνη, zu essen Am 64. Die hier vorausgesetzte Sitte, bei der Mahlzeit zu liegen (indem man sich auf den Arm stützt, daher 1957) ist wohl uralte Beduinenart, also ein höchst altertümlicher Zug. -5 Nur ganz geringe Kleinigkeiten bietet Abraham an: etwas Wasser und einen Bissen Brot, was man von jedem annehmen kann (אַדָּה) hebr. Hss. Sam LXX Targ-Jon); ja er übt einen gelinden Zwang auf sie aus: »denn deshalb seid ihr ja bei eurem Knecht vorübergekommen«, d. h. so hat sichs nun einmal gefügt, und ihr müßt euch darein ergeben; יבי־בּל־בּן = »weil nun einmal« § 158 b A. 1. Vielleicht ist mit LXX Vulg סְרָהֶם אֶל vorzuziehen. - Hierauf nehmen die Männer an. - Eine Feinheit ist, daß die Gottheit so kurz spricht, im Unterschied von der redseligen Höflichkeit Abrahams: so entspricht es der Würde der Gottheit. Ebenso kontrastieren die weitläuftigen Reden der Frauen mit Davids kurzen Antworten I Sam 2524ff. II 145ff. und sonst. - 6-8 beschreibt nun, wie Abraham das Mahl rüstet. Dabei treten zwei Züge Lervor: 1) daß Abraham alles in größter Eile tut: es ist höflich, nicht warten zu lassen; 2) daß es ein herrliches und besonders ein sehr reichliches Mahl ist. Natürlich erzählt die Sage mit Freuden von so schönen Sachen; wie denn die israelitischen Sagen überhaupt oft und gern vom Essen und Trinken reden. Die hebräische Antike versteht kaum, im besonderen Fall die Speisen besonders schmackhaft zu bereiten; sie ehrt den Gast durch die Menge des Vorgesetzten 4334; dasselbe im deutschen Mittelalter und im Bauerntum der Gegenwart vgl. A. l'Houet, Psychologie des Bauerntums 54. 253 f. - Die mitgeteilten Einzelheiten sind kulturhistorisch interessant: das Weib sorgt für das Brot - männlicher Egoismus hat der Frau die unangenehme Arbeit des Mahlens zugeschoben -, der Mann für das Fleisch vgl. Sie sprachen: tue so, wie du gesagt hast. — <sup>6</sup>Da eilte Abraham ins Zelt zu Sara und sprach: nimm eilends drei Maß Mehl, Feinmehl, knete sie und backe Kuchen. <sup>7</sup>Weiter lief Abraham zu den Rindern, nahm ein zartes, schönes Kalb und gab es dem Knechte; der mußte es eilends zurüsten. <sup>8</sup>Dann nahm er Dickmilch und frische Milch und das Rind, das er zugerüstet hatte, und setzte es ihnen vor. Er selbst aber wartete ihnen unter dem Baume auf, während sie aßen.

Benzinger 2 70 - das Schlachten ist auch bei den Arabern und im ganzen islämischen Orient Sache der Männer, Jacob, Beduinenleben 288. - 6 Die Sage vermeidet - Lessing würde daran seine Freude haben - die Schilderung, sondern gibt Handlung; es heißt nicht: Sara war im Zelte, sondern: er lief zu ihr ins Zelt. So teilt uns der Erzähler geschickt mit, wo sich Sara befand, weil er das für den zweiten Teil aff, nötig hat. -Ein Se'a ist 12,148 l. vgl. Benzinger 2 193f. Drei Se'a für drei Mann ist eine gewaltige Portion! Fig. und rat sind nach I Reg 52 zwei verschiedene Mehlsorten, rat die feinere Sorte. Die ältere Zeit kennt, selbst beim Opfer, nur nur Jdc 619 I Sam 124; die spätere Zeit verwendet beim Opfer rigt (so P und Chr) vgl. Wellhausen, Prolegomena 6 62f. Hier ist 75 nachträgliche Korrektur von 772: eine 3pätere, üppigere Zeit hatte Anstoß daran genommen, daß Abraham Gott nur Typ vorgesetzt habe. LXX Vulg übersetzen nur בּלָּה (Ball). Hier spiegelt sich also im Text ein Stück Kulturgeschichte. - הּוֹבָּי dünne, runde Fladen, die hier (in einfachen Verhältnissen) auf heißen Steinen oder eisernen Platten gebacken werden vgl. Beuzinger 3 64. Damit hätte es genug sein können; aber Abraham schlachtet noch dazu: das ist in alter Zeit für den israelitischen Privatmann etwas sehr Seltenes. - 7 Er wählt das Tier selber aus, damit es auch ein recht schönes Stück Fleisch gebe. Der Koch muß es »bereiten«, d. h. in alter Zeit kochen; die spätere Sitte brät das Fleisch I Sam 212ff. - 8a Zum Trinken wählt er zwei Arten Milch. -Eine sehr schwierige Frage ist, weshalb Abraham seinen Gästen keinen Wein vorsetzt, obwohl die Landschaft von Hebron doch der klassische Ort für den Weinbau in Palastina ist vgl. die Sage von den Kundschaftern Num 13. Man darf den Zug vielleicht daraus erklären, daß die Sage sich Abraham als Beduinen vorstellt. Aber auch die andere Möglichkeit bleibt zu erwägen, daß die Sage ursprünglich nicht an den Weinort Hebron gehöre, sondern erst nachträglich dort lokalisiert worden sei; weiter darüber im folgenden S. 200. - 8 b An der Mahlzeit nimmt Abraham nicht selber teil, sondern, überaus höflich und verbindlich, bleibt er vor ihnen stehen, sie zu bedienen. - Die ganze Schilderung der Bewirtung entspricht noch der gegenwärtigen Sitte vollständig vgl. G. Jacob, Beduinenleben 2 85ff., Löhr, Gastfreundschaft im Lande der Bibel einst und jetzt Palästinajahrbuch ed. Dalman II 1906 S. 52 ff., Benzinger 2 131 ff. - Es ist eine hohe sittliche Kultur, welche die Geschichte darstellt. Gastfreundlichkeit gilt dieser Zeit als die eigentliche Tugend des Mannes: eine Anschauung, die sich aus den primitiven Herbergsverhältnissen erklärt und bei den Arabern wie vor Zeiten so noch jetzt besteht, denen es eine Tugend ist, die Freigiebigkeit bis zur Verschwendung zu treiben vgl. G. Jacob, Beduinenleben 2 86 f. Beachtenswert ist ferner die besondere Betonung der Höflichkeit, die der alte Israelit nicht für eine, wenn auch wünschenswerte, aber doch äußerliche Formsache hält, sondern für den unumgänglichen Ausdruck der guten Gesinnung. -Höchst altertümlich ist, daß die Gottheit hier ißt. Dergl. erzählt die hebräische Sage sonst nur noch 193; ja Jdc 1316 wehrt den Gedanken, daß der Engel menschliche Speise gegessen haben könne, ausdrücklich ab. Die älteren Erklärer, Juden und Christen, beseitigen diese ihnen höchst anstößige Angabe, indem sie behaupten, Gott habe nur zu essen geschienen, vgl. schon Tob 1219.

9-15 II. Teil: Das Tischgespräch. Die Gottheit hat so Abrahams Freigiebigkeit reichlich erfahren; er hat die Probe trefflich bestanden. Auch dies also im

<sup>9</sup>Da sprachen sie zu ihm: wo ist Sara dein Weib? Er sprach: hier drinnen im Zelt. <sup>10</sup>'Sie sprachen': übers Jahr 'kommen wir' wieder zu dir, dann hat Sara, dein Weib, einen Sohn. Sara aber horchte in der Zelttür, die hinter

weiteren Sinne eine Versuchungsgeschichte Abrahams. - Nun denkt die Gottheit daran, ihn zu belohnen und ihm ein Gastgeschenk zu geben. Gastfreundschaft, die sonst keinen Lohn findet, belohnt die Gottheit selbst. Dies Geschenk aber muß natürlich etwas besonders Schönes, Gott Würdiges sein; es ist ein Sohn im Greisenalter! Die Gottheit schenkt Abraham diesen Sohn, indem sie ein wirkendes Wort spricht, kraft dessen Sara empfängt und gebiert. Dasselbe Motiv, daß der Gottesmann als Dank für bewiesene Gastfreundschaft einem kinderlosen Weibe, deren Mann alt ist, durch sein Wort einen Sohn schenkt, ist auch Grundmotiv der Sage von Elisa und der Sunamitin II Reg 4sff. -Die Aufgabe, die der Erzähler im folgenden hatte, war also die, ein solches Wort in die Geschichte möglichst leicht und ungezwungen einzuführen. Diese künstlerische Aufgabe ist hier in wundervoller Weise gelöst: Abrahams Freigiebigkeit zeigt sich daran, daß er die Männer zu Tische einlädt; bei Tische (genauer wohl nach Tische) aber pflegt man ein Gespräch zu führen: demnach kleidet der Erzähler den zweiten Teil der Sage in ein Tischgespräch. - 9 Es würde nach hebräischen Begriffen ungastlich sein, wenn der Wirt dem Gaste durch Fragen lästig fallen würde; sondern der Gast hat das Gespräch zu beginnen; anders als z. B. bei Homer. - In אלי sind איל punktiert d. h. für ungültig erklärt; es scheint die Lesung is beabsichtigt zu sein. - Das Gespräch beginnt mit kühner Überleitung: wo ist Sara, dein Weib? Ähnlich beginnt der Engel im Gespräch mit Hagar 16s. Die Stimmung der Worte ist dieselbe wie 16s: Abraham hat den Namen seiner Frau den Männern bisher nicht genannt; trotzdem kennen sie ihn! Er weiß nicht, woher sie kommen, und wer sie sind; aber sie kennen ihn! Was sind das für merkwürdige Männer? Bemerkenswert ist, wie der Erzähler sich das Wissen der Gottheit vorstellt: sie kommen, um Abraham zu prüfen, und sie fragen, wo sich Sara befinde: all wissend sind sie also nicht; aber das ist der Sage selbstverständlich. Wunderbar an ihnen aber ist, daß sie so viel mehr wissen als der Mensch. Zu beidem vgl. oben S. 18. - Die Voraussetzung ihrer Frage nach Sara ist, daß sie sich den Fremden nicht zeigt. Das hebräische Eheweib hat nicht die freie Bewegung wie die Jungfrau vgl. 2415 299; anderseits lebt sie auch nicht in der Eingeschlossenheit des Harems: gegenwärtig darf man den Muslim niemals nach seinen Frauen fragen. - 10a Höchst wunderbar sind auch diese Worte: woher wissen sie, daß er bisher keinen Sohn von Sara hat? und vor allem: wie kommen sie zu dieser Weissagung? was mögen das für Männer sein? Vgl. die Parallele 1611. - »Wir kommen wieder«: Abraham wird denken, daß die Männer eine so weite Reise vorhaben, daß sie erst nach Jahresfrist auf der Rückreise bei ihm durchkommen. Da nun im folgenden keine zweite Einkehr der Männer bei Abraham erzählt wird, so ist zu schließen, daß die Erzählung ursprünglich eine Fortsetzung besessen hat, in der von dieser Wiederkunft der Männer zu Abraham berichtet war. Weiteres im folgenden S. 199. — כמה היה Um diese Zeit, wenn sie wieder auflebt, d. h. übers Jahr« § 118u.; derselbe Ausdruck in der Sagenvariante II Reg 416; dem Wort scheint der ursprünglich mythologische Gedanke zu Grunde zu liegen, daß »die Zeit« stirbt und übers Jahr wieder auflebt, vgl. den Adonismythus (L. Köhler, ZNW IX 77). – LXX Peš wahrscheinlich + למיֹעָר הַאָּה vgl. 14. – 10 b. 11 Zwei Zwischensätze, die das Folgende begreiflich machen sollen; die alten Erzähler sind mit solchen Unterbrechungen der Erzählung sehr sparsam. - 10b Daß die Frau horcht, wenn Gäste kommen, mit denen sie doch - eine schwere Entsagung - nicht sprechen darf, ist gewiß begreiflich; aber Frauen sind überhaupt neugierig 275. - Ausdrücklich wird zum Verständnis des Folgenden gesagt, daß die Zelttur, in der Sara steht, hinter den Männern war. Vielleicht ist mit Sam (יהיא) LXX והוא zu punktieren, Sievers II 288, Kittel.

ihnen' war. <sup>11</sup>Nun waren Abraham und Sara alt und hochbetagt, es ging Sara nicht mehr nach der Weiber Weise. <sup>12</sup>Darum lachte Sara in sich hinein und dachte: nun ich alt und welk bin, sollte mich noch die Lust ankommen? Und mein Herr ist ein Greis. <sup>13</sup>Aber 'sie sprachen' zu Abraham: warum lacht denn Sara und denkt: sollte ich wirklich noch gebären, obwohl ich so alt bin? <sup>14</sup>Ist irgend etwas für Jahve zu wunderbar? Übers Jahr um diese Zeit 'kommen wir' wieder, dann hat Sara einen Sohn. <sup>15</sup>Sara aber leugnete und sprach: ich habe nieht gelacht; denn sie fürchtete sich. Aber 'sie sprachen': nein, du hast gelacht.

16aα Dann machten sich die Männer auf und gingen von dannen.

<sup>- 11</sup> Ball und Kittel vermuten בַּאֶּרֶה נַשֶּׁים vgl. 3135. Der Sinn des (zurückhaltenden) Ausdrucks ist: die »Periode« hatte bei ihr aufgehört; sie war also nach menschlichen Gedanken nicht mehr im stande, zu empfangen. - Isaaq ist also wider alle Wahrscheinlichkeit geboren: ein Motiv, das in den Sagen oft wiederkehrt 2521 3023 ISam 1 Luk 1; die Sage macht damit deutlich, daß dies Kind ganz und gar eine Gabe der Gottheit gewesen ist. - 12 Was Abraham zu der sonderbaren Verheißung gesagt habe, berichtet der Erzähler nicht, weil es für den Fortgang der Handlung nicht notwendig ist; man wird sich Abraham als ruhig sich selbst beherrschend vorzustellen haben. Zugleich ist es eine religiöse Feinheit, daß das Lachen nicht von Abraham, sondern von Sara erzählt wird; von Abraham darf man nicht sagen, daß er über Gottes Worte gelacht hätte; weniger feinfühlig ist P 1717. - Sara hält das Wort der Männer für einen Witz, wie ihn alte Frauen zu höron gewohnt sind: ich altes Weiblein werde wohl mit meinem Herrn nicht mehr der Liebeswonne (הַרָּיֵב) pflegen! Syntaktisch: sie stellt sich die Sache als Tatbestand vor (Pf. הקית) und amüsiert sich darüber. הל ist ein derber Ausdruck, man sagt es z. B. von abgerissenen Lumpen. - Vom »Unglauben« Saras darf man natürlich nicht sprechen; sie weiß ja nicht, wer es ist, der das sagt. - 13 Jetzt aber werden die Männer beinahe böse: wie kann Sara unsere Worte in Zweifel ziehen? Dabei zeigen sie noch einmal ihr wunderbares Wissen: sie wissen, daß Sara gehorcht und gelacht hat; sie kennen also die Gedanken Saras, ohne sie zu hören (sie lachte ja nur sin sich hinein« 12) oder zu sehen (sie stand ja hinter ihnen 10)! Abraham mag denken: das müssen sicherlich Gottesmänner sein! vgl. Jdc 136. - 14a Das Wort sist Jahve etwas zu wunderbar?« (der Form nach etwa ein Sprichwort) ist sehr charakteristisch für die alte Religion; der Fromme zweifelt nicht, daß Jahve alles tun könne, was er wolle, auch das Wunderbarste: er kann die Sonne still stehn und Eisen auf Wasser schwimmen lassen. Natürlich hat das Wort hier im Munde der alten Sage eine andere Bedeutung als in dem des modernen Religionsphilosophen; denn von dem, was wir Naturgesetz nennen, hat die Antike gar keinen oder nur einen sehr undeutlichen Begriff. - Daß die Gottheit, unerkannt, von Jahve in dritter Person spricht, hat Analogien in 1611 1913 Jdc 135. 16 612. — LXX אלדים, was Eerdmans 72 vorzieht. — 14b Im Tone ernsthafter Überzeugung wiederholen die Männer ihre Verheißung (LXX למוֹעָר vielleicht + 727), 15 so daß Sara ängstlich, eingeschüchtert wird und leugnet. Aber sie lassen sich nichts vormachen: nein, sondern (בא בי \$ 163 a) du hast gelacht. Man@beachte die nachdrückliche Kürze. - Jetzt, wo Sara sich selber ins Gespräch gemischt hat, sprechen sie direkt zu ihr; vorher 13 sprachen sie von ihr zu Abraham: eine wohlüberlegte Steigerung. - Diese kleine Szene vom Lachen der Sara hat im Zusammenhang den Zweck, das überraschende Wissen der Männer zu zeigen: sie kennen die verborgensten Gedanken, und zugleich ihre wunderbare Hoheit darzustellen: Sara fürchtet gich vor ihnen, sie sind sehr furchtbare Jdc 136. Aus dem ganzen Zusammenhang soll sich uns das Wort »Lachen« einprägen, das deshalb viermal wiederholt wird. 16aa »Die Männer

standen auf von dorte, ist der vorläufige Schluß der Erzählung. Das Nächstfolgende leitet zur Sodomgeschichte über und stammt also vom Sagensammler (Ja).

#### Allgemeines über die Hebronsage.

- 1) Die wichtigste Vorfrage für das Verständnis der Erzählung ist: hat Abraham von Anfang an oder im Laufe des Gespräches die Gottheit erkannt oder nicht? Diese Frage ist im Vorhergehenden bereits dahin beantwortet, daß er sie nicht erkannt hat. Weitere Beweise dafür sind: die Sage will erzählen, daß Gott Abraham auf die Probe habe stellen wollen; dies aber konnte er nur unbekannt; denn wer würde einen Gott, den er kennt, nicht gern köstlich empfangen? Vielmehr, gerade weil er ihn nicht kannte, und doch so herrlich aufnahm, hat er sich so bewährt! Wir sollen denken: so hat Abraham jeden unbekannten Wanderer aufgenommen! - Das wunderbare Wissen, das die Männer dann zeigen, hat im Zusammenhang den Sinn, daß sich der Schleier des Göttlichen dadurch ein wenig lüftet; anderseits ist diese Entschleierung noch nicht derartig, daß sie die Gottheit klar macht (gegen Dillmann, Holzinger u. a.). Dies beweist a), daß es nicht ausdrücklich gesagt wird, daß Abraham jetzt die Gottheit erkannt habe, ein Zug, der im Zusammenhang wohl kaum fehlen dürfte vgl. Jdc 622 1321, besonders da solche Erkenntnis schrecklich und erschütternd ist 2817 Jdc 622f. 1322 Tob 1216b) Wer wunderbares Wissen zeigt, braucht deshalb noch kein Gott zu sein; vielmehr rät man zunächst auf einen Gottesmann Jdc 136 vgl. auch Jdc 6. c) Namentlich ist der Zug beweisend, daß Sara leugnet. Der Gott, der unbekannt in menschlicher Gestalt wandelt, beweist seine Hoheit darin, daß Sara ihm nicht die Wahrheit zu gestehen wagt; wenn aber Sara wüßte, daß Er Jahve ist, so würde diese ihre Lüge ein arger Frevel sein. d) Das Siegel drückt hierauf das Wort האנשים 16 vgl. zu 2; mit diesem Wort sagt der Erzähler: unbekannt, wie sie gekommen, haben sie auch Abschied genommen. - Dies ursprüngliche Verständnis der Erzählung aber haben die Späteren, die den Geist der alten Sage und ihre Feinheiten nicht verstanden, nicht festgehalten; es erschien ihnen ganz unmöglich, daß der Erzvater Jahve nicht erkannt haben solle: daher die Einführung von יהוה 13. Ähnliches wiederholt sich in der Glosse 1610; vgl. auch Jdc. 6.
- 2) In 10. 14 wird eine Fortsetzung der Sage angekündigt, die ursprünglich notwendig gefolgt sein muß vgl. oben S. 160. 197. Diese Fortsetzung muß erzählen: wie sich die Verheißung erfüllte: wie Sara einen Sohn gebar, und wie sie ihn Isaaq nannte, in Erinnerung daran, daß sie »gelacht« hatte: prix; von prix; sodann, wie die Männer im folgenden Jahr wiederkamen; ferner, wie Abraham nunmehr die Gottheit erkannte: an dieser Stelle also muß deutlich gesagt worden sein, wer die drei »Männer« in Wirklichkeit gewesen sind; schließlich auch vielleicht, wie er nunmehr dieser Gottheit unter dem Baum den Altar errichtete. Diese Fortsetzung fehlt gegenwärtig; 211a, wonach Jahve selber bei Abraham gewesen ist, wird kaum daraus stammen, denn dies ist nach Nr. 3 (vgl. unten) kaum die Meinung der alten Sage gewesen. Ebensowenig 216b, wo eine andere Etymologie von »Isaaq« gegeben wird. Weshalb mag diese Fortsetzung verloren gegangen sein? sie wird allerlei enthalten haben, was der späteren Zeit anstößig gewesen ist.
- 3) Wer sind diese drei Männer? Diese Frage hat der alte Erzähler an jener Stelle beantwortet, wo er die schließliche Enthüllung der Gottheit berichtete; wir müssen sie aus dem Zusammenhang des uns Erhaltenen lösen. Sicherlich hat die Sage nicht gedacht, daß Jahve gleichmäßig in allen Dreien gewesen sei (so Dillmann, Franz Delitzsch, Reuß u. a.): nach dem Glauben der alten Zeit wird Jahve realistisch als eine höchst individuelle Persönlichkeit vorgestellt, so daß es ganz unmöglich wäre, ihn in drei Gestalten zu zerspalten. Vielmehr darf man nur fragen, ob Jahve Einer unter ihnen und die anderen Beiden zwei Engel, oder ob alle Drei Jahves Boten gewesen seien. Auf das Letztere führt mit großer Sicherheit, daß die Sage eben nicht von einem Herrn und zwei Dienern, sondern von »drei Männern« redet, und daß sie in ihrer ur-

sprünglichen Gestalt, die wir vermuten dürfen, diese Drei als gleichstehend behandelt hat vgl. besonders בְּלֵאמֶרָהָ 5.9. Ebendarauf deutet auch 1913. 16 vgl. auch 1922. Auch darf man fragen, ob die Sage so unbefangen vom Essen der Männer (ebenso im folgenden vom versuchten Attentat der Sodomiter auf die Männer) erzählt hätte, wenn sie gedacht hätte, daß Jahve unter ihnen gewesen wäre. Nun trägt die Sage aber so uralte Züge (die Gottheit erscheint in Person, sie ist Brot und Kalbfleisch, man liegt bei Tische, der Wein fehlt), sodaß die Vermutung nicht zu kühn erscheint, die Erzählung stamme schon aus vorjahvistischer Zeit, in der diese drei Männer nicht Jahveboten, sondern ursprünglich drei Götter gewesen seien: Diese Sage wäre dann wie andere später in Israel auf Jahve bezogen worden (vgl. besonders 1613); die Einführung des Sg. in die Erzählung (vgl. oben zu 2) würde dann eine fortschreitende Jahvisierung der Erzählung bedeuten. Vgl. neuerdings auch Eerdmans 72. - Für diese Vermutung spricht weiter, daß die Sage (vgl. zu 8 und das »Allgemeine über die Sodom-Lot-Sage Nr. 2) erst nachträglich in Hebron lokalisiert zu sein scheint. Eine Bestätigung erhält diese Vermutung weiter dadurch, daß uns eine sehr ähnliche griechische Erzählung erhalten ist: Zeus, Poseidon und Hermes, nach anderen Zeus, Apollon und Poseidon werden von Hyrieus, einem böotischen Greise, freundlich empfangen; nach dem Gastmahl fordern sie ihn auf, sich etwas zu wünschen. Da er bisher kinderlos ist, so wünscht er sich einen Sohn, den er auch durch ein Wunder von ihnen empfängt. Aus dem Samen der drei Götter, den sie, in einer Stierhaut geborgen, in die Erde vergraben lassen, wird nach zehn Monaten ein Sohn geboren. Es ist Orion. Vgl. Roscher, Lex. III 1 Sp. 1018. 1029 f. Abgesehen von der häßlichen Art der Entstehung des Kindes, die auf eine Volksetymologie: λρίων (Οὐρίων) von οὐρεῖν im Sinne von semen emittere zurückgeht, stimmt diese Erzählung mit der Hebronsage in allen Hauptpunkten überein; es wird sich kaum leugnen lassen, daß es im Grunde dieselbe Sage ist. Man wird also auf eine alte orientalische Erzählung schließen müssen, die uns in hebräischen und in griechischen Absenkern erhalten ist. - Wenn unsere Vermutung über die Geschichte der Tradition richtig ist, sind also die drei Götter nicht in Hebron zu Hause, sondern erst durch die Sage dorthin übertragen worden. Die »Engel«, welche nach Eusebius Onom. 210 zu seiner Zeit samt der Eiche in Hebron von den Heiden verehrt wurden (vgl. oben S. 175), sind also nicht uralte Baumnumina, sondern nichts anderes als die aus Gen 18 bekannten Engel, gegen Ed. Meyer, Israeliten 263 f.

- 4) Sinn der Sage (in ihrer hebräischen Gestalt). Dieser Sagenstoff ist zu Israel gekommen und auf den Baum von Hebron und auf Isaaqs Geburt übertragen worden. Aus solcher Übertragung erklärt sich auch das Nebeneinander von »Zelt« und »Baum«, an denen nach hebräischem Erzählungsstil die Handlungen dargestellt werden (vgl. die Einleitung § 3, 15); das Zelt gehört zur alten Sage, der Baum ist später hinzugekommen. - In hebräischer Tradition wird man die Erzählung wohl als Kultussage aufgefaßt und darin die Antwort auf die Frage gesucht haben, warum wir das Recht haben, der Gottheit unter dem Baum von Hebron den Tisch zu decken? Die Antwort lautet: weil sie geruht hat, an dieser Stätte von Abrahams Hand Essen und Trinken entgegenzunehmen. So bekommt also der Zug, daß die »Männer« hier gegessen und getrunken haben, eine besondere Bedeutung: es ist die Initiation des noch immer andauernden Opfers, das ja in ältester Zeit als ein Essen der Gottheit aufgefaßt worden ist. -Dazu hat die Sage in der hebräischen Tradition einen etymologischen Zug bekommen: sie erklärt den Namen Isaaq daraus, daß Sara »lachte«. Die Einfügung dieses Motivs des »Lachens« in den Zusammenhang ist ganz vortrefflich: niemand, der nicht Bescheid weiß, würde merken, daß der Erzähler von 10b an ein bestimmtes Ziel im Auge hat. Dies schöne Zusammenfügen der Motive ist ein besonderer Ruhmestitel des alten Stils
- 5) Verhältnis der Sage zu den anderen Abrahamsagen. Die Erzählung beriehtet, wie die Gottheit dem Abraham einen Sohn verheißen hat. Ganz unmöglich ist, daß diese Verheißung schon einmal an ihn ergangen ist. Also schließt die Sage

damit Kap. 15 aus. — Die Erzählung will wohl die Einweihung des Heiligtums von Hebron beschreiben; folglich stand damals noch kein Altar dort: den hat Abraham erst nachträglich gebaut. Also kann auch 131s nicht vorhergegangen sein. — Die Sage erzählt, daß Abraham die Gottheit zunächst nicht erkannt habe. Hierzu aber vergleiche man die Erzählung I Sam 3: als Samuel zum ersten Male von Jahve gerufen wird, glaubt er Eli's Stimme zu hören, denn er hatte Jahve noch nicht kennen lernen, er hatte noch keine Jahveoffenbarung empfangen. Später aber kannte er Jahves Stimme und merkte jedesmal sofort: das ist Jahve! Daraus also, daß Abraham Gott nicht erkennt, folgt, daß er noch keine Gottesoffenbarung gehabt hat. Hier soll also die erste — und (die dazugehörige Fortsetzung abgerechnet) auch wohl die einzige — Offenbarung an Abraham erzählt werden. Die Sage schließt also hierdurch nicht nur 1314ff. und 15, sondern auch 121ff. und 7, die zum Sagenkranz gehören, d. h. schließlich alles Vorhergehende aus. Unsere Sage ist demnach vollständig unabhängig von allen anderen, eine Erzählung für sich. Hier also ist noch zu erkennen, was wir für alle alten Sagen in ihrer ältesten Gestalt postulieren: jede Sage steht für sich allein.

# 23. Übergang von der Abraham-Hebron-Sage zur Lot-Sodom-Geschichte $1816a\beta$ —33 J² und J².

<sup>16</sup>aβ.b Und schon schauten sie hinunter auf das Gefilde von Sodom; Abraham aber ging mit ihnen und gab ihnen das Geleit.

<sup>17</sup>Jahve aber hatte unterdessen erwogen: sollte ich vor Abraham geheim halten, was ich tun will? <sup>18</sup>Abraham soll doch ein großes und mächtiges Volk werden, daß sich alle Völker der Erde mit ihm segnen sollen. <sup>19</sup>Denn ich habe ihn erkoren, auf daß er seinen Söhnen und seinem Hause nach ihm Befehl tue, daß sie Jahves Wege halten und Gerechtigkeit und Recht üben, damit Jahve über Abraham kommen lasse, was er ihm verheißen hat.

Übergang von der Abraham- zur Lotgeschichte 18 16aβ-33. Das Stück besteht aus drei Teilen:

I. 16aβ. b. 20-22a. 33b. Diese Verse sind ihrer Natur rach keine selbstständige Sage, sondern ein Zwischenstück; sie haben den Zweck, von der Abraham-Sage zur Lot-Sodom-Sage überzuleiten; die Verse stammen also aus J (vgl. יחידה 20 und הַשֶּׁמֶרָה 16), und zwar von der Hand des Sagenkranzsammlers Ja, vgl. oben S. 160. Dieser Übergang wird leicht und ansprechend gefunden: der gastliche Abraham »geleitet« (3127) seine Gäste ein Stück des Weges. Sie schlagen den Weg nach Osten ein, bis zu der Stelle, wo man die Aussicht auf Sodom hat 16. Dort, im Angesichte von Sodom, lassen sie wieder merkwürdige Worte fallen: sie hätten von Sodoms Frevel gehört 20 und gingen jetzt hin, sich davon zu überzeugen 21. Dann nehmen sie Abschied 22a; Abraham aber kehrt nach Hebron zurück 33b. Hierauf folgt im Sagenkranz die Lot-Sodom-Sage. - Auch jetzt sind die drei Wesen noch unbekannt vgl. קאנשים 16 und besonders 22. Wiederum lüftet die Gottheit ein wenig ihren Schleier; aber noch immer erkennt Abraham sie nicht; die Enthüllung hat sich der Erzähler weise für ihren zweiten (nicht erhaltenen) Besuch bei Abraham vorbehalten. - Auch in dies Stück ist der Sing. 21 und יהוה 20 eingedrungen; der ursprüngliche Text wird נַרָאָה ,יָנֶרְאָה ,יָנֶרְאָה ,יִנֶרָאָה , יַנֶרְאָה 20, יַנְרָאָה ,יַנֶרְאָה , 21 gelautet haben; die Eröffnung, die Abraham zu teil wird 20, hat zugleich den Zweck, ihn als Vertrauten der Gottheit zu verherrlichen, dem Gott seine geheimen Pläne nicht verschweigt. -Prächtig ist, daß die Szene im Angesichté Sodoms spielt; der Punkt ist nach Hieronymus, Epist. CVIII ad Eustochium virg. 12 Caphar Barucha - Kefr barik, jetzt Benî na'îm, östlich von Hebron vgl. Buhl, Palästina 158 f. Religionsgeschichtlich ist 20f.

<sup>20</sup> Da 'sprachen sie': die Klage über Sodom und Gomorrha, die ist groß; und ihre Sünde, die ist sehr schwer. <sup>21</sup> Wir wollen hinab' 'und wollen sehen', ob sie wirklich 'ganz' so getan haben, wie die Klage lautet, die 'uns' 'über sie' zugekommen ist, oder nicht: das 'wollen wir erfahren'. <sup>22</sup> Dann wandten sich die Männer ab und gingen auf Sodom zu.

interessant: die Gottheit wird nicht als von Natur allwissend gedacht vgl. zu 3sff. 189; aber sie erfährt mancherlei durch ihre Boten und Späher, die sie überall auf Erden hat, vgl. 2812 115 Zach 110f. Job 16ff. u. a. — 20 הַבְּיָדְ (besser wohl mit Ball nach Sam und בי הַדְּיִדְ zu schreiben) term. techn. von der Klage über geschehenes Unrecht vgl. 440. — Daß in diesem Zusammenhang auch von Gomorrha gesprochen wird, fällt auf, da wir in 1816. 22. 26 wie 191 nur von Sodom, von einer Stadt 1824. 26. 28 194. 12. 13. 14. 15 hören; Sodom und Gomorrha treten in der Sage auf außer 1929 (P) und 142. 8. 10. 11 nur hier, 13 10 (Glosse) und 1924 (25). 28: daher ist »und Gomorrha« in J für eine Ausgleichung mit anderer Tradition zu halten, Sievers II 288f., Kautzsch³ 30. — בי 20 »ja, gewiß« § 148 d; aber vielleicht ist mit Kittel (מַבְּיֵבֶ Pf. ist besser בַּבְּיַ Part. (§ 138 k), für בּיִבָּ besser בַּיָּ בַ צו lesen, Wellhausen, Composition³ 26 A. 1. — Auf diese Worte der Männer antwortet Abraham gar nichts; er ist ganz starr und still vor Staunen: was geht diese Männer das Gerücht von Sodom an? warum wollen sie Sodoms Sünde kennen lernen? Zu diesen Gedanken Abrahams vgl. die Einleitung § 3, 12.

II. 17-19, ein Selbstgespräch Jahves; wodurch die folgende Eröffnung an Abraham 20f. motiviert werden soll: Abraham verdient es, den göttlichen Plan zu erfahren; er soll ja ein großes, Jahve-gesegnetes Volk werden. Die Verse sind von Wellhausen (Composition 3 26) als Zusatz erkannt. 1) der Sprachgebrauch zeigt Verdächtiges, so אָלֶקוּן אָשֶׁר 19 vgl. Holzinger, Hexateuch 483; die Rede ergeht sich breit in frommen Allgemeinheiten (vgl. Holzinger) und erinnert an Dtnistisches vgl. Dtn 61-3 (Fripp, ZAW XII 23). 2) Nach 17 weiß Jahve schon, was er tun will, während er sich nach 21 in Sodom zunächst nur unterrichten will und sich Weiteres vorbehält vgl. Holzinger. Der Einsetzer hat also den alten Text ziemlich flüchtig gelesen. 3) Eine Ungeschicklichkeit ist es, daß Jahve in 19 von sich selbst (im Selbstgespräch! also anders als 14) in dritter Person spricht. Hier hat der Einsetzer die Form des Selbstgespräches Jahves vergessen; man sieht daran, daß es diesem Manne mehr darauf ankommt, Reflexionen mitzuteilen als Geschichten zu erzählen. 4) Auch darin ist er vom Geist der alten Sagen weit entfernt, daß er die Verheißung nur unter der Bedingung gelten läßt, daß Abrahams Söhne Recht und Gerechtigkeit halten. Die Verheißungen Jahves an die Väter werden in den alten Sagen stets ohne Bedingung gegeben. Und so entspricht es der alten Religion: die alte Zeit faßt das Verhältnis von Gott und Volk nicht als ein bedingtes, sondern eher als ein natürliches auf: Jahve ist Israels Gott, der Israel segnet und Israel hilft, dem das Volk vertrauen darf, wie eine Frau von ihrem Mann, wie die Kinder von ihrem Vater alles Guten gewärtig sind. Dieser volkstümliche Glaube ist von den Propheten crbittert bekämpft worden: Jahve ist mehr als ein Volksgott; er will zuerst »Recht und Gerechtigkeit«, und nur wenn İsrael diesen Weg Jahves innehält, wifd Jahve an ihm seine Verheißungen erfüllen. Die Verse enthalten also Gedanken der prophetischen oder nachprophetischen Zeit. 5) Schließlich ist der sekundäre Charakter der Verse auch daran deutlich, daß 18 auf bereits geschehene Verheißungen an Abraham anspielt (122.8), was 19b auch ausdrücklich ausspricht; während die alte Sage 181-16 (wie die alten Geschichten überhaupt) von solchen Anspielungen an andere Erzählungen ganz frei ist; und 6) daß der Erzähler hier als bekannt voraussetzt, daß Jahve mit Abraham spreche, während nach der alten Sage 181-16 der Schleier des Göttlichen bisher noch nicht endgültig gelüftet ist. Dadurch wird eine Feinheit der alten Erzählung verwischt. Der 'Jahve' aber blieb noch vor 'Abraham stehen. <sup>23</sup>Da trat Abraham herzu und sprach: willst du wirklich mit dem Frevler auch den Gerechten umbringen? <sup>24</sup>Vielleicht sind fünfzig Gerechte in der Stadt. Willst du die wirklich umbringen und nicht lieber dem Orte vergeben der fünfzig Gerechten willen, die darinnen sind? <sup>25</sup>Ferne sei es von dir, so zu handeln: den Gerechten samt dem Frevler zu töten, daß cs dem Gerechten nicht anders erginge als dem Frevler! Das sei ferne von dir! Der die ganze Erde richtet, sollte der nicht das Rechte tun? <sup>26</sup>Da sprach Jahve: wenn ich zu Sodom fünfzig Gerechte in der ganzen Stadt finde, will ich dem Ort um ihretwillen vergeben. —

Einsetzer mag in dem Texte, den er vor sich hatte, schon an einzelnen Stellen den Sing. und das Wort מר החוד is gelesen haben. — Der Zweck des Einsatzes scheint zu sein, deutlich zu machen, daß die folgende Mitteilung Gottes an Abraham 20f. eine große Ehre für den Erzvater sei; er stellt also ein dickes Nachziehen der zarten Linie des Originals vor. — 17 יידי און, das Pf. unterbricht die Erzählung; gemeint ist natürlich ein Selbstgespräch. Hebr. Hss. Sam Targ-Jon יידי von Gott, der mit den Menschen ein näheres Verhältnis anknüpft, Baumann, ZAW XXVIII 32. — Sein Haus nach ihm«, d. h. seine weiteren Nachkommen.

III. 22b-33a. Die Fürbitte Abrahams für Sodom. Das Stück ist von Wellhausen (Composition 3 25f.) als sekundär erkannt worden. 1) Bei der Annahme, daß der Text einheitlich sei, würden die Angaben über die »drei Männer« unüberwindliche Schwierigkeit bereiten. Nach 22a sind »die Männer«, d. h. nach dem Vorhergehenden die drei Männer, von Abraham weggegangen; nach 22b aber ist Jahve noch stehen geblieben. Beide Teile des Verses widersprechen also, genau genommen, einander. Ebenso schwierig ist das Folgende: nach 20 haben ursprünglich die drei Männer, nach unserem Texte Jahve die Absicht, nach Sodom zu gehen; aber nach 22b. ssa 191 hat Jahve selbst das gar nicht getan, sondern zunächst ist er bei Abraham stehen geblieben 22b, dann ist er irgendwohin weggegangen 33a, in Sodom aber sind nach 191 nur die beiden Engel gewesen. Man hat die Lösung so versucht, daß Jahve in den Zweien in Sodom ebenso gewesen wäre, wie in den Dreien, die Abraham erscheinen und in dem Einen, der vor Abraham stehen bleibt, so daß Gott zugleich weggeht (in den Zweien nach Sodom) und stehen bleibt (in dem Einen) (vgl. Franz Delitzsch, Dillmann; ähnlich wieder Procksch 292 A. 1): aber solche widerspruchsvolle Anschauungen sind ganz unisraelitisch vgl. oben S. 199. Vielmehr muß man zugeben, daß das Stück 22b-33a mit 20-22a zusammen kein einheitliches Bild gibt. 2) Weitere Beweise für die sekundäre Herkunft des Stückes sind, daß Jahve nach 23ff. bereits den Entschluß gefaßt hat, Sodom zu vernichten, den Abraham womöglich rückgängig zu machen sucht, während dieser Entschluß nach 20f. noch keineswegs feststeht vgl. S. 202 II 2; 3) daß Abraham den Jahve kennt, während die Gottheit nach 20f. noch unbekannt ist vgl. oben II 6; 4) daß der Gottesbegriff in 22b-33a ein ganz anderer ist als in der alten Sage 181-16: hier essen die Männer Brot und Kalbfleisch; dort aber ist Jahve »der Richter der ganzen Welt« 25, vor dem der Mensch »Staub und Erde« ist 27 (Wellhausen). 5) Auch die Fürbitte Abrahams für Sodom ist schwerlich aus der israelitischen Antike zu verstehen; antik würde es sein, wenn Abraham für seinen Verwandten Lot ein gutes Wort einlegen würde; aber wie ein frommer Israelit dazu kommen kann, für ein gottloses Volk zu beten, das ihn gar nichts angeht, würde dem antiken Israel kaum verständlich sein.

Die Natur dieser Erzählung erkennt man: 1) aus ihrer Stellung in ihrer Umgebung. Diese Erzählung ist ihrer Art nach keine selbständige Geschichte, sondern nur eine Episode in einem größeren Ganzen; sie ist nur denkbar unter der Bedingung, daß die Eröffnung Gottes an Abraham über Sodom vorausgegangen ist, und daß die Geschichte von Sodoms Zerstörung folgen soll. Sie setzt demnach ein Stück voraus, das selber nicht zu einer selbstgewachsenen Sage, sondern zu einem künstlerisch gebildeten Rahmen gehört. 2) Die Erzählung behandelt ein religiöses Problem: ob eine gerechte

<sup>37</sup>Abraham antwortete und sprach: ach Herr, ich habe mich unterfangen, zu dir zu reden, obwohl ich Staub und Erde bin. <sup>28</sup>Vielleicht feblen an den fünfzig Gerechten noch fünf. Willst du um fünf wegen die ganze Stadt verderben? Er sprach: ich will sie nicht verderben, wenn ich dort fünfundvierzig finde. <sup>29</sup>Da begann er nochmals zu ihm zu reden und sprach: vielleicht finden sich dort nur vierzig. Er sprach: ich will es nicht

Minderheit im stande sei, den Untergang eines gottlosen Volkes abzuwenden. Das Stück erzählt also nicht, wie es die alten Sagen stets tun, Begebenheiten, sondern es stellt Gedanken in Form eines ausführlichen Gespräches dar; längeres Reden aber ohne jede Handlung ist in den Erzählungen stets ein Zeichen späterer Entstehung, vgl. die Einleitung § 3, 20. Diese Episode unterscheidet sich also ihrer ganzen Art nach von den übrigen Sagen aufs stärkste: aus alledem folgt, daß das Stück keine alte Sage, sondern eine späte Weiterausspinnung ist. Demnach wird der Abschnitt auch nicht aus fremder Quelle hier eingedrungen sein, sondern er ist eine »Wucherung« (Wellhausen).

Das Problem. Daß Tod und Verderben über ein ganzes Volk kommen, um seine Sünden zu strafen, ist ein Gedanke, welcher der alten Zeit in Israel ganz ohne Anstoß gewesen ist. Solche Urteile hören wir, besonders bei den Propheten, sehr häufig. So erzählt auch die alte Sodomsage, daß die Stadt untergehen mußte, weil ihre Bürger böse waren 1313. Verständlich sind solche Urteile aus den sozialen Verhältnissen der alten Zeit, wo das Individuum (natürlich nicht ganz, aber relativ) hinter dem Verbande, in dem es steht, zurücktritt; wo Gott und Menschen die Familie, das Geschlecht, die Gemeinde, das Volk als Einheit behandeln, die sie in Wirklichkeit auch sind II Sam 21 II Reg 925f. Ex 20sf. u. a. Dieser Epoche wäre der Gedanke, daß in dem gottverfluchten Sodom einzelne Bürger gerecht gewesen wären, ganz ungeheuerlich erschienen; wie sollte das möglich sein! Aber in der späteren Zeit, als die steigende Kultur die alten Verbände gelöst und die Individuen differenziert hatte - die ersten großen selbständigen Personen in Israel, die wir kennen, sind die Propheten Amos Hosea Jesaias -, als der Kampf der religiösen Parteien, in denen der Einzelne Stellung nehmen mußte, entbrannt war, in jener Zeit war eine andere Stimmung in Israel eingezogen: der Einzelne fühlt sich als selbständiges Wesen und begehrt für sich ein besonderes Schicksal; er würde es als Ungerechtigkeit, ja als Unsinn empfinden, wenn er nur als Mitglied des Verbandes gelten sollte, wenn Gott über ihn und seine Gerechtigkeit einfach zur Tagesordnung übergehen würde. Wir kennen solche Stimmungen aus der letzten Zeit des Staates Juda Dtn 2416 Ez 182 (Jer 3129). Die Frage, wie es dem einzelnen Frommen ergehen werde, wenn sein Volk wegen seiner Sünde vom Verderben getroffen wird, ob Gott nicht seinethalb die Katastrophe des ganzen Volkes zurücknehmen werde, wird damals den Anhängern der Propheten um so mehr am Herzen gelegen haben, als die Prophetie den Untergang ihres Volkes verkündete. - Dies Problem behandelt das eingeschobene Stück: ein alter Leser liest die Sodomgeschichte und fragt: aber einzelne Gerechte konnten doch in Sodom sein? Hat Jahve diese ebenso wie die Frevler behandelt? Macht Jahve keinen Unterschied zwischen Gerechten und Ungerechten? Und er antwortet: das sei ferne 25! Sonst wäre ja Gott nicht gerecht! Sonst wäre ja alle Gottesfurcht eitel! Vielmehr, im Namen der sittlichen Weltordnung verlangt er, daß Jahve sich um die einzelnen Gerechten in Sodom bekümmere, daß Jahve dem ganzen Orte der Gerechten wegen vergebe. Anderseits sieht er freilich auch ein, daß, wenn der Gerechten zu wenige sind, auf sie keine Rücksicht genommen werden kann. - Er hat diese Gedanken ausgedrückt, indem er seine Bedenken Abraham in den Mund legt und Jahve die Antwort geben läßt. Dabei haben diese Gedanken die (antike) Form erhalten, daß ein Gerechter, ein Liebling der Gottheit, bei Gott Fürbitte für die Gerechten und ihre Stadt einlegt. Als Stil-Vorbild werden ihm Gespräche zwischen Gott und Menschen vorgeschwebt haben, wie sie in den prophetischen Schriften zu lesen waren, wo der Prophet bei Gott seine Fürbitte einlegt

jun, der Vierzig wegen. — <sup>30</sup>Er sprach: ach Herr, zürne nicht, wenn ich nochmals rede: vielleicht finden sich dort nur dreißig. Er sprach: ich will es nicht tun, wenn ich dort dreißig finde. — <sup>31</sup>Er sprach: ach Herr, ich habe mich unterfangen, zu dir zu reden; vielleicht finden sich dort nur zwanzig. Er sprach: ich will nicht verderben, um der Zwanzig willen. — <sup>32</sup>Er sprach: ach Herr, zürne nicht, wenn ich nur noch dies Mal rede: vielleicht finden sich dort nur zehn. Er sprach: ich will nicht verderben, um der Zehn willen. — <sup>23</sup>Dann ging Jahve fort, als er das Gespräch mit Abraham vollendet hatte.

Abraham aber kehrte heim an seinen Ort.

oder mit ihm »rechtet«, vgl. Am 71ff. Jer 121ff. u. a., aus späterer Literatur besonders IV Esra Vis. I-III. Diese Fürbitte Abrahams aber hat bezeichnender Weise die Form des Abhandelns: wenn auch in der ganzen Stadt nur 50 oder 45 oder gar 40 oder selbst 30. ja sogar 20 oder schließlich 10 Gerechte gewesen wären, hätte Jahve den Ort begnadigt. Man erkennt an dieser Skala deutlich das Ringen des Verfassers. Er hat sich mit dieser letzten Antwort begnügt; uns freilich will das nicht als eine genügende Antwort erscheinen. Denn, sind der Gerechten etwa nur 5, so werden sie allerdings wie Frevler behandelt. Charakteristisch für den Verfasser ist, daß er nicht auf die Lösung verfällt, diese wenigen Gerechten sollten aus dem allgemeinen Verderben ausgenommen und gerettet werden: sein Blick haftet zwar einerseits an der Gerechtigkeit der Einzelnen, aber anderseits an dem Ergehen der Gesamtheit. Jene Lösung - es ist die des Ezechiel 1412ff. - wäre durch die Sodom-Lot-Geschichte nahegelegt gewesen, in der ja Lot samt seinem Hause wegen seiner Gerechtigkeit gerettet wird. Man sieht auch hieraus, daß dem Verfasser diese Gedanken nicht aus der Sage selber erwachsen sind, sondern daß er sie in die alte Sage von anderswoher eingetragen hat. Ebendarum darf man auch in dieser Fürbitte Abrahams für die volksfremde Stadt nicht eine besondere Weitherzigkeit sehen (Franz Delitzsch); der Verfasser bekümmert sich nicht sowohl um das Geschick Sodoms, sondern er behandelt hier ein abstraktes Problem, was ja auch aus seinen Worten 25 mit aller Deutlichkeit hervortritt. Ein ähnlicher Geist der Abstraktion tritt uns bei Jer 18 und Ez 1412ff. 18 entgegen. - Der Verfasser hat seine Sache stilistisch sehr gut gemacht: die Reden Abrahams stellen das Problem, das er behandeln wollte, mit aller Kraft dar; zugleich aber hat der Verfasser empfunden, daß diese Einwürfe Abrahams leicht pietätlos klingen könnten, und daher an anderen Stellen den Abraham so ehrfürchtig und demütig wie möglich reden lassen: Abraham spricht in einem Tone wie etwa ein treuer, alter Knecht, dem sein Herr ein freies Wort nicht übel nimmt. Mit den weitläuftigen und stark subjektiv gehaltenen Worten des Menschen kontrastieren schön die kurzen und entschiedenen Antworten Jahves. Zugleich wird Gottes Langmut dargestellt: Gott wird bei allem Abhandeln nicht ungeduldig und geht wirklich auf das denkbarste Mindestmaß zurück (noch stärker reden freilich die Propheten Jer 51 Ez 2230, aber nur im größten Pathos). Daß der Verf. versucht hat, gut zu schreiben, sieht man auch an der Mühe, die er sich gibt, mit dem Ausdruck zu wechseln. - Zur Geschichte des Individualismus in Israel vgl. Löhr, Sozialismus und Individualismus im A.T. 1906; Ed. Meyer, Israeliten 508.

Eine andere Scheidung bei Sievers II 287 f.: 17. 20. 21. 22b—33  $J\alpha$ , 16  $J\dot{\sigma}$ , 22a  $J\beta$ , 18. 19 Zusatz; aber 16 ist die Einleitung eines Gespräches vor Sodom, gehört also zu 20f., und dies Gespräch schließt mit 22a; ebonso kann die Fürbitte Abrahams 22b ff. nicht die ursprüngliche Fortsetzung der Eröffnung 20f. sein vgl. oben S. 203 III 2. 3. Auch hier fördert Sievers' Metrik die Quellenkritik in keiner Weise.

22b ist nach rabbinischer Angabe ein מקון סופרים, eine correctio scribarum; diese Angabe ist keine alte Tradition, sondern aus dem gegenwärtigen Text erschlossen, Spurrell; sachlich aber trifft sie das Richtige; denn nach dem Zusammenhang muß der Vers ursprünglich gelautet haben: Jahve blieb noch vor Abraham stehen. Die Worte

sind aus religiöser Scheu geändert, um den zu starken Anthropomorphismus zu vermeiden und weil »vor jemanden stehen« den Nebensinn hat »ihn bedienen«; anders Eine Änderung aus ähnlichem Motiv findet sich vielleicht I Sam 1920 vgl. Thenius-Löhr zur Stelle. - Der hier einsetzende Schriftsteller nahm das Wort \*die Männer« 22a ungenau in dem Sinne: die Männer außer Jahve, also die beiden Engel. -23 vgl. Job 922. — 25 א so . . . . wie« § 161 c. — Die Worte des Verses tragen ein starkes Pathos: dann würden ja die Grundfesten der Erde wanken! Was soll man von menschlichen Richtern erwarten, wenn der höchste Richter sich nicht um das Recht kümmert! In den Worten tritt ein leidenschaftliches Verlangen hervor, Gerechtigkeit in Gottes Walten zu erkennen; dieselbe Stimmung ist klassisch ausgesprochen in den Reden Hiobs, Driver. — 27 - 27 Wortspiel; zur Sache vgl. 27. — 28 »Willst du um fünf willen die ganze Stadt vernichten?« ist nach unsern Begriffen sophistisch; denn Jahve vernichtet den Ort ja nicht der fehlenden Fünf wegen, sondern wegen der großen sündigen Menge; der Erzähler fühlt das Wort aber nicht als sophistisch, sondern als geschickt. - 30 Die beiden ersten Male wagt Abraham nur, je fünf abzuhandeln; von jetzt an wird er kühner und geht um je zehn herunter (Franz Delitzsch); man sieht, der Erzähler schreibt mit guter Überlegung. - נארברה Kohort. nach Jussiv § 108d, zürne nicht, »damit ich sprechen kann, so will ich sprechen«. - 32 Bei der Zahl Zehn bleibt der Verf. stehen. - 33a »Jahve ging fort«, wohin, wird nicht deutlich.

## 24. Sodoms Untergang. Lots Rettung 191-28 J. Jr.

Die Erzählung von Sodoms Untergang und Lots Rettung 191—28 gehört zu J. Sprachlicher Beweis: יהוה וז bis. 14. 16. 24 bis. 27, אַבָּהְבָּי, 2. 8. 19. 20, das mehrmalige 2. 7. 18. 20, הַהְּשָׁרָהְ 1, זְּלֶּבְּלָהִי 8. פָּרְ עַלְּהַבֶּן 3. 9 בַּיְ עַלְּהַבֶּן 3. 9 בַּיְ עַלְּהַבְּן 18. 20, בּיִ אָ בּרְבָּבְּר 18. 20, בּיִ עָלְהַבְּן 2. 19. בּיִ עָבְּרְבָּעָה 2. 19. בּיִ עָבְּרְבָּעָה 28. In J ist sie die zweite, größere Sage des Abraham-Lot-Sagenkranzes (Ja), mit der Abrahamgeschichte durch 1816. 20—22a. 33b und durch 1927f. zu einer Einheit verwoben.

Die Erzählung hat dieselben Schicksale erfahren wie 18: sie liegt in erweiterter und überarbeiteter Gestalt vor. a) Die Notiz über Lots Frau 26 kommt zu spät; auch steht das Suffix von inch ohne guten Anschluß. Dieser Vers wird eine nachträgliche Hinzufügung zur Sage sein. Von derselben Hand stammen die Erwähnungen von Lots Frau in 15 und 16. - Ein solcher Nachtrieb aus altem Sagenstamm ist auch das Ṣoʻar-Intermezzo 17—22. Dies Stück kommt nach מַנְיַנְהָּוּה 16 zu spät; es unterbricht den Zusammenhang der Sätze: »als das Morgenrot erschien« 15, und »als die Sonne aufging« 23; die weitläuftige Rede Lots stört aufs empfindlichste den Eindruck der größten Eile, den die alte Sage machen will. Auch liegt es ja in der Natur der Sache, daß die älteste Sage erzählt hat, Lot habe sich ebendahin gerettet, wo später seine Nachkommen wohnen, nämlich ins Gebirge Moab. Zu diesem So'ar-Zwischenstück gehören die Worte מציבה 23b und aus dem Folgenden 30a: hier ist der Umstand, daß der Erzähler kaum zu motivieren weiß, warum Lot nachträglich So'ar verlassen habe, ein neuer Beweis dafür, daß dies So'ar-Zwischenstück späterer Herkunft ist. - Beide Nachtriebe, von Lets Weib und von So'ar, hängen durch das Wort: »schau dich nicht um« 17 innerlich zusammen und werden von derselben Hand, jedenfalls in sehr alter Zeit eingesetzt sein. b) Nach der ursprünglichen Gestalt der Sage sind drei Gottheiten unbekannt nach Sodom gekommen: sie heißen wie in 18 (vgl. zu 182a und S. 199) »die Männer« 5. 8. 10. 12. 16; Lot bewirtet und beschützt sie, die Sodomiten aber wellen sie gar schänden; beides hat nur dann Sinn, wenn beide Teile nicht gewußt haben, wen sie vor sich hatten. Die spätere Überlieferung aber hat diesen Zug nicht festgehalten und daher wie in 18 (vgl. zu 183) den Sing. eingesetzt; dies ist geschehen in dem Gespräch mit Lot über So'ar 17-22; da aber auch hier zuweilen, und zwar ohne jedes Prinzip, der Plural auftritt in 17 (LXX και είπαν) und 18, so ist zu schließen, daß auch in diesem Stück ursprünglich überall der Plural gestanden hat.

¹Als sie die beiden Engel nun am Abend nach Sodom kamen, saß Lot gerade unter dem Tore von Sodom. Sobald Lot sie sah, stand er vor ihnen auf, verneigte sich mit dem Antlitz zur Erde ³und sprach: ach, ihr Herren, kehrt im Hause eures Knechtes ein über Nacht und waschet eure Füße. Morgen früh möget ihr dann eures Weges ziehn. Sie sprachen: nein, wir wollen auf der Straße bleiben. ³Aber er nötigte sie sehr, bis sie bei ihm einkehrten und in sein Haus traten; er aber bereitete ihnen ein Mahl und buck ungesäuerte Kuchen; und sie aßen.

Hiernach läßt sich die chronologische Reihenfolge der Zusätze und Bearbeitungen in 18. 19 mit einiger Wahrscheinlichkeit bestimmen: a) Der älteste Zusatz ist das Intermezzo von Soʻar und Loṭs Weib, worin noch nach dem ursprünglichen Text drei.» Männer« d. h. Engel in Sodom gewesen sind. b) Später hat man an vielen Stellen den Singular — Jahve eingesetzt. c) Dieser Singular wird in den größeren Einsätzen 1817—19 und 1822b—33a bereits vorausgesetzt. d) Noch später hat man auf den Einsatz in 1822b—33a Rücksicht genommen und geschlossen, daß nur zwei Engel in Sodom gewesen sein können; daher hat man auf den Einsatz in 1822b—15 (bei Sam auch in 12, und bei LXX in 16) hinzugefügt.

Einen anderen Versuch, der Schwierigkeiten der Kap. 18 und 19 Herr zu werden und die verschiedenen Hände darin zu unterscheiden, bietet Kraetzschmar, ZAW XVII 81 ff., der in beiden Kapiteln zwei Quellen, eine, die den Singular, eine zweite, die den Plural enthalten hat, unterscheidet; ihm folgt Kautzsch 3 31. Durch diese Unterscheidung werden aber auch hier wie in 181—16a (vgl. oben S. 194) die organischen Zusammenhänge zerschnitten: so kann man unmöglich 1918 (Plural) aus dem Zusammenhang mit 17 (אַרַאֶר, שִּבְּילֵי, lund 19ff. (Sing.) herausnehmen. Die Meinung Kraetzschmars, der Plural müsse jünger als der Singular sein, entspricht einer gegenwärtig allerdings weitverbreiteten Auschauung, ist aber aus religionsgeschichtlichen Instanzen sehr unwahrscheinlich, vgl. oben S. 199 f. — Sievers II 287 teilt den Text unter seine drei "Hauptfäden« von J, wobei aber mehrfach sachliche Zusammenhänge getrennt werden: so ist 2a und 2b, die er zu verschiedenen Quellen rechnet, durch das Stichwort אַר verbunden, ១bα darf nicht aus dem Zusammenhange entfernt werden; 15aα ist das Gegenstück zu 23a; 20b (אַרַעֶּר, אַבֶּיֶר, אַבֶּיֶר, אַבֶּיֶר, אַבְּיֶר, אַבְּיֶר, אַבְּיֶר, אַבְּיֶר, אַבְּיֶר, אַבְּיֶר, אַבָּיִר, אַבְּיִר, אַבְּיִר, אַבְּיִר, אַבְּיִר, אַבְּיִר, אַבְּיִר, אַבְיִר, אַבְּיִר, אַבְיִר, אַבְיִר, אַבְיִר, אַבְּיִר, אַבְיִר, אַבְּיִר, אַבְיִר, אַבְּיִר, אַבְיִר, אַבְּיִר, אַבְיִר, אַבְּיִר, אַבְּיִר, אַבְיִר, אַבְיִר, אַבְּיר, אַבְיִר, אַבְיּר, אַבְיִר, אַבְיּר, אַבְּיר, אַבְיר, אַבְיּר, אַבְּיר, אַבְיר, אַבְּיר, אַבְיר, אַבְּיר, אַבְיר, אַבְיר, אַבְיר, אַבְיר, אַבְיר, אַבְיר, אַבְיר, אַבְיר, אַבְיר, אַבְּיר, אַבְיר, אַבְיר, אַבְיר, אַבְיר, אַבְיר, אַבְי

Die Sage zeigt schöne klare Disposition: I. Der Empfang der Männer bei Lot. 1—3 und II. das Gegenstück, das versuchte Attentat der Sodomiten 4—11, III. die Rettung Lots 12—16 und IV. das Gegenstück, die Zerstörung von Sodom 23—25.

1-3 I. Die drei Männer bei Lot. Die Verse sind ursprünglich die unmittelbare Fortsetzung von 1822a. 33b. — 1a שֵׁרֵ דַפַּלְאָרִים ist ein später eingesetztes Explicitum; ursprünglich war als Subjekt zu יַרָּבֹאר gedacht בַּאנָשִׁים 1822a. — Im Tore befindet sich ein größerer Raum vgl. den Grundriß eines aramäischen Tores in den »Mitteilungen aus den Oriental. Sammlungen« (der Kgl. Museen zu Berlin) Heft 11 S. 11. Dort ist die Stätte des öffentlichen Handels und Wandels, der Gerichtssitzungen und Kontraktschlüsse, auch der geselligen Unterhaltung mit Einheimischen und Fremden, Benzinger<sup>2</sup> 102. 130. Dort sitzt Lot am Abend, ausruhend nach vollbrachtem Tagewerk. Man sitzt dort etwa auf einer steinernen Bank oder auf untergebreitetem Polster. - 1bff. Die folgende Einladungs- und Bewirtungsszene ist der in 18 sehr ähnlich. Der Verfasser hat hier seine Kunst gezeigt, das Motiv anmutig zu variieren; er ist bestrebt, möglichst wenig zu wiederholen. - 1b. 2a gibt lauter Züge, wie sie auch 182 enthält: sie können bei keiner Einladung fehlen. -- vom Hauptweg in die Nebenstraße abbiegen. --Morgen früh möget ihr dann eures Woges ziehen«: alse nur eine Nacht sollen sie bei ihm bleiben; das können sie wohl annehmen. - Nunmehr bringt 2b eine kleine Variation; die Männer schlagen zuerst ab, und Lot muß nötigen. Das Nötigen spielt offenbar

<sup>4</sup>Noch hatten sie sich nicht schlafen gelegt, da umzingelten die Leute der Stadt die Leute von Sodom schon das Haus, jung und alt, das ganze Volk bis auf den letzten Mann. <sup>5</sup>Die riefen Lot zu und sprachen zu ihm: wo sind die Männer, die zu dir diese Nacht gekommen sind; bringe sie uns heraus, daß wir sie erkennen! <sup>6</sup>Da trat Lot zu ihnen heraus in den Eingang, aber die Tür schloß er hinter sich zu. <sup>7</sup>Und er sprach: O nein, lieben Brüder, begeht keinen Frevel!

bei der antiken Bewirtung eine große Rolle; der Gast ist höflich, wenn er zuerst abschlägt, der Wirt, wenn er recht viel (כְּאֹב) nötigt; vgl. die Geschichte vom Nötigen Jdc 195ff., auch I Reg 1314ff. Hier soll wohl durch diesen Zug dargestellt werden, daß die »Männer« als arme, geringe Leute auftreten, denen Bescheidenheit ziemt, vgl. Ez 1649 (\*den Armen und Geringen unterstützten sie nicht«) und Jes 110ff. (wo Sedom und Gomerrha als Beispiel der Vergewaltigung der Geringen genannt werden). - 3 Das Gastmahl Lots wird offenbar mit Willen möglichst kurz erzählt, um nicht nach 181-8 zu ermüden; das Stilgefühl des Erzählers ist also etwas verschieden von dem späteren Stil (z. B. in den Josephgeschichten), der sich an Wiederholungen ergötzt und viel weniger variiert vgl. die Einleitung § 3, 20. Übrigens kann der Erzähler hier von Lots Gastfreundschaft so kurz berichten, da er noch einen neuen Beweis seines Edelmuts in petto hat 6-8. - ning sind ungesäuerte Kuchen, die man bäckt, wenn man keine Zeit hat, die Gärung abzuwarten (Benzinger 2 64), hier, um dem Gast sofort etwas vorsetzen zu können: vorrätig haben weder Abraham noch Lot etwas: sehr einfache Verhältnisse. -Auch hier essen die \*Männer« vgl. zu 18s. - Nach 2ff. wohnt Lot in Sodom in einem Hause, während der Sagensammler ihn sich als Zeltbewohner denkt 1312: ein kleiner Punkt also, in dem die alte Sage und der Sammler von einander abweichen.

4-11 II. in schärfstem Kontrast zu Lets freundlicher Bewirtung steht die schändliche Art der Sodomiten. Ihre Schändlichkeit gibt zugleich die Gelegenheit, die Gastfreundschaft Lots nochmals aufs stärkste zu zeigen. Der Kontrast ist in der hebräischen Literatur zu allen Zeiten das am meisten beliebte Stilmittel gewesen; der derbe Geschmack des leidenschaftlichen Hebräers verträgt darin das Stärkste. -4 אַיָּבֶּי קּדֹם ist Glosse, Olshausen u. a. — Sie »umzingeln« das Haus«, das also — im Gehöft - freistehend gedacht wird. - Die sehr starke Betonung, daß alle Leute vor Sodem gleichschuldig waren, ohne jede Ausnahme, hängt doch wohl mit der Erzählung von Abrahams Fürbitte zusammen, und ist also wohl Zusatz. איקצה »vom äußersten Ende her, insgesamt«, Siegfried-Stade. - 5 Das Laster der Knabenschändung betrachtet die alte Sage als etwas ganz Verruchtes: solche Stadt hat Feuer und Schwefel verdient! Israel betrachtet dergl. widernatürliche Unzucht als הַּנֶּבֶה Lev 1822 und als spezifisch kanaanäisch Lev 2013. 23. - Die »Männer« werden als blühende Jünglinge vorgestellt, deren frische Schönheit die böse Lust der Sodomiten reizt. Diese Voraussetzung ist religionsgeschichtlich bedeutsam: so dachte man sich in ältester Zeit manche Götter, zur Zeit des Erzählers die Engel vgl. auch Tob 54ff. Mak 165ff. und später die verklärten Seligen Ap. Pt. ed. Bouriant S. 19. 18. Im alten Israel wird Jahvè kaum als blühender, frischer Jüngling, sondern als gereifter Mann, als gewaltiger Krieger vorgestellt sein. Auch diese Erwägungen zeigen, daß die ursprüngliche Meinung der Geschichte kaum gewesen ist, Jahve sei unter den »Männern« gewesen. Auch würde der Gedanke, die Sodomiten hätten an Jahve selber Knabenschändung versucht, doch auch für die älteste hebräische Sage zu kraß sein. - 6-8 Jetzt aber bewährt Lot seine Gastfreundschaft: mutig tritt er vor die Frevler hin, aus dem Schutz seines Hauses heraus; vorsichtig schließt er die Tür hinter sich zu, daß nur den Gästen kein Leid geschehe 6; freundlich (תַאַ) bittet er sie, kein Unrecht zu tun 7; ja hochherzig will er lieber die Ehre der eigenen Töchter preisgeben s. Wir sollen denken: das ist ein edler Mann, der das Gastrecht heilig hält! Der hat verdient, daß er gerettet werde! - Uns <sup>8</sup>Höret, ich habe zwei Töchter, die noch keinen Mann erkannt haben; die will ich euch herausbringen; tut ihnen, was ihr wollt. Nur diesen Männern tut nichts; denn sie sind ja unter den Schatten meines Gebälks getreten. <sup>9</sup>Aber sie sprachen: fort mit dir! Aber sie sprachen: kommt der da ganz allein aus der Fremde und will dann den Richter spielen! Jetzt wollen wir dir Schlimmeres antun als ihnen. So drangen sie auf den Mann auf Loi mit Gewalt ein und kamen schon herzu, die Tür zu zerbrechen. <sup>10</sup>Aber die Männer streckten ihre Hand aus und zogen Lot ins Haus herein; und die Tür schlossen sie zu; <sup>11</sup>die Leute aber im Eingang des Hauses schlugen sie mit Blindheit, groß und klein, daß sie den Eingang nicht finden konnten.

12 Dann sprachen die Männer zu Lot: hast du noch irgend jemand hier?"
Deine Söhne und deine Töchter und was dir angehört in der Stadt, führe sie

Modernen erscheint allerdings diese Preisgabe seiner Töchter in anderem Lichte; der alte Israelit aber hält es für einen bewunderungswürdigen Edelmut, die eigenen Töchter um der fremden Gäste willen hinzugeben vgl. Jdc 1925 und zu Gen 1218. Daß dies Angebot des Lot keineswegs eine »Sünde« ist (gegen Franz Delitzsch), sieht man auch daran, daß die »Männer« sich das gefallen lassen; sie warten ab, wie weit der Frevel der Sodomiten und Lets Gastfreundschaft gehen wird. — א הַאָּכֶּה בַ Sam. — Der Ausdruck »Schatten meines Gebälks« fällt auf, da sonst der Erzählungsstil solche pathetischpoetische Wendungen durchaus vermeidet vgl. die Einleitung § 3, 2; auch ist er ja unrealistisch: es ist Nacht. Er ist wohl eine formelhafte, ursprünglich juristische, archaistische Redensart JSir 2318 2922: wer unter »den Schatten des Gebälks« eingetreten ist, ist unverletzlich. Die Heiligkeit des Gastrechts hat auf jener Kulturstufe hohe Bedeutung; so noch gegeuwärtig in ähnlichen Verhältnissen, z.B. bei den Arabern. - 9a Die Sodomiten aber sind über den fremden Sittenrichter wütend: wer in unser Land kommt, soll bedenken, daß er nur einer ist (नामन der Eine da), hübsch bescheiden sein und sich kein Urteil anmaßen! Offenbar sehr nach der Natur gemalt. - בַּלִּים Glosse (Olshausen u. a.). — ซะซะวู die »paradoxe Folge« vgl. § 111 m; Kautzsch 3 32 zieht ซะซะวู vor; ซะซุ zur Hervorhebung des Kontrastes § 113r vgl. § 113p. - Es ist eine fast ohne Ausnahme befolgte Stilregel der Sagenerzähler, niemals eine Person zweimal hinter einander sprechen zu lassen vgl. die Einleitung § 3, 13; daher fällt das zweimalige נַיִּאמרה sehr auf; die erste Rede wird amplifizierender Zusatz sein; ebenso wahrscheinlich בַּבָּשׁׁ לְשׁבֹּי פַּשׁׁלָּ מָשׁׁלִּים מַשְׁלָּים שׁלְּבָּשׁׁ 9bβ, das sha und 10 sprengt. - 9b Jetzt ist Wut und Gier der Sodomiten aufs äußerste gestiegen; 10.11 und wenn die »Männer« jetzt nicht Lot mit ihrer Wundermacht geholfen hätten, so wären Lot und sie selber in ihre Hand geraten. - Von dämonischer Blindheit redet der Hebräer auch sonst vgl. II Reg 618 Zach 124 Dtn 2828. Daß man eine Tür nicht finden kann, ist ein echtes Märchenmotiv, wie sie v. d. Leyen CXIII 255f., wohl mit Recht, aus Erfahrungen des Traumes ableitet. - Damit hat die Erzählung den Wendepunkt erreicht: die Gottheit, die gekommen war, die Sodomiten zu prüfen 1820f., hat nun am eigenen Geschick erfahren, daß sie wirklich so böse sind; einen entsetzlichen Frevel haben sie begehen wollen; dem Erzähler und den Hörern sträuben sich die Haare, es auch nur zu denken: Knabenschändung an der Gottheit! Zugleich aber haben die Männer Lots edlen Sinn gesehen. So beschließen sie, Sodom zu zerstören und Lot zu retten. - Es ist sehr charakteristisch, daß dieser Beschluß, auf den alles Vorhergehende hinzielt, von dem alles Folgende herkommt, selber vom Erzähler nicht mitgeteilt wird: er berichtet, nach altem Stil, Handlungen und Reden, aber nicht Gedanken vgl. die Einleitung § 3, 12.

12-16 III. Lots Rettung. 12 Der Text ist schwierig; am leichtesten ist es wohl, mit Ball, Kittel und Kautzsch<sup>3</sup> 32, אָדָן als Ansatz zu einer durch v. 14 ver-Handkommentar z. A. T.: Gunkel. Genesie.

hinweg aus dem Orte! <sup>13</sup>Denn wir wollen jetzt diesen Ort verderben; denn die Klage über sie ist vor Jahve groß geworden, und Jahve hat uns gesandt, 'sie' zu verderben. <sup>14</sup>Da ging Lot hinaus und redete mit seinen Schwiegersöhnen, die seine Töchter heiraten wollten; er sprach: auf, gehet aus diesem Ort; denn Jahve will die Stadt verderben. Aber seine Schwiegersöhne meinten, er scherze,

anlaßten Glosse ממנד zu streichen und בניך ohne ז zu lesen. — Religiöse Voraussetzung des Wortes ist: die Göttheit rettet nicht nur den Gerechten selber, sondern um seinetwillen auch sein ganzes Haus; das gleiche in der biblischen und babylonischen Sintflutgeschichte. Ob nun auch alle diese Verschonten fromm und der Verschonung würdig sind, wird gar nicht gefragt. Der Hausvater ist der unbeschränkte Monarch des Hauses, auch der eigentliche Träger der Religion (so z. B. im Dtn); darum ist die Familie nach außen hin eine solidarische Einheit (Rauh, Hebr. Familienrecht 39), Anders denkt darüber erst der entwickeltste Individualismus Ez 1415ff. - Die Gottheit fragt, wen er sonst noch (ילי) in der Stadt habe; »sonst noch« d. h. außer den zwei Töchtern, die im Hause Lots wohnen 8. 15 und den »Männern« schon bekannt sind. (Eine spätere Rezension fügte noch Lots Weib hinzu, das wir uns nach der alten Sage als bereits gestorben denken müssen.) Außer ihnen hat er zu Sodom nur noch seine beiden zukünftigen Schwiegersöhne 14. Wenn die Männer also hier nach weiteren Söhnen und Töchtern Lots fragen, so erweisen sie sich als nicht genügend unterrichtet; so auch Ball. Auch dies hätte ein israelitischer Erzähler kaum erzählt, wenn er gedacht hätte, daß Jahve einer der Drei gewesen sei. - 13 Die »Männer« klären jetzt Lot soweit auf, als es nötig ist. Dabei enthüllen sie ihm aber ihr eigentliches Wesen noch nicht; die Worte »Jahve hat uns gesandt,« sind mit Willen doppeldentig: Jahve kann Menschen oder Gottessöhne senden. Lot aber wird sie nach diesem Wort für Gottesmänner halten, die den Auftrag von Jahve haben, die Stadt zu zerstören vgl. Jer 110: hätte Lot gewußt, daß er göttliche Wesen vor sich hätte, so würde er nicht verfehlt haben, das seinen Schwiegersöhnen zu sagen 14, und er würde nicht so gezaudert haben 16. Zugleich aber scheinen die Worte die Meinung des Erzählers auszusprechen, daß die Drei Jahveboten (also nicht Jahve und zwei Diener) gewesen seien vgl. zu 16. 22. - מירים und שמים haben verschiedenes Suffix; Vulg. כשהקם, Kittel. — 14-16 Das Folgende ist künstlerisch überaus trefflich. Es soll der Eindruck beschrieben werden, den solche Ankündigung einer plötzlichen Katastrophe auf die Menschen macht. Lot selbst, getroffen von der unheimlichen Art seiner Gäste, ist geneigt, ihnen zu glauben 14; aber doch kann er sich so rasch nicht entschließen: er zaudert 15. 16. An einen Tadel Lots wegen »Glaubensschwäche« hat der alte Erzähler sicherlich nicht gedacht; es ist doch auch keine Kleinigkeit, Haus und Hof auf ein Wort fremder Männer hin plötzlich zu verlassen! Lots Schwiegersöhne aber, die sie nicht gehört und gesehen haben, halten alles für einen schlechten Witz 14; zu diesem Motiv, daß man über ein Gotteswort zuerst lacht, vgl. 1812. Die Erzähler, die dies Motiv erfunden haben, sind sehr menschenkundig gewesen: ausgelacht zu werden ist ja zu allen Zeiten das Los der Propheten gewesen. - Das Zaudern Lots aber wird hier künstlerisch verwandt, um die Spannung zu schärfen: das Werk der Zerstörung muß geschehen sein vor Aufgang der Sonne! Wenn Lot noch länger zaudert, dann wird das Verderben auch ihn erreichen 15! Schon steht die Morgenröte am Himmel! So sollen wir atemlos angespannt zuhören und erleichtert aufatmen, wenn wir 16 hören, daß Lot im letzten Augenblick mit Gewalt aus Sodom geführt wird: nun kann das Verderben losfahren, Lot ist gerettet. - Solche Spannung zu erregen, lieben die Erzähler sehr; und es erscheint ihnen als große Schönheit, wenn es gelingt, die ganze Spannung der Geschichte auf einen Moment zusammenzudrängen vgl. zu 2210f. 3227 3825, auch 2730 3133f. 4412. -Die religiöse Voraussetzung ist, daß die Gottheit in der Nacht wirkt, ja an die Nacht gebunden ist: es entspricht das nach uralter Anschauung sowohl den Schauern der

<sup>15</sup>Schon war die Morgenröte aufgegangen, da drängten sie die Engel Lot und sprachen: auf, nimm dein Weib und deine beiden Töchter, die hier sind, damit du nicht umkommst durch die Schuld der Stadt! <sup>16</sup>Und als er noch zögerte, faßten ihn die Männer bei der Hand und sein Weib und seine beiden Töchter, weil Jahve ihn verschonen wollte, führten ihn hinaus und ließen ihn draußen vor der Stadt stehen.

<sup>17</sup>Als sie ihn aber nach draußen führten, 'sprachen sie': rette dich! es gilt dein Leben! Schau dich nicht um und bleibe nicht stehen im ganzen Gau! Rette dich aufs

Nacht, die der Antike stark empfindet, und die er sich als die Wirkung der umgehenden Gottheit deutet, ebenso wie dem Wesen der Gottheit selbst, die nur im Dunkel der Nacht sich offenbart, um so ihr ewiges Geheimnis zu wahren 1517 Ex 424 1229 Jdc 638.40 II Reg 1935 Jes 1714; so redet das deutsche Volk von einer Stunde der Geister. Gern erzählen die Sagen von einer Erscheinung Gottes unmittelbar vor Tagesgrauen 3225ff. Ex 1424 (in der letzten Nachtwache) Ps 466; so auch hier. Auch in der deutschen Sage endigt die Macht der Geister mit dem Schlage Eins (Grimm, Deutsche Sagen Nr. 175 und Goethes »Thürmer«), mit dem ersten Hahnenkrah (Grimm Nr. 183. 188. 207) oder bei Aufgang der Sonne (vgl. v. d. Leyen, Märchen in der Edda S. 49 und A. 20; Hock, Vampyrsagen S. 10 A. 1). Dieser Glaube erklärt sich ursprünglich aus dem Traumleben: »wenn die Nacht vorbei ist und die Morgensonne scheint, hört auch der Traum auf und die Geister des Traumes verlieren ihre Macht«, v. d. Leyen CXIII 257, vgl. auch Stade, Bibl. Theol. 101 A. 3. - Neben dieser Anschauung, wonach es Gottes Art ist, sich nächtens zu offenbaren, steht eine andere, wonach »Licht das Kleid ist, das er anhat«, und die Stätte, da er wohnt Ps 1042 I Tim 616. Beide Anschauungen gehen auf die Einwirkung ganz verschiedener Religionen zurück; die zweite auf eine Licht-, oder genauer Sonnen-Religion. Diese Anschauung ist in Israel, wie es scheint, die jüngere, und in später Zeit die gäng und gäbe. - Ganz anders als die göttlichen Gestalten der Sodomgeschichte, die am Abend erscheinen und mit Sonnenaufgang verschwinden, sind die der Hebronerzählung, die am lichten Tage, um Mittag, auftreten; auch dies ein Beweis, daß diese Gestalten ursprünglich verschieden sind, und daß die beiden Sagen ursprünglich nicht zusammengehören: was für den Sagenforscher zwar selbstverständlich ist. — 14 קְּמֵדֵי futurisch § 116d. Die Männer haben das Brautgeld - so haben wir zu denken - schon bezahlt, aber die Bräute noch nicht heimgeführt. Rauh, Hebr. Familienrecht 16 f. - 15 in poetisch; »sowie«, es bedeutet die Gleichzeitigkeit zweier Vorgänge vgl. König, Syntax S. 557 § 387 e. - בַּבַלֹּאָבִים Glosse wie in 1. — אַראַשָּהָדְ und יְבְּרֶדְ אָשָׁהוּ 16 sollen Vers 26 vorbereiten und sind Zusatz vgl. S. 206. בהתקלת יהוה צליו LXX, so Kittel; aber doch wohl nur Zusatz. — 16 Die Worte בהתקלת יהוה צליו aind wohl nur unter der Bedingung zu verstehen, daß die »Männer« Boten sind, die Jahves Befehl vollziehen. Die Worte sind aber wohl Zusatz. - In \*sie ließen ihn dort«, ist eingeschlossen, daß er hier, draußen vor der Stadt, in Sicherheit ist, und daß sie selbst sich jetzt zurückwenden. Unmittelbare Fortsetzung des Verses ist 232. 24.

17—22 Soʻar (LXX Σήγως), am südöstlichen Rande des Toten Meeres gelegen, jetzt vom Alluvium begraben, lag einst in wohlbewässerter Landschaft mit tropischem Klima vgl. Dillmann und Buhl, Falästina 271; Literatur bei Blanckenhorn, ZDPV XIX 54 A. 1. Der Israelit wundert sich, daß dies Stückehen Land vom Verderben ausgenommen sei, und erklärt das aus der Fürbitte Lots, der sich dies Soʻar als Zufluchtsort ausgebeten habe. Dabei hält die Sage noch fest, daß Lot sich eigentlich aufs Gebirge hätte flüchten müssen 17, was er nach der ältesten Tradition auch wirklich getan hat. Die Sage von Soʻar ist also eine geologische Sage. Zugleich enthält sie ein etymologisches Motiv: die Stadt heißt Soʻar, «Kleines«, weil Lot bittend sprach: es ist ja nur אָרָבֶּי, «eine Kleinigkeit«. — Die vielen Worte, die Lot spricht, sollen zeigen, wie jämmerlich er gefleht hat,

Gebirge, daß du nicht umkommst. <sup>18</sup>Lot sprach zu ihnen: ach nein, ihr Herren! <sup>17</sup>Euer' Knecht hat ja Gnade in 'euren' Augen gefunden; 'ihr habt' große Barmherzigkeit bewiesen, daß ihr mir das Leben erhalten habt. Aber ich kann mich nicht aufs Gebirge retten; sonst wird mich das Verderben erreichen, daß ich sterbe. <sup>20</sup>Ach, die Stadt da ist nahe, dorthin könnte ich fliehen; sie ist ja nur eine Kleinigkeit. Dahin möchte ich mich retten! Sie ist ja nur eine Kleinigkeit! Dann könnte ich am Leben bleiben! <sup>21</sup>'Sie sprachen' zu ihm: nun gut, 'wir wollen' dir auch in diesem Stücke willfahren: 'wir wollen' die Stadt, von der du gesprochen hast, nicht zerstören. <sup>22</sup>Rette dich eilends dorthin, denn 'wir können' nichts tun, ehe du dorthin gekommen bist. Deshalb nennt man die Stadt So'ar (Kleinigkeit).

<sup>23</sup> Als aber die Sonne aufgegangen war über das Land, und Loṭ in Ṣoʻar angekommen war, <sup>24</sup>ließ Jahve über Sodom *und Gomorrha* Schwefel und Feuer regnen von Jahve her *vom Himmel her*: <sup>25</sup>so vernichtete er 'die Stadt' und den

23-25 IV. Zerstörung Sodoms. 23b nimmt Rücksicht auf 18-22 und gehört also mit zum Einsatz: nach dem ursprünglichen Bericht ist das himmlische Wetter sofort nach 16 losgebrochen; hier aber bekommt Lot soviel Zeit, daß er bis nach So'ar gehen kann! — 23a. 24 Die Ereignisse folgen — das deutet die Kstr. an vgl. § 164b unmittelbar auf einander: die Gottheit hat also bis zum letzten möglichen Augenblick gewartet! - באה fem. Sam, wie 1517, Kittel. - Auffällig ist, daß nicht die Männer. wie sie 13 verkündet haben, sondern Jahve selber die Stadt zerstört; die ältere Rezension wird auch dies den »Männern«, d. h. ursprünglich den drei erschienenen Göttern (vgl. zu 181-16) zugeschrieben haben, wofür dann die jahvistische Rezension Jahve eingesetzt hat; vgl. auch v. 14. – ועל-עמרה ist Zusatz, Sievers II 288f., Kautzsch 3 32 vgl. zu 18 20. - Die hier beschriebene Katastrophe deutet Blanckenhorn, ZDPV XIX 58 auf ein tektonisches Erdbeben, wobei Gase, Thermen, petroleum- und asphalthaltige Massen aus neu geöffneten Spalten emporstiegen. So konnte die Luft in Flammen stehen und sich Rauch bilden. Vgl. auch Greßmann 32 ff. Aber da es heißt, daß es Feuer und Schwefel geregnet habe, ist wahrscheinlicher an einen mit Erdbeben verbundenen Vulkanausbruch zu denken, Ed. Meyer, Sitzungsberichte der Berliner Akad. d. Wissensch. 1905 S. 641 A. 2, Israeliten 71. Über die Vorstellung von Jahve als dem Vulkangott vgl. zu 15 S. 181 f. — מֵלֵת יהוה und פּוְרְהְשֹׁמֵיִם sind Dubletten: der erstere Ausdruck (auch Mich 56) ist der antike, poetisch-mythologische, wie 🕹 Διός; der zweite der moderne, verständigprosaische; der zweite wird Glosse einer späteren Zeit sein (Olshausen). Da aber das Subjekt יהוח ist, so kann מַצֵּח יהוח hier nur in stark abgeblaßtem Sinne gebraucht sein. Der Ausdruck, schon hier so abgeblaßt, setzt voraus, daß man seit uralter Zeit gewohnt war, Jahve sich im Himmel zu denken und die meteorologischen Erscheinungen, besonders wohl den Regen, von ihm abzuleiten. Vgl. zu 117. - 25 Die totale Zerstörung des ganzen Gaues betont der Erzähler wegen 1310; vgl. die Erklätung jener Sage S. 176. -त्रात umkehren, umstürzen, vom Erdbeben das das Land »umkehrt«, ist (nebst Ableitungen)

ganzen Gau und alle Bewohner der Städte und das Gewächs des Landes. 26 Sein Weib aber blickte sich hinter ihm um und wurde zur Salzsäule.

<sup>27</sup> Am folgenden Morgen machte sich Abraham auf an den Ort, woselbst er vor Jahve gestanden hatte, <sup>28</sup> und blickte hinab auf die Fläche von Sodom und

term. techn. der Zerstörung Sodoms vgl. 21 Dtn 2922 Jes 17 (1319 Jer 4918 5040) Am 411 Thren 46, Nöldeke, Untersuchungen 21 A. 1; vgl. zu solchen Termini oben S. 119. -Nach Sievers II 288. 291 ist אַר־הָעֵיר zu lesen; וְאַת כַּל־רְּעָבר הַעָּרִים ist wohl am leichtesten als amplifizierender Zusatz zu streichen vgl. oben S. 202. Hiermit ist die Sodomsage zu Ende. -26 Nachtrag: eine geologische Sage, die ein merkwürdiges, einer Frauengestalt ähnliches, aus Salzgestein bestehendes Gebilde, als eine versteinerte Frau deutet: diese Steinsäule (oder war es schon eine andere?) wird noch Sap 107 und von Josephus Ant. I 114 wie von anderen erwähnt. Sie mag auf dem Gebel Usdum gestanden haben, einem aus Mergel, Kalk und großen Salzschichten bestehenden Bergrücken im S.W. des Meeres, der stark verwittert und ganz mit Höhlen, Rissen, Zacken und Ausleckungen bedeckt ist vgl. Dillmann und Buhl, Palästina 42; eine gegenwärtig dort stehende 40 Fuß hohe Säule, abgebildet bei Stade, Gesch. Israels I 119, wird heutzutage als »Tochter Lots« gedeutet. - Das antike Volk behauptet, diese Säule sei Lots Frau, die wegen einer Sünde zu Stein geworden sei. Die Verwandelung von Menschen in Stein ist ein sehr hänfiges Sagenmotiv; »wenn etwa in irgendeiner Landschaft Felsen menschenähnlich aussahen, so erzählte die Sage, daß diese Felsen ursprünglich Menschen gewesen und dann zu Felsen versteinert wurden, v. d. Leyen CXIV 15. Solche Versteinerungen erzählen die Griechen von Niobe, von Kadmos und Harmonia; dasselbe in 1001 Nacht in der »Geschichte des versteinerten Prinzen« (übersetzt von Weil 3. Aufl. 2. Abdruck I 49 fl.) und in der »Geschichte der zwei neidischen Schwestern« (Weil III 316 ff.); in deutschen Sagen von Hans Heilings Felsen (Grimm, Deutsche Sagen Nr. 328) und von Frau Hütt bei Insbruck (bei Grimm Nr. 233). Andere Beispiele aus Deutschland (Mönch und Nonne bei Eisenach), Persien (»solch verzauberte Steine zeigt man noch heute den fremden Wanderern auf der iranischen Hochfläche aller Orten«), bei den Bulgaren, Dajak, Südaustraliern, Afrikanern, Indianern, in Neumexiko, am Titicaca-See bietet Andree, Ethnographische Parallelen I 97f. 301. Weitere Literatur bei Tylor, Anfänge der Kultur I 346 A. 2. Tobler, Im Neuen Reich 1873 II 165f., E. Süss, Antlitz der Erde I 56, Bonus, Preuß. Jahrb. CXIX 287f. In nordischen Sagen geschieht es sehr oft, daß Ungetüme und Trolle durch den Anblick der Sonne in Stein verwandelt werden, so im Alwisliede der Edda (H. Gering, Edda S. 86, vgl. auch ebenda S. 156). Die Versteinerung durch den Anblick in der Sage von Perseus, der das Haupt der Gorgo zeigt. Auch daß man zu Stein wird, wenn man wider das Verbot zurücksieht, kommt häufig vor; so in 1001 Nacht in der Geschichte der zwei neidischen Schwestern« (Weil III 316ff.). Dieser Zug muß einen ganz bestimmten Sinn haben; welchen, wäre noch zu erforschen. Das ist auch die Sünde der Frau Lots, was der hebräische Erzähler sich so zurechtlegt: sie hat sich trotz ausdrücklichen Befehls umgesehen und so das Geheimnis der Gottheit belauscht; denn Gott will dem Menschen nicht ganz offenbar sein: wer ihn gesehen hat, muß sterben. Auch das Verbot sich umzusehen, kehrt in Sagen und Bräuchen vielfach wieder: in der Orphéussage, in 1001 Nacht (Weil III 316ff.); ferner im Griechischen bei chthonischen Opfern, an den babylonischen Zauberpriester bei Krankenentsündigung vgl. Jastrow, Rel. Bab. u. Ass. I 337, »im neueren Volksglauben bei Geisterbeschwörungen, Schatzheben und dergleichen aus Seelenkultvorstellungen erwachsenen Zauberübungen« (aus Stoll in Roschers Lex. s. v. Eurydike); vgl. Grimm, Deutsche Sagen Nr. 175. Ein solches Verbot ist besonders schwer zu halten, weil sich jedermann unwillkürlich umdreht, wenn hinter ihm etwas geschieht. — 27. 28 stammen vom Dichter des Abraham-Lot-Sagenkranzes; der ästhetische Zweck dieses Zwischenstücks ist bereits oben S. 160 klargelegt, eine psychologische Aualyse des reizvollen Stücks ist in der Einleitung § 3, 12 gegeben. - ¬¬¬¬=

Gomorrha und auf die ganze Fläche des Gaues und sah: da stieg der Rauch des Landes empor wie Rauch von einem Schmelzofen.

+ הביר, Kittel. Hebr. Hss. Sam ינשל פני כל הארץ, wobei הככר und הככר Varianten zu sein scheinen; Kittel zieht vor: רעל פנר כל-הככר. — Schmelzofen im Unterschied von הַּבּּב, Backofen; der Rauch des בָּבֶּב wird in Ex 19 18 dem Qualm eines ausbrechenden Vulkans verglichen, ist also wohl als ein dicker, schwärzlicher oder gelblicher Qualm zu denken. Dieser Rauch, so stellt sich der Erzähler vor, ist der Rauch, der von da an und noch jetzt über dem Lande liegt. Die Späteren behaupten, daß ein solcher Rauch das Tote Meer bedecke Sap Sal 107, das aber in Wirklichkeit manchmal nur von einem Dunst oder Nebelschleier verhüllt ist, Dillmann. Weiter S. 215. - Die ganzen Geschichten von Abraham-Hebron und Lot-Sodom ereignen sich nach dem Sagenkranze in noch nicht 24 Stunden: am Mittag kommen die Männer bei Abraham an: am Frühnachmittag bei ihm zu Gaste, gehen sie am Spätnachmittag nach Sodom, wo sie am Abend ankommen; beim Schein der Morgenröte wird Lot gerettet, bei Sonnenaufgang wird Sodom zerstört; am Morgen des folgenden Tages sieht Abraham mit Grauen die Spuren des göttlichen Werkes von ferne. Der Erzähler hat es also verstanden, die Ereignisse mit dramatischer Kraft in kürzeste Zeit zusammenzudrängen und also auch chronologisch eine Einheit unter beiden Sagen hergestellt. Dieser Sagenkranz ist also in jeder Beziehung aufs herrlichste gelungen. -- 27 b nimmt Rücksicht auf den Einsatz 1822b-33a und ist also gleichfalls Zusatz.

#### Allgemeines über die Sodom-Lot-Sage.

1. Sagentypus. Die Sage von der Zerstörung Sodoms durch ein Gottesgericht hat viele Parallelen, vgl. Grimm, Deutsche Mythologie I+ 481 f., Tobler, im Nenen Reich 1873 II 167, Cheyne, New World June 1892 S. 239ff. und Enc Bibl s. v. Sodom and Gomorrha 4, Driver 203 A. 1, Winternitz in Mitt. Anthrop. Ges. in Wien XXXI 312f., Ed. Hahn, Zeitschr, f. Ethnologic 1903 S. 1015 A. 4, S. 1016 A. 1. woselbst Literatur. An vielen Orten erzählt man, daß eine ehemals blühende Stätte durch die Gottheit zerstört worden sei (z. B. die deutschen Sagen bei Grimm Nr. 111. 112. 113); und oftmals wird hinzugefügt, daß dies um der Frevel der Bewohner willen geschehen sei (z. B. Grimm Nr. 92. 96. 233. 235. 239); ferner heißt es, daß einer oder einige Fromme verschont worden seien (man denke hier besonders an die Sintfluterzählung, die im Aufriß mit der Sodomerzählung verwandt ist vgl. oben S. 77); und gerne stellt man sich vor, daß sich Frevel und Gerechtigkeit an der Aufnahme eines Wanderers, der in Wirklichkeit ein Gott war, gezeigt hätten. Dahin gehören die griechischen Sagen von Philemon und Baucis und von Lycaon. Eine der Sodom-Lot-Sage sehr ähnliche Erzählung bei P. Cassel, Mišle Sindbad 7 von der Stadt Holaolokia, wo ein Arhat nur von einem Mann freundlich aufgenommen, von den anderen aber mit Sand beworfen wurde; der Arhat verkündete ihm den bevorstehenden Untergang der Stadt und gebot ihm, sich zu retten. Der Mann ging in die Stadt und sagte es seinen Verwandten, aber sie spotteten darüber. Als die Stadt (durch einen Regen von Erde und Sand) unterging, rettete sich der Mann. Verwandt ist ferner die deutsche Sage Grimm Nr. 344, wonach Alt-Tesch von einem Bergsturz verschüttet wurde, weil eine Bäuerin einem vorübergehenden Manne, der unser Herrgott selber war, aus Hartherzigkeit nichts von ihrer Anke abgeben wollte, und besonders Nr. 45: ein wandernder Zwerg kommt bei Sturm und Regen in ein Dörflein, pocht überall an die Türen, wird aber nur von einem frommen Paare aufgenommen; am folgenden Morgen wird das ganze Dorf verschüttet und nur die Hütte der beiden Alten verschont. Vgl. auch die Geschichte von Birket-râm = dem See Phiala bei Bānijās, einem vulkanischen Kratersee: daselbst war einst eine blühende Stadt, die aber einem Fremden die Gastfreundschaft verweigerte und deshalb vom Wasser bedeckt wurde, vgl. Baedeker, Palästina und Syrien<sup>5</sup> 293. Die Sodomgeschichte gehört also zu einem sehr weitverbreiteten

Sagentypus. — Die Behauptung von A. Jeremias, ATAO 3 360 ff., die Sodomerzählung sei mit Motiven der (kosmischen) Feuerflut d. h. der Weltensommersonnenwende ausgestattet, findet im Text der Erzählung keine Stütze.

2. Lokalisierung. Lokalisiert sind solche Erzählungen natürlich an Orten, die durch ihre Einöde oder Sonderbarkeit die Phantasie beschäftigen; die unsrige an der Stätte des Toten Meeres.

Das alte Israel empfindet aufs lebhafteste den unheimlichen Eindruck, den das Tote Meer macht: kein Fisch in seinen Wellen, das Wasser stark salzhaltig und das Leben der Vegetation nicht befruchtend, sondern tötend; seinsame Stille, keine Spur menschlichen Lebens und Schaffens«, Salzfelsen mit sonderbaren Gestalten in der Nähe, Benzinger 17f., Guthe, Palästina 153ff. Daselbst weilt kein Mann und wohnt kein Mensch; und wer vorüberzieht, entsetzt sich ob all seiner Plagen (nach Jer 4217f.). — Die Sage beschäftigt sich mit der Entstehung dieser schauerlichen Landschaft; wer die Schläge dieses Landes sieht und die Leiden, die es von Jahve erleiden muß: Schwefel und Salz, ein Brand das ganze Land; es wird nicht besät und bringt nichts hervor, der spricht: warum hat Jahve so diesem Lande getan? wober kommt diese grimmige Zornesglut? und dann antwortet man: darum, weil sie gesündigt haben wider Jahve, entbrannte sein Zorn über dieses Land; Jahve hat sie umgekehrt in seinem Zorn und Grimm! (nach Dtn 2921—28). So schließt also der Hebräer aus dem schauerlichen Eindruck des Orts, daß hier einmal eine furchtbare Sünde und ein schreckliches Gottesgericht geschehen sein muß.

Das berichtet nun die Sage aufs genaueste: da, wo jetzt das grauenvolle Meer liegt, war früher eine wundervolle Aue, reich bewässert wie das Paradies 13 10. Von diesem früheren Zustand erzählt man gern des Kontrastes wegen, vgl. zu diesem Erzählungstypus die Paradiesessage S. 30; den Anlaß dazu bot das Land nördlich und südlich vom Meer. Und in dieser einst so reichen Aue lag, so berichtet die Sage, vor Zeiten die Stadt Sodom.

Auch die Sünde dieser alten Stadt kennt die Sage genau: es war unnatürliche Unzucht, die Sünde Kanaans. Wegen dieser Sünde, die sie selbst an der Gottheit haben treiben wollen, ist diese Stadt vernichtet worden. Es ist für israelitisch-jüdisches Empfinden bezeichnend, daß gerade von der Unzucht mit solchem Ernste gesprochen wird: dafür gibt es eine ununterbrochene Reihe von Belegen von der ältesten Zeit an bis zum Römerbriefe (126f.) hin.

Soweit könnte die Sage wohl aus dem Eindruck des Toten Meeres verstanden werden. Auch ein historisches Ereignis, von dem hier noch eine letzte Erinnerung nachklänge, könnte mån annehmen; zwar ist die Meinung der Sage, daß der "ganze Jordangau« vormals eine paradiesische Landschaft gewesen sei 1310 1925 (wonach also, wie es scheint, das Tote Meer in dieser Urzeit überhaupt nicht vorhanden gewesen sein soll vgl. auch 143), ein Irrtum: der geologische Befund zeigt, daß der Jordan in historischer Zeit immer sein Wasser in das Tote Meer ergossen hat, vgl. Dillmann, Franz Delitzsch, Buhl, Palästina 35; aber man darf vielleicht, wie es mehrfach geschehen ist, vermuten, daß der südliche Teil des Toten Meeres. der sehr flach ist, erst in späterer Zeit durch ein Naturereignis entstanden sei, so neuerdings Blanckenhorn, ZDPV XIX 51 ff., Guthe, Palästina 155.

Nun fällt aber auf, daß die Sage zwar vom Feuer und Erdbeben, aber nichts vom Wasser sagt, obwohl doch für die Stätte gerade charakteristisch ist, daß dort gegenwärtig ein Salzmeer ist; ferner daß die Sage von einem Vulkanausbruch zu reden scheint (vgl. zu 1924 S. 212), der in historischer Zeit am Toten Meere nicht stattgefunden haben kann (Blanckenhorn 42, Guthe, Palästina 30); wie denn auch über diesem Meere zu Zeiten zwar ein Nebel, aber kein "Schmelzofenrauch" liegt. Hieraus folgt, daß die Sodomsage sich ursprünglich gar nicht auf die Stätte des Toten Meeres, sondern auf irgend einen anderen Ort bezogen hat und erst nachträglich auf das Tote Meer übertragen

worden ist. Vgl. jetzt auch Ed. Meyer, Sitzungsberichte der Berl. Akad. 1905 und Israeliten 71, wonach die Sage ursprünglich die Entstehung einer der unheimlichen Harras, d. h. der Lavafelder Arabiens (vgl. die Karte in Doughty, Travels in Arabia Deserta am Ende von Bd. I) erklärt haben mag und also aus der Zeit stammen wird, wo Israels Vorfahren in jenen Gegenden, in »Midian« weilten. Eine solche Annahme ist ohne Bedenken: diese Sage wäre nicht die einzige, die von einem Volke zum anderen, von einer Stätte zur anderen, gewandert ist vgl. die Hebronsage S. 196. 200.. Demnach wird auch der Name Lots, des Stammvaters Moabs und Ammons oder nach älterer Tradition eines horitischen Geschlechtes 3629, in der Sage nicht ursprünglich sein. Als man aber diese Sage auf das Tote Meer übertrug, lag es nahe, den Gerechten, den die Gottheit rettete, mit Lot, dessen Sitz in »der Höhle« 1930 in der Nähe war, zu identifizieren. Oder hat die Gestalt Lots ursprünglich in der Sodomsage ihre Stätte und ist Lot erst nachträglich zum Stammvater von Moab und Ammon geworden. (Ed. Meyer, Israeliten 261). - Sicher ist jedenfalls, daß der Sagensammler, wenn er auch die ältere Überlieferung von dem »Schmelzofenrauch« noch kennt 1928, die Sage an der Stätte des Toten Meeres gedacht hat, bringt er doch im folgenden (1930-38) die Erzählung von Ammons und Moabs Geburt.

- 3. Im gegenwärtigen Zustand ist die Erzählung novellistisch ausgeschmückt: besonders die hochherzige Gastfreundschaft Lots und das nächtliche Treiben der Gottheit wird an vielen Einzelzügen dargestellt. Die Töchter Lots werden eingeführt, um die folgende Geschichte 1931—38, in der sie eine selbständige Rolle spielen, vorzubereiten; aber der Erzähler versteht es vortrefflich, die Einführung schon an dieser Stelle zu motivieren s. Auch die Schwiegersöhne Lots treten auf; aber diese Personen scheinen nur eines künstlerischen Effektes wegen da zu sein. Eine spätere Hand hat noch die Frau Lots hinzugefügt, ebenso Soʻars Rettung: zur Zeit des Einsatzes hatte die Sage am Toten Meere festen Fuß gefaßt; da wurden lokale Eigentümlichkeiten wie die merkwürdige Salzsäule und die Oase von Soʻar aus der Sodom-Lot-Sage gedeutet. Später fand man ein Denkmal des göttlichen Zornes auch in den »Sodomäpfeln« Sap Sal 107.
- 4. Zitate und Nachahmungen. Die Sodomgeschichte wird in der prophetischen Literatur sehr oft zitiert: Sodom als deutlichstes Beispiel furchtbaren Frevels Jes 110 Jer 2314 Dtn 3232, speziell öffentlicher (sozialer) Jes 110, schamloser Sünde Jes 39 und schrecklichen, vollständigen, ewigen Untergangs durch Gottes Zorn Jes 17.9 1319 Jer 4918 Zeph 29 Dtn 2922 Am 411, in einem Nu Thren 46. Manchmal (so in unserer Erzählung Gen 19 vgl. zu 1820) wird Sodom allein genannt Jes 17 39 Thren 46, daneben auch Gomorrha (so in Glossen 1310 1820 1924.28; ferner 1929 P und in 14; ferner 1019 Jes 19f. 1319 Jer 2314 Am 411 Zeph 29 Dtn 3232) und Nachbarstädte Jer 4918 5040 Ez 1646ff.; mit diesen »Nachbarstädten« scheint Adma und Sebo'im gemeint zu sein. Hos 11s spricht von den Städten Adma und Sebo'im und ihrem furchtbaren Untergang, die dann Dtn 2922 Gen 142 1019 neben Sodom und Gomorrha vorkommen. Es ist demnach wahrscheinlich, daß Hosea eine Variante der Geschichte gekannt hat; vielleicht haben auch Adma und Sebo'im ursprünglich nicht an der Stätte des Toten Meeres gelegen. Ausführlicher reden Dtn 2922: die Stätte ist ganz Schwefel, Salz (vgl. Zeph 29), verbrannt, unbeackert, und Ez 1649f.: »das war die Schuld Sodoms: es lebte herrlich und in Freuden, hatte Brotes die Fülle und behagliches Wohlleben (vgl. Gen 1310) samt ihren Töchtern, aber den Elenden und Armen unterstützten sie nicht (Ezechiel hat also die Behandlung der drei Wanderer als einen typischen Fall unsozialer Gesinnung genommen vgl. auch Jes 110); und sie waren hoffärtig und trieben Gräuel vor mir (widernatürliche Unzucht, wofür »Gräuel« term. ist); da tat ich sie weg, sobald ich es sah« (vgl. Gen 1821; vielleicht aber mit Cornill: »wie du (Jerusalem) gesehen hast«). Ezechiel hat dieselbe Sage wie die in der Genesis bezeugte vor Augen, die er sich in seiner Art zurecht gelegt hat. - Anspielungen an die Sodomsage oder ähnliche Erzählungen sind auch Ps 116 14011 Jes 349f. - Eine Nachahmung der Sodom-

Lot-Sage ist vielleicht die, wahrscheinlich in zwei Rezensionen erhaltene Geschichte von der Gräueltat zu Gibea Jdc 19; diese Erzählung ist in ihrem Mittelstück 15-24 der Sodom-Sage sehr ähnlich: sie stimmt nicht nur in Hauptmotiven, sondern gerade auch in manchen kleinen Nebenzügen mit ihr überein, besonders ähnlich und auch mit ähnlichen Worten erzählt ist die Szene Jdc 1922ff. Die Erzählung hat übrigens auch sonst einzelne Züge aus älteren Sagen verwandt: so Jdc 1919 = Gen 2425, Jdc 1929 = I Sam 117. Auch diese Nachahmung beweist das hohe Alter der Sodomgeschichte. - Kraetzschmar, ZAW XVII 87f. hat darauf aufmerksam gemacht, daß die gewöhnliche Phrase, in der die Geschichte zitiert werde, ממחפבה אלהים אחיסום נאת במרה laute Am 411 Jes 1319 Jer 5040, wobei man nicht von ההוה, sondern von אלהים gesprochen habe. Kraetzschmar schließt aus dieser Beobachtung mit vollem Recht, daß die Erzählung ursprünglich nicht jahvistisch gewesen sei; dasselbe geht auch aus anderen Beobachtungen hervor vgl. oben. Unjahvistischer Ursprung ist auch für viele andere Sagen sehr wahrscheinlich. Von vornherein abzuweisen ist dagegen Eerdmans' (36. 71) Behauptung, daß das מלהים in jener Phrase »die Götter« zu übersetzen sei; oder wo findet sich sonst Polytheismus bei Amos?! Bemerkenswert ist vielmehr, daß die Zeit, welche die drei Männer zu Jahveboten gemacht hat, einen verhältnismäßig universalistischen Gottesbegriff besessen hat: Jahve der Rächer des Frevels auch von Sodom! Das ist beginnender Monotheismus und dies sicherlich in sehr alter Zeit, vgl. Kautzsch 3 31.

#### 25. Lots Töchter 1930-38 Ja.

- 1. Quelle: Die Sage stammt aus J (הַבְּיִלָּהְ und הַבְּיִלָּה זָבֶּע 31. 33—35. 37f., יַבָּי זָבָּע 75. 34), und auch nicht etwa aus anderem Zusammenhange (gegen Kautzsch 5): sie ist ein notwendiges Stück des Sagenkranzes von Abraham und Lot, das Gegenstück zu der ursprünglich unmittelbar folgenden Erzählung von Isaaqs Geburt; ferner zeigt das mehrmalige Vorkommen der Töchter Lots in der Sodomgeschichte, daß der Erzähler dieser Sage im folgenden eine Geschichte von Lots Töchtern berichten wollte. Die Sätze: »er wohnte samt seinen beiden Töchtern im Gebirge« und »er wohnte samt seinen beiden Töchtern in der Höhle« 30 können nicht von demselben Schriftsteller hinter einander geschrieben sein, Eerdmans 12; die Lösung der Schwierigkeit ist sehr einfach: 30a, Lots Wanderung von So'ar aufs Gebirge, gehört zum So'ar-Einsatz 17—22. Doch können die Worte »Lotzog hinauf« die Einleitung der alten Sage gewesen sein.
- 2. Ursprünglicher und späterer Sinn der Sage: Die Sage ist ethnologischer Art: sie handelt vom Ursprung der Völker Moab und Ammon, der Söhne Lots; zugleich erklärt sie beider Namen: במים nimmt sie im Sinne von במב »vom eigenen Vater«, der Stammvater der בַּרַ מַמּוֹן aber hieß, so behauptet sie, eigentlich "הַרָּצָמִי »Sohn meines Vaters« (vgl. zu 38). Demnach erzählt die Sage, daß Moab und Ammon geboren seien aus dem Beilager zweier Töchter mit ihrem eigenen Vater. Sicherlich hat man in späterer Zeit, besonders seitdem man in Moab und Ammon die Erbfeinde zu sehen gewohnt war Dtn 23 aff., in dieser Art ihrer Abstammung eine besondere Schmach beider Völker gesehen. Diese Auffassung der Erzählung findet sich schon Dtn 3232: »denn vom Weinstock Sodoms stammt ihr Weinstock, von den Gefilden von Gomorrha«; »sie« d. h. die Feinde Israels 31. die Jahve und Israel verhöhnen und in Israels Unglück Jahves Schwäche sehen, sind Ammon und Moab, die aus Sodom und Gomorrha nach der Ursage stammen und daher ihre giftige Art haben; vgl. zu Moabs Wein Jes 167ff. Jer 4811f. 32ff., zu Moabs Spott und Hochmut Jes 166 Jer 4826f. 29f. Ez 25s. Der prophetische Dichter würde an jener Stelle sicherlich nicht an diese Abstammung Moabs aus Sodom erinnert haben, wenn die Ursage nicht irgendwie Schlimmes, Sodomitisches von Lot erzählt hätte. - Neuere haben demnach die Erzählung als eine Erfindung jüdischen Volkswitzes, die keinen Anhalt in alter Tradition habe, verstehen wollen; zum Beweise dafür führt man die Namenlosigkeit der Töchter Lots an vgl. Stade, Gesch. Israels I 118. Indes, daß die beiden

30 Lot zog hinauf aus So'ar und wohnte samt seinen beiden Töchtern im Gebirge;

Töchter Lots gegenwärtig namenlos sind, beweist nicht, daß sie es von je gewesen sein müssen; vielmehr ist es ein gewöhnlicher Fall, daß die spätere Überlieferung solche Namen vergißt. Daß sie aber einst Sagengestalten gewesen sind, geht auch aus der Lot-Sodom-Geschichte hervor, wo sie schon auftreten und eine gewisse Rolle spielen. Nun wird das Alter der Erzählung dadurch bewiesen, daß sie lokalisiert ist: Lot wohnt »in der Höhle«. »Die Höhle« Lots aber ist eine bestimmte Höhle, ebenso wie »die Höhle« des Elias (und des Moses) auf dem Horeb I Reg 199 Ex 3322 und »der Quell« der Hagar 167. Dieser Zug kann nicht erst in Israel erfunden sein: man muß vielmehr in Moab eine Höhle, die nach Lot genannt war, gezeigt haben. Demnach müssen wir fragen, ob nicht die ganze Sage ammonitisch-moabitischen Ursprunges sei, ebenso, wie wir angenommen haben, daß die Sage von Ismaels Geburt zu Lahaj ro'i aus Ismael selber stammt vgl. oben 192. Im Munde der Völker Moab und Ammon wäre die Geschichte natürlich nicht zum Spott, sondern sehr ernsthaft, ja zum Ruhm der Ahnfrauen erzählt worden vgl. auch Haller 138. Auf dies Verständnis führt, daß Lots Töchter sich des Ursprungs ihrer Kinder keineswegs schämen, sondern ihn vielmehr offen verkündigen und in dem Namen ihrer Söhne für alle Zeit festlegen; ferner, daß der Erzähler des Abraham-Lot-Sagenkranzes an dieser Stelle, nachdem er soeben Lots Edelmut gepriesen hat, unmöglich eine Geschichte von ihm erzählen kann, die er als hämische Schandgeschichte verstanden hätte. Demnach ist als älteste Meinung der Sage folgendes anzusehen: Eine große Katastrophe hat alle Menschen vernichtet; nur Lot und seine Töchter sind übrig. So wären die Mädchen nach dem gewöhnlichen Lauf der Dinge zur Unfruchtbarkeit verurteilt gewesen. In solchem Falle aber, wenn es die Kinderlosigkeit vor sich sieht, ist das antik-hebräische Weib zu heroischen, ja zu verzweifelten Entschlüssen fähig 162 30 iff. 18 und verschafft sich Mannessamen, wo sie ihn findet vgl. besonders die Tamarsage Kap. 38. Daß dies der Gedanke der Töchter Lots ist, und daß sie nicht etwa einfache Unzucht treiben, wird vom Erzähler selbst zweimal ausdrücklich gesagt: »wir wollen den Stamm erhalten« 32. 34; vgl. dasselbe Wort bei der Sintflut 73. Die Söhne aber, die aus solchem Bett geboren sind, schämen sich dieser Abkunft durchaus nicht, sondern sie verkünden stolz den Heroismus ihrer Mütter (vgl. die Tamargeschichte) und die Reinheit ihres Blutes: sie sind nicht aus fremdem Samen erzeugt, sondern von Vater und Tochter, reinstes Vollblut! - Diese moabitisch-ammonitische Stammessage scheint im Sagenkranze noch ohne Arg verstanden zu sein; doch ist eine gewisse Kritik der Geschichte schon in alter Zeit dadurch gegeben, daß darin ebenso wie bei den entsprechenden Begebenheiten der Tamarsage Kap. 38 Jahves Name verschwiegen wird vgl. Haller 20. Jedenfalls hat die spätere Zeit den heroisch-stolzen Sinn der Sage nicht verstanden, sondern nur die Blutschande herausgehört.

Das Motiv, daß die Tochter vom eigenen Vater ein Kind gebiert, variiert auch die Erzählung von Smyrna oder Myrrha, die, durch die erzürnte Aphrodite zu verbrecherischer Liebe gegen ihren Vater Theias entflammt, ihn zwölf Nächte lang täuscht, wodurch Adonis erzeugt wird; auch daß Myrrha den Vater trunken gemacht habe, wird crzählt, vgl. Roscher, Lex. I 69 ff. Dasselbe Motiv, aber abgeschwächt, von Schwiegervater und Schwiegertochter, in der Tamarnovelle. Auch die altgermanische Wölsungensage Kap. 7 weiß von heroischer Blutschande.

3. Der Stil der Erzählung ist ganz eigentümlich: die beiden Beilager werden fast mit denselben Worten erzählt 33. 35; ebenso die beiden Aufforderungen 32. 34b; im weiteren Sinne entsprechen sich auch die Aufforderungen und die Beilager; schließlich auch die beiden Geburten. Diese Parallelismen sind kein Zufall, sondern Absicht: die zweite Aufforderung 34 wäre für den Fortgang der Handlung nicht nötig gewesen und ist nur des Gegenstücks wegen da. Die Erzählung ist demnach besonders kunstvoll; weitere Beispiele eines solchen \*epischen« Stils sind Jdc 9sff. Job 16—12 21—7; 113—19.

31 »Unser Vater ist alt«: wenn überhaupt, so muß man sogleich handeln. -

denn er fürchtete sich, in So'ar zu bleiben. Er wohnte samt seinen beiden Töchtern in der Höhle.

<sup>31</sup>Da sprach die ältere zur jüngeren: unser Vater ist alt; es ist kein Mann mehr auf Erden, der zu uns kommen könnte nach aller Welt Weise.

<sup>32</sup>So komm, laß uns unserm Vater Wein zu trinken geben und uns zu ihm legen; daß wir durch unsern Vater unsern Stamm erhalten. — <sup>33</sup>Also gaben sie ihrem Vater in jener Nacht Wein zu trinken. Dann ging die ältere hinein und legte sich zu ihrem Vater; er aber merkte, weder wie sie sich hinlegte, noch wie sie aufstand.

<sup>34</sup>Des Morgens sprach die ältere zur jüngeren: nun, ich habe gestern Nacht bei meinem Vater gelegen; laß uns ihm auch heute Nacht Wein zu trinken geben; dann geh du hinein und lege dich zu ihm, daß wir durch unsern Vater unsern Stamm erhalten. <sup>35</sup>Also gaben sie ihrem Vater auch in jener Nacht Wein zu trinken; dann stand die jüngere auf und legte sich zu ihm; aber er merkte, weder wie sie sich hinlegte, noch wie sie aufstand.

<sup>36</sup>Also wurden die beiden Töchter Lots schwanger von ihrem Vater. <sup>37</sup>Und die ältere gebar einen Sohn und nannte ihn Moab (vom Vater), der ist der Stammvater von Moab bis auf diesen Tag. —

<sup>38</sup>Und auch die jüngere gebar einen Sohn und nannte ihn Ben-'ammi (Sohn meines Vaters), der ist der Stammvater der Söhne 'Ammon bis auf diesen Tag.

»Kein Mann ist mehr auf Erden«: die Sage scheint vorauszusetzen, daß alle Menschen von der Katastrophe betroffen worden sind, die also ursprünglich der Sintflut ähnlich gedacht worden ist. Die Sage ist also hier im Begriff, ebenso wie die Sintflutgeschichte, eine ursprünglich lokale Katastrophe in eine allgemeine zu verwandeln. --אבריבה, besser אבריבה Vulg Ball. — בְּרַהַאָּרֵץ der Ausdruck ist zurückhaltend; so derb die Dinge auch sind, so ist der Erzähler doch deulich bestrebt, sie möglichst vorsichtig zu berichten. Ebenso in der Tamarsage. - 32 לְּכָּה, besser Sam לָּכָּה, Ball, Kittel. - Sie müssen den Vater berauschen, weil er niemals mit Wissen und Willen auf ihre Wünsche eingehen würde; ein ähnliches Motiv in der Tamarsage vgl. zu 3813f., vgl. auch die Sage von Noah und Kanaan. Die Sage setzt dabei voraus, daß das Weib, wenn die Existenz des Geschlechtes in Frage kommt, leidenschaftlicher und rücksichtsloser ist als der Mann. Uns ist dieser Zug von der vorhergehenden Berauschung eigentlich widerwärtig; für älteste hebräische Empfindung ist dies nur eine besonders gelungene List. - 33 Der Erzähler betont, daß Lot nichts merkt: er will Lot entlasten, vgl. die ähnlichen Entlastungen Judas 3816ff. Daß er nichts gemerkt habe, erscheint uns sehr unwahrscheinlich; die Alten waren leichtgläubiger; andere unglaubliche Zuge 1926 2526 382sff. u. a. -(zur Kstr. vgl. 248 Mesa 3); Sam Kittel הַהָּהָא, ebenso 35: die eine der Stellen ist zu ändern. - 35 für בַּקְּכֵּף hat LXX Peš Vulg אָרָבָּא, Gleichmachung nach 33. - 37 Der aufmerksame Hörer hat wahrgenommen, daß im vorhergehenden das Wort av häufig (achtmal) und besonders die Bildungen מַאַרָהָהָ mehrmals (dreimal) vorgekommen sind. Damit wurde eine Pointe vorbereitet; jetzt 37 erfolgt die Aufklärung: das Ziel war das Wort zwie. Das ist nach dem Geschmack der Erzähler geistreich: wir sollen uns freuen. Bei dieser Etymologie muß man sich zwar die Hauptsache hinzudenken; indessen auch sonst sind die Etymologien der Genesis nicht viel besser 425 2932. 34 3023. 24. Es wäre ein prinzipieller Fehler, in diese naiven Namenserklärungen wissenschaftlichen Ernst bringen zu wollen. — 38 בַּרְ־עַמֵּר nicht »Sohn meines Volkes«, worin das Charakteristische dieses Kindes nicht ausgedrückt wäre, sondern der Verfasser hat, um Bene'Ammon in ähnlicher Weise wie Moab ableiten zu können, by »Verwandte« in dem auch im Arabischen vorkommenden Sinne von (»Vaters bruder«) »Vater« genommen, Krenkel ZAW VIII 283 f., Wellhausen GGN 1893 S. 480 A. 2, Nestle ZAW XVI 322 f. — LXX hat hinter s7a noch λέγουσα· ἐκ τοῦ πατρός μου; danach Ball; aber diese Motivierung ist nach den vielen vorhergehenden Anspielungen gänzlich überflüssig. In 38 liest LXX καὶ ἐκάλεσεν τὸ ὄνομα αὐτοῦ Αμματ, ὁ νίὸς τοῦ γένους μου; hiernach ändert Ball, zerstört aber damit eine Feinheit des ursprünglichen Textes, der Moab den Vater des Volkes Moab und Ben-'ammi den Vater des Volkes Bene-'Ammon (so der gäng und gäbe Sprachgebrauch) nennt. — Damit ist die Lotgeschichte beendet. Im Sagenkranz folgt nun ursprünglich Isaaqs Geburt und der zweite Besuch der Männer bei Abraham.

#### 26. Abraham in Gerar 20 E.

<sup>1</sup>Von dort zog Abraham zum Lande Negeb — — — . Er blieb zwischen Qades und Sur und weilte in Grar. <sup>2</sup>Abraham aber gab sein Weib Sara für seine Schwester aus; sodaß Abimelech, König von Grar, hinsandte und sich die Sara holen ließ.

Abraham bei Abimelech in Gerar 20 E. Quelle. Das Stück sagt אַלְהִים P enthält solche farbigen und für ihn hochbedenklichen Geschichten nicht; auch wohnt Abraham nach P nur in Mamre, nicht in Be'eršeba' oder Gerar. Demnach ist das Stück aus E. Andere Anzeichen für E: die Offenbarung im Traum 3.5 und der Sprachgebrauch: אַ אָבֵּילְ אֵלָ זֹין (wofür J בְּיֵבֶ לָּבֶ ל (wofür J בַּיֵבֶ ל tie selteneren Ausdrücke בְּיִבֶּיל בָּל בָּב iber jem. sagen, זְבִילְ c. acc. und inf. c. בְּ 6 jemand erlauben, etwas zu tun u. a. vgl. Dillmann und Holzinger.

Ursprünglich hat die Sage dicht hinter der von Abrahams Einwanderung in Kanaan gestanden: sein Weib ist noch jung und begehrenswert und er hat noch kein Kind, vgl. Ed. Meyer, Israeliten 237 A. 3. RJE hat für die Geschichte keine bessere Stellung als diese finden können; doch steht sie nach 1811f., wonach Sara schon, eine alte Frau ist, nicht eben passend; auch bleibt zwischen der Verheißung 1810, daß sie schwanger werden solle, und dem Eintritt der Schwangerschaft 211f. für die Ereignisse von 20 kein Raum übrig.

1 Gerar liegt nach den folgenden Sagen in der Nähe von Rehoboth (Ruhêbe) 26 22 und Be'eršeba' (Bîr es-Seba') 2122ff. 2623ff.; genauer wird in 26 vorausgesetzt, daß es Rehoboth näher liegt als Be'eršeba': Isaaq zieht, um den Streitigkeiten mit den Gerariten auszuweichen, von Rehoboth nach Be'erseba'. Da nun Be'erseba' nördlicher als Rehoboth gelegen ist, suchen wir Gerar im Süden, wo der Name Wâdi Gerûr wl. von Qades erhalten ist. Dazu stimmt die Angabe II Chron 1412f. (Gerar auf der Straße von Kanaan nach Ägypten) und Gen 201a & ("zwischen" Qadeš 147 1614 und Šur 167). Wenn es dagegen 2132.34 261. 8. 14. 15. 18 (aber nicht in Kap. 20) heißt, daß Gerar damals im Besitz der Philister war, so liegt eine spätere Verwechselung mit einem andern Gerar, dem gegenwärtigen Umm Garrâr im S.S.O. von Gazza, vor. Demnach gehört 1aβ zur alten Überlieferung unserer Geschichte. Dagegen liegt der Negeb 1aa (129) bei weitem nördlicher als das Gerar der alten Sage; doch kann auch dies Sätzchen zu E gehören; man würde eine Lücke anzunehmen haben, in der wie in den parallelen Rezensionen erzählt wurde, daß Abraham, von Hungersnot getrieben (1210 261ff.), aus dem Negeb (129f.) nach Gerar gezogen sei (261) (Holzinger). Diese Notizen können weggelassen sein, um die allzugroßen Wiederholungen von 12 und 26 zu vermeiden. - הַבֶּבְ הַבְּבֶּ ist ein Wortspiel (Holzinger); von dergl. Anspielungen an die Namen sind die alten Sagen übersät. - 2 »Abraham gibt seine Frau für seine Schwester aus, und Abimelech nimmt sie ihm weg. Das ist beides sehr kurz gesagt« (Dillmann). Demnach scheint wie in 1 redaktionelle Verkürzung eingetreten

<sup>3</sup> In der Nacht aber kam Gott zu Abimelech im Traum und sprach zu ihm: jetzt mußt du sterben des Weibes wegen, das du dir hast holen lassen; denn sie ist ein Eheweib. <sup>4</sup> Abimelech aber war ihr nicht zu nahe gekommen. Darum sprach er: Herr, du wirst doch nicht ein unschuldiges Volk umbringen?

zu sein (Holzinger). Man beachte indessen folgendes: daß der König Sara nicht zu nahe gekommen ist, wird 4 offenbar zum ersten Male gesagt und kann im vorhergehenden noch nicht erzählt worden sein; in 6 wird dann hinzugefügt, daß Gott ihn daran verhindert habe: wodurch das aber geschehen ist, erfahren wir erst durch das letzte Wort der Sage ור בלדה 17: es war eine geschlechtliche Krankheit. Ebenso werden auch die Motive Abrahams und Abimelechs, die in 2 übergangen werden, in den nachfolgenden Reden ausführlich dargelegt. Hier haben wir offenbar nicht »Unbeholfenheit« der Darstellung (Dillmann) vor uns, sondern vielmehr eine vom gewöhnlichen Stil stark abweichende Erzählungsart. Während der gewöhnliche Stil die Dinge in ihrer natürlichen Reihenfolge erzählt, läßt dieser raffiniertere mit Willen im Anfang eine Lücke, um sie im Verlaufe der Erzählung allmählich auszufüllen. Man vergleiche dazu das Buch Jonas, wo sich mehrere solcher »Nachholungen« finden: den Inhalt der Predigt, die der Prophet halten soll, erfahren wir 12 32 noch nicht, sondern erst in 34; den Grund seiner Flucht hören wir nicht 13, sondern erst 42; ein ähnlicher Fall 110. Diese Erzählungsart wird von Schriftstellern gewählt, die etwas künstlicher zu erzählen wünschen; zugleich, um durch derartige Lücken die Spannung zu schärfen. Solcher »nachholende« Stil ist etwa mit der Exposition moderner Dramen, welche die Vorgeschichte allmählich aus Andeutungen erraten lassen, zu vergleichen. Es ist wohl nicht zufällig, daß so gerade die Erlebnisse Saras im Harem des Abimelech halb verschwiegen, halb angedeutet werden; es wird auch das Zartgefühl des Erzählers gewesen sein, das ihn gerade hier diesen Stil wählen ließ. Demnach braucht in 2 nichts wesentliches ausgefallen zu sein. LXX hat die scheinbare Lücke aus 267 auszufüllen gesucht: ἐφοβήθη γὰφ εἰπεῖν ὅτι γυνή μού ἐστιν, μήποτε ἀποκτείνωσιν αὐτὸν οἱ ἄνδρες τῆς πόλεως δι' αὐτήν. — דַּבָּקַה, πρό mit oder ohne אָלָּהָיָה sich zum Weibe nehmen, heiraten, wie bab. ahazu, Winckler, Forschungen III 414. - Die Fortsetzung verläuft in zwei Verhandlungen: 1) Gottes mit Abimelech 3-7 (ein Anhang dazu ist v. 8) und 2) Abimelechs mit Abraham 9-13; dann folgt 3) das Ergebnis, die Begütigung Abrahams und Saras durch den König 14-16 (17 Schluß). Dabei werden lang ausgeführte Reden mitgeteilt, die der Erzähler offenbar liebt, ja denen zuliebe er die eigentliche Erzählung 2 verkürzt hat. Ähnliches bei E in Kap. 31 vgl. zu 312.

3-7 Gespräch Gottes mit Abimelech. 3 Der Glaube an die Offenbarungskraft der Träume gehört der ältesten Stufe der Religion an und dauert auch in den historischen Religionen fort, Tylor, Anfänge der Kultur I 120ff. In der Jahvereligion (Stade, Bibl. Theol I § 44) nimmt eine entwickeltere Epoche diesen uralten, volkstümlichen Glauben auf, um einen vergeistigteren Gottesbegriff aussprechen zu können: der Traum ist diejenige Form der Offenbarung, welche die Gottheit am wenigsten mit dem Irdischen vermengt. Diese Art der Offenbarung ist für E charakteristisch vgl. die Einleitung § 4, 6. Wie großen Wert der Erzähler darauf legt, sieht man aus der Wiederholung des Wortes בַּקְלֹם 6. — הַּנְּקְ מֵּה \$ 116p »jetzt mußt du sterben«; Abimelech wird das Wort so verstehen, daß Gott ihn sofort, noch auf dem Bette umbringen wolle. Erscheinungen Gottes, eines Geistes oder des Teufels, die den Menschen mit dem sofortigen Tode bedrohen, sind in den Sagen häufig, vgl. Ex 424 Gen 3225ff. und etwa noch »die Geschichte des Fischers mit dem Geiste« in 1001 Nacht (übers. von Weil 2 I 30f.). Nachher »reut« Gott die Todesdrohung; ganz ähnlich 217. Die Sage setzt voraus, daß auch die Völker wissen oder wenigstens wissen könnten, daß der Ehebrecher den Tod verdient hat, und daß das eine Sünde wider Gott selber ist; es gibt auch schon in alter Zeit eine gewisse internationale, durch die Religion geschützte Sittlichkeit vgl. auch 9

<sup>5</sup>Hat er doch selbst zu mir gesagt, sie sei seine Schwester; und auch sie selber hat behauptet, er sei ihr Bruder. Mit unschuldigem Herzen und reinen Händen habe ich das getan. <sup>6</sup>Gott antwortete ihm im Traum: auch ich weiß wohl, daß du das mit unschuldigem Herzen getan hast; aber ich selber habe dich gehindert, dich an mir zu versündigen; darum habe ich nicht zugelassen, daß du sie berührtest. <sup>7</sup>Nun aber gib dem Manne sein Weib zurück, denn er ist ein Prophet; dann soll er für dich Fürsprache einlegen, daß du am Leben bleibst. Gibst du sie aber nicht zurück, so wisse, daß du sterben mußt samt deinem ganzen Hause!

— <sup>8</sup>Am andern Morgen berief Abimelech eiligst seine Knechte und erzählte ihnen den ganzen Handel; da bekamen die Männer große Angst.

und 399. - איל Sam + אילה Ball, Kittel vgl. 2111. 25. - 4a »Nachholend«, um Abimelechs gutes Gewissen zu erklären; weiteres darüber zu sagen, behält sich der Erzähler vor. - 4b. 5 Abimelech, in großer Angst, seinen sofortigen Tod fürchtend, beteuert seine Unschuld. — »τι, ὅμως: eine Nation, die gleichwohl gerecht«, Franz Delitzsch. 🗝 hat den Erklärern Schwierigkeiten gemacht; man übersetzt es »Leute« (II Reg 618 u. a.) oder gar den einzelnen »Heiden« (Eerdmans 41); nach Geiger, Urschrift 365 ist es Zusatz, nach Ball, Kittel Dittographie von pz. Viel einfacher ist die Erklärung, daß Abimelech es für selbstverständlich hält, daß der Zorn Gottes nicht nur über die Person des Königs, sondern über das ganze Volk kommen wird; ebendasselbe in 7. s. s. . -- Voraussetzung des Satzes 4b ist: Gerechte bringt Gott nicht um, sondern Frevler. - 5 »Nachholend«: auch Sara hat gesagt, sie sei seine Schwester. - »Herz« und »Hand« d. h. Gedanke und Tat: 32 die Innenhand, die bei der Sünde verunreinigt wird. -6f. Nun läßt sich Gott erweichen; es »reuet« ihn seine Drohung; aber Abimelech soll das Unrecht, das er unwissend getan hat, rückgängig machen. Jetzt lüftet der Erzähler den Schleier so weit, daß er sagt, Gott selber habe den Abimelech zurückgehalten; noch immer aber erfahren wir nicht, wodurch. — יַּטַק ungewöhnliche Orthographie für בּטֹאַ. — Abraham ist, so sagt Gott, ein בָּבֶּיא; das Wort bezeichnet an dieser Stelle einen »Gottesmann«, dessen Eigentum in Gottes Hut steht, dessen Sache Gott vertritt, auf dessen Wort Gott hört vgl. Ps 10515. Den göttlichen Schutz, den der בביא genießt, stellen die Elias- und Elisageschichten II Reg 19ff. 223f. 615ff. dar. Ursprünglich ist, wie die ältesten Beschreibungen I Sam 105f. 1918ff. deutlich zeigen, der israelitische בָּבִיא der Ekstatiker, der in gewaltsamen Zuckungen Leibes und der Seele Gottes Geist auf sich wirken fühlt. Der Gebrauch des Wortes an dieser Stelle in so abgeblaßtem Sinne ist nur in einer Zeit denkbar, wo das Charakteristische, Unheimliche der Prophetie schon sehr zurückgetreten war, und wo man jeden Gottesmann so zu nennen pflegte. — הַּהַבָּלָּ (ursprünglich) term. techn. für die Fürbitte des Gottesmannes Dtn 920 I Sam 75 1219. 23 Jer 716 u. a. Über-Fürbitte der Gottesmänner Stade, Bibl. Theol. 203. - Der Befehl, sich die Fürbitte zu verschaffen, auch Job 42s. - Eigentümlich sind die im Kap, hervortretenden sittlichen Anschauungen: obwohl Gott die Unschuld Abimelechs kennt, hat er ihn doch zuerst töten wollen; denn Gott schaut die Tat an und nicht in erster Linie die Gesinnung. Während dies antik gedacht ist, zeigt sich doch darin ein moderner Zug, daß Gott schließlich auf Abimelechs Unschuld Rücksicht nimmt. Ganz antik aber ist wieder, daß Abraham für den unschuldigen Abimelech Fürbitte einlegen muß. - 8 Die Pointe des Verses ist das Wort: »sie bekamen große Angst«, ein Zug, auf den der Erzähler Wert legt, weil er an ihm Gottes Schutz über Abraham darstellen kann. Dieser Zug ist daher durch die Art der Gliederung der Erzählung stark betont, er steht zwischen beiden Verhandlungen: die Furcht Abimelechs ist die Folge alles Vorhergehenden und die Voraussetzung alles Folgenden.

Dann berief Abimelech den Abraham und sprach zu ihm: was 'habe ich dir getan' und womit gegen dich gesündigt, daß du über mich und mein Reich so große Sünde gebracht hast? Taten, die nicht getan werden dürften, hast du mir angetan! — 10 Dann sprach Abimelech zu Abraham: was hat dich denn angefochten, daß du dies getan hast? 11 Abraham antwortete: ja, ich meinte, jedenfalls gibt es an diesem Orte keine Gottesfurcht; so werden sie mich meines Weibes wegen umbringen. 12 Übrigens ist sie in der Tat meine Schwester, die Tochter meines Vaters, nur nicht die meiner Mutter; so ist sie mein Weib geworden. 13 Als mich nun Gott aus meines Vaters Hause in die Fremde wandern hieß, sprach ich zu ihr: das mußt du mir zuliebe tun, an jedem Ort, wohin wir kommen, sage von mir, ich sei dein Bruder.

<sup>9-16</sup> Abimelechs Verhandlung mit Abraham. - 9-13 haben den Zweck, das Urteil über den nach Meinung des Erzählers höchst verwickelten Handel darzulegen. Einerseits hält er daran fest, daß Abimelech eigentlich im Rechte sei: auf seine schweren Vorwürfe 9 vermag Abraham nichts zu antworten; der Erzähler denkt: dagegen läßt sich nichts sagen; ebenso in den Varianten 1218f. 269f.; soweit folgt er also der alten Tradition. Anderseits will er aber auch nicht Abraham Unrecht geben und stellt 10-13 die Sache noch einmal und nun von dessen Standpunkt dar; dieser Absatz ist vom Erzähler hinzugefügt: daher der neue Einsatz »Abimelech sprach zu Abraham«. Ähnlicher Fall 2736. Äußerlicher ist Wincklers (Forschungen III 414) Erklärung, wonach 10 Nachtragslesart zu 9 ist. - Der Erzähler glaubt, Abraham einigermaßen gerechtfertigt zu haben; denn es ist doch wirklich so, daß die Heiden gewöhnlich gottlos sind 11; und auch die Lüge ist keine eigentliche Lüge gewesen 12. So schwankt der Erzähler in seinem Urteil; die Hauptsache aber ist ihm, daß sich Abimelech, ob er nun Recht oder Unrecht hat, schließlich dazu verstehen muß, Abraham ein großes Geschenk zu geben. Gott steht nun einmal auf Seite seines Günstlings, auch wenn dessen Recht ziemlich zweifelhaft ist; der Erzähler scheint ein Mann, dessen Sittlichkeit mit seiner Religion nicht Schritt gehalten hat: seine Religion verpflichtet nicht zu unbedingter Wahrhaftigkeit; doch darf man nicht vergessen, daß er diese Erzählung nicht frei erdichtet, sondern nur gereinigt hat, wobei denn allerlei Anstöße am Wege liegen geblieben sind. — 9 Peš מֶה עָשִׂיתִי לְּהַ Ball, Kittel, scheint zum Folgenden besser zu passen. — 10 האה sehen, erleben, erfahren vgl. Gesenius 14 s. v. אה 3b und besonders Bacher ZAW XIX 345 ff., wonach TAT in diesem Sinne von der bibelexegetischen Kunstsprache der alten palästinensischen Schule gerade im Fragesatz häufig gebraucht wird. -11-13 Wiederum »nachholend«. - 11 בֵּי צַּמַרָּהָי (dies habe ich getan) denn ich sprach. pg jedenfalls, sicherlich. - Ein solcher Gedanke, so als selbstverständlich dem Fremden auf den Kopf zugesagt, ist allerdings ein starkes Stück! Darin tritt Israels Verachtung für die Heiden kraß hervor. Voraussetzung des Wortes ist, daß das Recht dem Fremden gegenüber zu nichts verpflichtet, wohl aber die Religion. - 12 Der Erzähler hat an der einfachen Lüge Abrahams, welche die Varianten 12 und 26 erzählen, Anstoß genommen, und versucht, Abraham rein zu waschen; was er dafür an die Stelle gesetzt hat, eine Mentalreservation, zeigt, daß sein Wahrhaftigkeitsgefühl noch immer zu wünschen übrig läßt. - Die Angabe, daß Sara Halbschwester Abrahams gewesen sei, hat der Erzähler augenscheinlich ad hoc erfunden: die älteste Tradition 1129 weiß nichts davon. Immerhin stammt diese Ausrede nicht aus jüngster Zeit, denn Ehen zwischen Halbgeschwistern gelten, obwohl im alten Israel (wie in anderen Völkern, vgl. Spurrell) nicht unerhört II Sam 1313, später als unerlaubt Dtn 2722 Ez 2211 Lev 189. 11 2017. - 13 soll gleichfalls eine Entschuldigung sein: so hat Abraham nicht nur hier, sondern schon immer gehandelt. Auch dies hat der Erzähler, der hier nach möglichst vielen Entschul-

14 Da nahm Abimelech Schafe und Rinder, Sklaven und Sklavinnen und schenkte sie Abraham; auch sein Weib Sara gab er ihm zurück. 15 Dann sprach Abimelech: mein Land steht dir offen; bleibe, wo es dir gefällt. 16 Zusara aber sprach er: ich schenke hiermit deinem Bruder tausend Segel Silber; das soll dir eine Vergütung sein für alles, was 'dich betroffen hat'; 'du aber bist in allem' gerechtfertigt. — 17 Dann legte Abraham bei Gott Fürsprache ein, und Gott heilte Abimelech, sein Weib und seine Mägde, daß sie Kinder zeugten. 18 Jahve hatte nämlich den Schoß aller Frauen in Abimelechs Haus verschlossen, der Sara wegen, des Weibes Abrahams.

14-16 Abimelech versöhnt Abraham und Sara. - 14 Die Geschenke sollen das geschehene Unrecht wieder gutmachen und Abrahams Freundschaft erwerben. damit er für ihn bete. — יעברים ושפרים Glosse wie 1216; E sagt sonst אמהות (Dillmann). - 15 Umgekehrt wie 1219f. - 16 »Augendecke«, naiver Term. des Rechtslebens, = Begütigung, durch die man verhindert wird, die angetane Beleidigung zu sehen (Job 924). - »Gegenüber allen, die bei dir sind«, vielleicht besser: »in Betreff (?) alles, was dir begegnet ist« (तृत्र von नृत्र überkommen c. acc. Job 325; feierlicher Ausdruck, dem Sinne nach = dem prosaischen בֹלי: Eerdmans 40 f. übersetzt: »für alles, was bei dir ist« und deutet das auf mögliche Schwangerschaft Saras, die aber durch die vorliegende Rezension der Erzählung völlig ausgeschlossen ist; auch wäre das ein sehr merkwürdiger Ausdruck für Schwangerschaft. — Der Schlußsatz ist wohl zu lesen: מַּאַהָ הָּכִּי יֹבָהָה »du aber bist in seiner Gesamtheit (d. h. in dem allen) gerechtfertigt« (מקבה Part.; zur Kstr. vgl. § 116k § 118m ff.). Andere Übersetzungen und Versuche bei Dillmann und Holzinger. — Die 1000 (Seqel) Silbers (die selbstverständliche Zählungseinheit »Šeqel« wird ausgelassen § 134n) — eine sehr ansehnliche Summe: nach phönizischem Gewicht 291 Mk., nach babylonischem 218,20 Mk. - sind natürlich nicht der Geldwert der nach 14 geschenkten Tiere, sondern ein Geschenk obendrein. Der Viehzüchter Abimelech zahlt in Vieh und Geld, wie der Bauer Hosea in Getreide und Geld (Hosea 32): Mischung von Naturalienund Geldwirtschaft, eine Notiz, wichtig für die Geschichte der Wirtschaftsverhältnisse. - Zugleich ist der Vers interessant für die Stellung des Weibes im Recht; man kann sie beleidigen und ihre Ehre wiederherstellen; die Sühne aber empfängt der Ehemann, denn das Weib kann nicht Besitz erwerben. — Diese ausdrückliche Ehrenerklärung Saras betont der Erzähler, um der Situation das letzte Bedenkliche zu nehmen. Abimelech sagt ausdrücklich »deinem Bruder«: er erkennt also an, daß Abraham die Wahrheit gesagt hat. Anders »dein Weib« 1219. — 17 Schluß. Durch das Wort »er heilte« erfahren wir endgültig, was der Erzähler schon ef. angedeutet hat, daß Abimelech krank gewesen war; aber erst durch das letzte Wort »sie zeugten Kinder« wird verraten, daß die Krankheit den geschlechtlichen Verkehr verhindert hat. Der Erzähler hat den »nachholenden« Stil also vortrefflich durchgeführt. - Über Jahve als Plagengott Greßmann, Israelitisch-jüdische Eschatologie 85 ff. - 18 Zusatz eines Späteren, dem diese letzte Andeutung zu fein war, und der obendrein den Text mißverstanden hat: der Grund, daß keine Kinder geboren wurden, lag nach dem Vorhergehenden nicht nur in den Weibern. Sprachlich ist der Zusatz an dem יהוה (Sam אלהים) kenntlich.

#### Vergleich der Varianten 12 off. 20 26 off.

Diese drei Erzählungen sind dem Inhalte nach eng verwandt und haben auch im Wortlaut viel Gemeinsames: אַרִּיִי בְּיֹח 1219 205 267, בַּרִי בְּיִּה 1218 209 2610, בּרִי בְּיִה 1218 201 263 u. a. vgl. Kuenen, Einleitung § 13 A. 11. Über das Alter der Varianten sind die Forscher verschiedener Meinung; Wellhausen, Prolegomena 6 317 A. 1, Kuenen a. a. O., Holzinger 176, Frankenberg GGA 1901 S. 692 und Proksch 297 f. halten 26 für älter als 20 und 12; Dillmann 324 umgekehrt 20 für älter als 26. — Die eigentliche Kunst solcher Vergleichung besteht darin, nicht an beliebigen einzelnen Punkten, sondern an demjenigen Punkte einzusetzen, der für den Gesamtaufriß der Erzählung charakteristisch ist.

- 1) Der Hauptunterschied der drei Erzählungen besteht darin, daß 12 unbefangen Dinge erzählt, die dem späteren Empfinden höchst anstößig erscheinen mußten, während 20 und noch mehr 26 sich bemühen, dies Bedenkliche fortzuschaffen. Alle wesentlichen Abweichungen im Inhalt der Sagen sind von hier aus zu begreifen.
- a) Nach 12 hat Pharao Sara zum Weibe genommen; was er mit ihr getan hat, wird zwar nicht ausdrücklich gesagt; aber wir dürfen es uns denken. Dagegen versichert 20 mehrere Male ausdrücklich, daß nichts Anstößiges geschehen sei; Gott selber habe es verhindert; 20 versucht also, der Geschichte das Bedenkliche zu nehmen. Noch energischer verfährt 26, wo die ganze heikle Situation ausgelassen und nur ihre Möglichkeit ins Auge gefaßt wird: vielleicht hätte jemand die Ahnfrau begehren können. Nach 12 ist also der Ehebruch begangen worden, nach 20 ist er im letzten Augenblick von Gott verhindert, nach 26 hätte er vielleicht einmal geschehen können.
- b) Danach wird von den Plagen verschieden gesprochen: in 12 haben sie den Zweck; Pharao auf die geschehene Sünde aufmerksam zu machen; in 20 sollen sie Abimelech davor bewahren, die Sünde zu begehen; in 26 sind sie nicht notwendig, weil noch nichts Böses geschehen ist. Anderseits wollte der Erzähler von 26 den Hauptzweck der Erzählung, den Schutz, unter dem der Patriarch steht, darzustellen, sich nicht entgehen lassen. Er berichtet also von einem Befehl des Königs: wer, diesen Mann antastet, soll sterben. Aber warum so heftig; hat doch niemand daran gedacht, Isaaq zu schädigen? Weil der Erzähler andere Rezensionen im Auge hat, wo dergl. allerdings geschehen ist.
- c) Ebenso sind auch die Angaben über den Reichtum des Ahnherrn verschieden. Nach 12 bekommt er Geschenke für die vorgebliche Schwester; nach 20 dagegen erhält er sie nachträglich, zur Versöhnung und zu Saras Ehrenerklärung; auch nach 26 wird Isaaq sehr reich, aber weil Jahve seinen Acker gesegnet hat. Die etwas schimpflichen Geschenke von 12 werden also in 20 höchst ehrenvoll und schließlich in 26, um allem die Spitze abzubrechen, Geschenke Jahves.
- d) Auch die Behandlung des Patriarchen ist verschieden: nach 12 wird er über die Grenze gebracht; auch dieser Zug wird später als kompromittierend empfunden und daher in den anderen Rezensionen geändert: nach 20 wird ihm gerade im Gegensatz dazu erlaubt, im Lande zu bleiben, »wo es dir gefällt«; da nun im vorhergehenden keine Rede davon war, daß er vertrieben werden könnte, so ist dieser Zug nur aus dem verschwiegenen Gegensatz zu der älteren Rezension zu verstehen. Anders hat 26 geholfen: hier wird Isaaq schließlich »entsandt« (2627), aber aus Neid, weil er seinen Wirten zu reich geworden ist.
- e) Die Lüge Abrahams 12 verwandelt 20 in eine Mentalreservation; hierin stimmt 26 mit 12 überein.

Aus alledem erkennt man den Charakter der Erzählungen: 12 erzählt mit antiker Unbefangenheit Dinge, die dem späteren Empfinden höchst anstößig erscheinen mußten; 20 behält die Tatsachen im allgemeinen bei und gibt sich die größte Mühe, das Bedenkliche aus ihnen fortzubringen und Abraham reinzuwaschen; daher die eigentümlich ver-

zwickte Haltung sff.; 26 greift energisch ein und schneidet das Anstößige ganz weg. Daß die spätere Zeit in solchen sittlichen Dingen feinfühliger gewesen ist, zeigt sich auch in anderen Sagen vgl. die Einleitung § 4, 4.

2) Hiermit stimmt auch der sonstige Charakter der Erzählungen; zunächst der religiöse. 12 mischt eigentümlich weltliche und religiöse Motive; die Sage freut sich des klugen Ahnherrn, der schönen Ahnfrau und des allezeit getreuen Gottes, und dazu empfindet sie einige Schadenfreude über das Unglück des großmächtigen Pharao. Diese Mischung von Weltlichem und Geistlichem hat die spätere Zeit nicht mehr ertragen; sie hat aus den Geschichten entweder weltliche oder geistliche Erzählungen gemacht. So ist 20 eine »Legende«: sie verherrlicht allein Gott und seine Hülfe; die profanen Stimmungen sind ganz ausgemerzt: nichts von Abrahams Klugheit oder Saras Schönheit. Anders 26: hier ist bei dem Zusammentreffen Abimelechs und Rebekkas Gottes Eingreifen ausgelassen; Abimelech erfährt, daß sie Isaaqs Weib ist, durch einen Zufall; so ist die Geschichte ein profanes Abenteuer geworden, bei dem der Gedanke an Gottes Schutz nur ganz im Hintergrunde steht (vgl. 26sa). - Auch die ästhetische Haltung der Erzählungen ist sehr verschieden: 12 ist eine alte Sage im knappen, schönen Stil der alten Zeit: 20 zeigt den späteren Stil, der weitausgeführte Reden liebt, und es gar versteht, raffiniert »nachholend« zu erzählen; 26 ist ästhetisch geringwertig: durch die Verschiebung der Motive und Situationen ist die Sage hier in zwei Erzählungen auseinandergefallen; sie hat, da die Gefahr der Ahnfrau nur noch eine hypothetische ist, die »Verwickelung« verloren und aufgehört, eine eigentliche »Geschichte« zu sein.

Demnach ist die Reihenfolge der Varianten ihrem Alter nach: 12 20 26.

Daraus folgt indes nicht, daß alle einzelnen Züge von 20 jünger sind als von 12, und die von 26 als die von 20. Vielmehr sieht man, daß die Notlüge, die in 20 schon herausgebracht worden ist, in 26 wieder auftaucht. - 20 und 26 haben gemein, daß sie die Geschichte über Abimelech von Gerar erzählen; dieser Mann ist eine alte Sagengestalt, von der noch in unseren Sagenbüchern eine andere Erzählung erhalten ist 2122ff. 2619ff.; der späteren Zeit war, wie es scheint, sein Gedächtnis verloren. Man wird daher annehmen, daß die Sage ursprünglich von Abimelech gehandelt habe, dann aber später, als man nicht mehr wußte, wer Abimelech eigentlich sei, auf Pharao übertragen worden sei; diese Vertauschung aber ist für den ganzen Aufriß der Erzählung nicht »die Hauptsache«, sondern nur ein Nebensache und kein Grund, in 26 die »Urgestalt« der Erzählung zu suchen (gegen Proksch 297 A. 1). Nach Winckler, Forschungen I 32 f. und KAT3 141 ff. liegt wie in der Hagargeschichte so auch hier eine Verwechselung des nordarabischen מצרים = Muṣr mit מצרים = Ägypten vor: eine Vermutung, die aber starken Widerspruch erfahren hat vgl. oben S. 191. Wenn also hier, wie es wahrscheinlich ist; eine gewisse Erinnerung an geschichtliche Verhältnisse im Hintergrunde steht, so wird man eine alte, zeitweilige Einwanderung in Gerar anzunehmen haben. Der Name Abimelech ist als philistäischer und in der Form Abimilki in den Keilschriften als phönizischer Name bezeugt, vgl. Zimmern KAT3 482. Ob die Sage die Einwanderung in Gerar ursprünglich an den Namen Isaaq oder den des Abraham geknüpft hat, wird sich schwerlich feststellen lassen; da indes Isaaq in der späteren Zeit weniger bekannt als Abraham gewesen ist, mag man immerhin Isaaq für den hier ursprünglicheren halten.

# 27. Isaaqs Geburt und Ismaels Verstoßung 211-21 EJb.

Isaaqs Geburt und Ismaels Verstoßung 21 EJb. Quellenkritik: Die Geschichte von Ismaels Verstoßung 8—21 gehört E an; Beweis: אַלְהַיּם 12. וז. ter. 19. 20; הַּבָּי, 10 bis. 12. 15; הַבָּי, 13. 18 (لَا سِنْ بِيَّاتِ 12.), und seltene Ausdrücke wie הַבְּילי Schlauch 14. 15. 19 u. a. Inhaltlich ist für E charakteristisch die Offenbarung Gottes in der Nacht 12f., die Stimme des Engels vom Himmel her 17 u. a. J hat eine Variante dieser Erzählung in 16.

tat an Sara, wie er versprochen hatte. \*Da ward Sara schwanger und gebar dem Abraham einen Sohn in seinem Greisenalter um die Zeit, die Gott angesagt hatte. \*Und Abraham nannte seinen Sohn, ' ' den ihm Sara geboren hatte, Isaaq. \*Abraham aber beschnitt seinen Sohn, ' ' den ihm Sara geboren hatte, Isaaq. \*Abraham aber beschnitt seinen Sohn Isaaq, 'der ihm geboren war', als er acht Tage alt war, wie ihm Gott besohlen hatte. SAbraham war 100 Jahre alt, als ihm sein Sohn Isaaq geboren wurde. \*Abraham war Lachen hat mir Gott bereitet. Wer davon hört, wird über mich lachen. Isie sprach:

wer hätte je dem Abraham verkündet,
daß Sara Kinder säugt
daß ich einen Sohn geboren in seinem Alter!

8 Und das Kind wuchs und ward entwöhnt: da richtete Abraham ein

Nach P ist Ismael stets im Hause seines Vaters geblieben 259. Ebenso spricht gegen P Ismaels Alter, vgl. zu 14a. - Dieser Geschichte hat E eine kurze »Notiz« über Isaaqs Geburt und Namennennung vorausgestellt; während jene Geschichte von Ismael eine alte Sage ist, hat die Notiz nur die Bedeutung eines Übergangs. Aus E stammt 6a: אלהים. Diese beiden Stücke sprengen gegenwärtig bei E die beiden ursprünglich zusammengehörigen Abimelechgeschichten 20. 21 22ff. auseinander. - RJE hat die Gelegenheit wahrgenommen, aus J einige Bemerkungen über Isaaqs Geburt und Namennennung hiuzuzufügen. Dieselben standen in J hinter 1938. Zu J gehören 1a. 2a. 6b. 7; Beweis: 1a; 6b gibt eine andere Erklärung des Namens Isaaq als 6a und scheint mit 7 zusammenzugehören. Dies kurze Stück aus J gehört aber nicht zum Sagenkranze von Abraham und Lot vgl. oben S. 161. 199, wird also aus Jb stammen. - Sievers II 294 f. zerlegt die Erzählung von Ismaels Verstoßung in zwei Quellen: 8-11. 14b-16. 19ba. 21a Ea, 12-14a. 17--19a. bβ. 20. 21b Eδ, zerreißt aber damit den Zusammenhang, der durch Übergabe 14a, Leerung 15 und Wiederfüllung 19b des Schlauches, durch das Tragen 14a, Hinwerfen 15 und Wiederaufnehmen 18 des Kindes, durch das Sitzen 16 (bis) und Aufstehen 18 der Mutter sowie durch das Weinen des Knaben 16, das Gott hört 17 (bis), aufs straffste geschlossen ist: ebenso ist 11 (אל־בַרֶע בּעיניק) von 12 (אל־בַרֶע בּעיניק) nicht zu trennen.

1a. 2a. 7. 6b J; 6a E Isaaqs Geburt. — 1a aus Jr? — 2a Das Wort sin seinem Greisenalter« (wie in 7) betont das göttliche Wunder, das an Abraham und Sara geschehen war; ist also nicht müßiger Zusatz. — 7 ist, wie es gegenwärtig lautet, noch ohne Pointe; ursprünglich mag Vers 6b, der eine zu 7 passende Pointe enthält, hinter 7 (Budde, Urgeschichte 224 A. 1) oder noch besser nach 7a (Sievers II 295) gestanden haben. — Eigentümlich ist die Abweichung beider Rezensionen in der Motivierung des Namens Isaaq: bei J 6b. 7 ist sie ganz profan: die alte Frau sebämt sich, noch Mutter geworden zu sein; bei E fromm: die späte Mutter dankt Gott für diese Freude (= Lachen Ps 1262). Diese profane Haltung Saras bei J stimmt im Tone ganz mit 1812 überein und ist ein Zeichen hohen Alters dieser Stelle; die Motivierung des Namens selber ist aber eine andere als die 1812 beabsichtigte. Der Form nach sind 6b. 7 Verse: zwei Doppeldreier. — 522 aramäisches Wort, im hebr. nur in der Poesie; zur Kst. § 106p. — Die Botschaft: das Weib säugt ein Kind (222 Plur. der Kategorie § 1240), wird dem Ehemann — wir würden sagen — aus der Wochenstube gebracht vgl. Jer 2015. — pruggebig § 10g.

8-21 E. Ismaels Verstoßung. — 8-13 I. Teil. Die Ereignisse in Abrahams Zelt. Besonders reizvoll ist der Eingang der Sage 8-10; die Sage motiviert in köstlich naturwahren Zügen, wie es zu Ismaels Verstößung gekommen ist. Schuld daran war Saras Liebe zu ihrem Sohn; denn Mutterliebe kann furchtbare Grau-

großes Mahl an, auf den Tag, da Isaaq entwöhnt ward. <sup>9</sup>Nun sah Sara, wie der Sohn der Agypterin Hagar, den sie Abraham geboren hatte, 'mit ihrem Sohn Isaaq' spielte. <sup>10</sup>Da sprach sie zu Abraham: verstoße die Magd da samt ihrem Sohne, denn der Sohn der Magd da soll nicht erben mit meinem Sohne, mit Isaaq.

<sup>11</sup> Dies Wort mißfiel dem Abraham sehr, um seines Sohnes willen; <sup>12</sup> aber Gott sprach zu Abraham: laß es dir nicht leid sein des Knaben wegen and deiner Magd wegen. Gehorche der Sara in allem, was sie zu dir sagt. Denn nur nach Isaaq soll dir der Same genannt werden. <sup>13</sup> Aber auch den Sohn der Magd will ich zu einem Volke machen; er ist ja dein Same.

samkeit werden, wenn jemand das geliebte Kind antasten und beeinträchtigen wollte. -8 Um dies anschaulich zu machen, versetzt uns die Sage an den Tag der Entwöhnung Isaaqs (ריבקל in Pausa § 51m). Die Entwöhnung erfolgt im alten Israel sehr spät, nachdem das Kind schon »groß« geworden ist 8, d. h. etwa nach drei Jahren I Sam 1 23f. II Mak 727. Dieser Tag wird noch heute im Morgenlande als Familienfest gefeiert. Das ist der Tag, wo die Mutter nach den gefahrvollen Kinderjahren ihres Kindes froh wird: wenn irgendwann, so betrachtet sie es an diesem Tage mit Zärtlichkeit und Stolz. Bisher hat sie in Freude und Sorge der Gegenwart gelebt: die erste Stufe, die jetzt erreicht ist, lenkt ihren Blick auf die Zukunft. - 9 An diesem Tage sieht Sara (zufällig) Ismael mit ihrem Sohne spielen. - pripp bei Baer vgl. § 52n; zum Ausdruck Zach 85. LXX Vulg + אַר־יִצְקּק בְּנָהַ Ball u. a., was, wie der Zusammenhang lehrt, zum Sinn notwendig ist (Holzinger). Der Zug ist entsponnen aus dem Namen pres und eine geistvolle Anspielung an diesen Namen. Die spätere Tradition fand diese Motivierung der grausamen Eifersucht Saras nicht genügend und behauptete, daß Ismael den Isaaq »verfolgt« Gal 429, oder gar, daß Ismael Götzendienst getrieben habe. — Die Gedanken Saras, als sie die Kinder spielen sah, werden nach der Art des alten Sagenstils nicht mitgeteilt: wir müssen sie aus dem Zesammenhange erraten. Die Mutter denkt - was täte sie gerade an diesem Tage lieber? - an die Zukunft des Kindes, und sorgt sich denn Mutterliebe macht weitsichtig - schon jetzt darum. Als sie die Kinder mit einander im Spiel sieht, fällt ihr ein, daß sie einst als Männer mit einander das Erbe teilen werden. Vorausgesetzt wird dabei, daß die Kinder der Ehefrau und des Kebsweibes gleich erbberechtigt sind, Benzinger 2 297; auch nach babylonischem Erbrecht kann der Vater die Söhne der Magd anerkennen und am Erbe beteiligen, Hammurabi § 170. - 10 So fordert sie in leidenschaftlichen Worten von Abraham das Schreckliche. daß er Hagar und sogar seinen eigenen Sohn verstoße. Das ist also nach israelitischem Recht möglich gewesen; viel humaner ist das babylonische, wonach die Nebenfrau, wenn sie Kinder hat, nicht ohne Nutzanteil zur Aufziehung der Kinder entlassen werden darf, Hammurabi § 137. 139. – Die Leidenschaft der Sara bildet in der Erzählung das Gegengewicht gegen den rührenden Ton des Folgenden. - Sara nennt Hagar nicht mit Namen, sondern verächtlich »diese Sklavin da« (vgl. II Sam 1317); anders 162.5: »meine Magd« (vgl. auch 166). Noch deutlicher ist der Unterschied beider Rezensionen 2112: »deine Magd« = Abrahams Magd. Demnach ist Hagar bei E eine der Mägde Abrahams, die - nach antiker hebräischer Sitte - zugleich Konkubine Abrahams ist. Zu Sara hat Hagar nach E keine weitere Beziehung. Hieraus erklärt sich Saras Eifersucht auf Hagars Kind, das Sara ja gar nichts angeht (nach J würde sie es adoptiert haben!), und daß nach dem Folgenden Abraham, nicht Sara über die Sklavin Gewalt hat. -ימידעק unnötig, ist wohl Zusatz. — 11—13 Die alte Überlieferung hat nun erzählt, daß Abraham, verträglich, wie er war, seinem Weibe gehorcht hat, schweren Herzens natürlich; aber - so etwa dürfen wir uns die Situation anschaulich machen - »sie trieb ihn mit ihren Worten in die Enge« und »quälte ihn so, daß er mißmutig ward bis zum Sterben« Jdc

einen Schlauch mit Wasser und gab es Hagar; 'und den Knaben legte er ihr auf die Schulter'; und so verstieß er sie. — Da gin sie hin und verirrte sich in der Wüste B'eršeba'. <sup>15</sup> Als nun das Wasser im Schlauche ausgegangen war, warf sie den Knaben hin unter einen der Sträucher: <sup>16</sup> ging hin und setzte sich gegenüber, wohl einen Bogenschuß weit; denn sie sprach: ich kann den Tod des Knaben nicht mit ansehen. So saß sie ihm gegenüber; 'er aber erhob seine Stimme und weinte'.

1616 1417. Die ältere, menschenkundige Sage hat diese Nachgiebigkeit Abrahams gewiß für sehr verständlich gehalten; die spätere Zeit, die in Abraham ein sittliches Ideal sehen möchte, fand es sehr bedenklich, daß er so sein eigen Kind verstoßen hat. Darum schiebt unser Etzähler 11-13 ein, wonach Abraham allerdings schweren Anstoß an diesen Dingen genommen habe; aber Gott sei dem Abraham erschienen, habe ihm befohlen, Ismael zu verstoßen und ihn zugleich über das Geschick seines Sohnes beruhigt. Der Abschnitt zeigt seine späte Entstehung 1) am Inhalt: wenn die alte Sage von diesem Befehl Gottes etwas gewußt hätte, so würde sie davon im Anfang der Geschichte berichtet und auf ihn allein die ganze Geschichte aufgebaut haben (wie 222); denn ein Befehl Gottes ist für den Frommen ein vollgenügender Grund und verträgt keinen anderen neben sich. Anderseits, wenn die alte Sage sich so bemüht zeigt, die Eifersucht der Sara darzustellen, so tut sie es mit dem Bestreben, ebendaraus die Verstoßung Ismaels vollgenügend zu erklären. 2) In der Form. Die inkonkrete Art, wie von Gottes Offenbarung gesprochen wird (erst aus 14 wird deutlich, daß es sich um ein Nachtgesicht handelt, ebenso 22s; vom Ort dieser Offenbarung ist gar nicht die Rede), verrät späte Zeit: Abblassung 223 oder Zusatz 2624. 3) Die Verheißung Gottes an Abraham, Ismael solle ein großes Volk werden 18, steht der folgenden an Hagar 18 im Wege: die herrliche Verheißung an die verschmachtende Hagar 18, die gegeben wird, um sie zu ermutigen und in ihrem schweren Leid zu trösten, wird in ihrer Wirkung auf den Leser sehr abgeschwächt, wenn er schon vorher gehört hat, daß Gott dies beschlossen und sogar dem Abraham bereits mitgeteilt hat. 4) Die Variante 166 berichtet eine ähnliche Handlung Abrahams, die sich einfach aus seiner Verträglichkeit, ohne religiöses Motiv erklärt. - Charakteristisch für antikes Empfinden ist, daß Abraham nur seinen Sohn bedauert -- die Magd gibt er leicht dahin, es ist ja nur eine Magd (מַלְּיִבֶּל 12, fehlt in 11, wohl Auffüllung) -; und ferner, daß ihn der Gedanke tröstet, daß Ismael doch seinen Namen nicht fortpflanzen werde: »nur nach Isaaq soll dir ein Same genannt werden«, d. h. nur die Söhne Isaaqs, nicht die Ismaels sollen Abrahams Namen als den ihres Urahnherrn bewahren. Dieses Wort ist ein Reflex aus der Gegenwart des Erzählers: der Name Abraham war zu seiner Zeit außerhalb Israels unbekannt. — 13 Das Wort: auch den Sohn der Magd (Sam אַפָּה הַאָּפֶה will ich zu einem Volke machen, setzt voraus, daß diese Weissagung über Abrahams !» Samen« schon bei anderer Gelegenheit von Gott ausgesprochen worden ist: solche Bezugnahme auf eine frühere Geschichte verrät die spätere Herkunft des Zuges. - לֵכוֹי, Sam LXX Peš Vulg + או נָדוֹל vgl 18.

14—16 II. Teil. Mit tiefem Mitgefühl erzählt die Sage weiter von Hagars Verstoßung und Not. — 14a Ein Schlauch (aus Ziegenhaut, Benzinger? 70) mit Wasser und ein Brot ist alles, was sie bekommt; wie wirds ihr ergehen, wenn dies wenige zu Ende ist? wird sie den Weg finden iu dem pfadelosen Land? — אים אות הואלד בעם בעלישבעה stat. cstr. mit Ton auf der ersten Silbe vgl. § 95l. — אים אולישבעה של יום על של של של הואלד של של של הואלד בים בעלישבעה (der Text ist durch Eintragung der Chronologie des Pentstanden, wonach Ismael damals 16 oder 17 Jahre alt war 1616 215; hier aber ist Ismael ein kleiner Knabe, der auf der Schulter getragen wird, den seine Mutter in der Verzweiflung hinwirft 15, und der dann anfängt, zu weinen. Ein alter Leser hat die

11 Gott aber hörte die Stimme des Knaben; und der Engel Gottes rief Hagar vom Himmel her zu und sprach zu ihr: was ist dir Hagar? verzage nicht;

Widersprüche etwas ausgeglichen, indem er in 14 eine Umstellung vornahm und in 16 das Geschlecht änderte; LXX אָרָבְיוֹ וֹיִלְינִי (Kautzsch-Socin); dagegen hat er den Satz »sie warf den Knaben hin.« 15 inkonsequenter Weise stehen lassen, Wellhausen, Composition 8 15. - 14b »Sie verirrte sich in der Wüste Be'eršeba'«: Abrahams Wohnsitz ist also in dieser Geschichte nicht weit von Be'erseba' entfernt zu denken, nicht in Be'eršeba' selbst vgl. zu 19a; dies stimmt nicht zu 201aßff., wonach Abraham in Gerar zwischen Qadeš und Sur weilt: unsere Erzählung ist ursprünglich nicht die Fortsetzung von 20 vgl. oben S. 161. - 15f. Nun kommt Mutter und Kind in die schrecklichste lodesnot: der Weg ist verloren, das Wasser ausgegangen; jetzt gilt es zu sterben. -Die Geschichte nähert sich damit dem Höhepunkt, wird daher jetzt besonders ausführlich vgl. 224-10: die Situation wird genau beschrieben; ja selbst von der allgemeinen Regel, daß die Gedanken nicht ausdrücklich angegeben werden, ist hier eine Ausnahme gemacht 16. - Sie warf den Knaben (in der Verzweifelung) hin, unter den ersten besten Strauch, also etwa einen Ginsterbusch בקה Job 304 I Reg 194, zum Schutz vor dem Sonnenbrand. - 16a »Sie selbst setzte sich (m2 wie 121) gegenüber, weitmachend wie Bogenschützen (פְּמַשַהַיִּר Part. Pal'el § 75kk; Pfeilschußweite ist bei den alten Arabern ein häufiges Längenmaß, Jacob, Beduinenleben 2 256); denn sie sprach: »ich mag (האַרַצֶּר אָרָבּיּה häufiges Längenmaß, Jacob, Beduinenleben 2 256); Cohort. § 108b) das Sterben des Kindes nicht mit ansehen« (5 787 mit innerer Teilnahme ansehen). Der Knabe ist natürlich eher erschöpft als seine Mutter; er wird vor ihr sterben. Aber dem Mutterauge ist es unmöglich, seine Todesqual mit anzusehen: so geht sie eine Strecke weit, und doch - o liebes, inkonsequentes Mutterherz - nicht allzuweit. - 16b Noch einmal wird die rührende Szene geschildert (wie 226. s), die sich unserem Herzen tief eingraben soll: da sitzt die Mutter, wartend auf ihres Kindleins Tod; und da liegt der Knahe, nach Wasser lechzend und weinend (Text nach LXX vgl. zu 14a). Hier haben wir eine Pause zu denken.

17-19 III. Teil. Die Wendung: Ismaels Errettung. - 17 »Da hörte Gott die Stimme des Knaben«. Dies Wort, das allem Leid ein Ende macht, hallt im Herzen der Hörer nach: »Gott hört«, er ist ein barmherziger Gott, »Gott hört« auch die Stimme der weinenden Kinder. Das Wort »Gott hörte« wird also hier stark betont; damit es sich tief einpräge, wird es in 17b noch einmal wiederholt. Dadurch hat der Erzähler in der wundervollsten Weise zugleich eine Pointe erreicht: offenbar will er so zugleich den Namen Ismael = »Gott hört« erklären. Die Sage wird also nach 19 berichtet haben: da nannte sie den Knaben »Ismael«, denn sie sprach: Gott hat das Schreien des Knaben gehört. Dies ist auch der Grund dafür, daß im vorhergehenden das Kind nicht mit Namen genannt worden ist. Diese Namennennung ist dann von RJE weggelassen, weil Ismaels Namen schon 1611 genannt war. - Der Engel Gottes im Pentateuch nur bei E 2211 3111, im Plural 2812 322; E redet vom Engel Gottes, wie J vom Engel Jahves, aus religiöser Scheu, an Stellen, wo die älteren Rezensionen Jahve oder Gott selber genannt haben vgl. zu 167. - »Gott hat gehört«, ebenso in der Variante 1611 »Jahve hat gehört«. - Er ruft vom Himmel her wie 2211; diese Verfeinerung der Offenbarung ist für E charakteristisch. - Die Worte des Engels beginnen mit einer Frage: »Hagar, was hast du?«, ebenso wie in der Variante 16s; während es sich aber 168 um eine wirkliche Frage handelt, die dann auch beantwortet wird, ist die Frage bei E ein Ausruf gütiger Teilnahme. - »Gott hat das Weinen des Knaben gehört, ebenda, wo er liegt « (¬zisa § 138e). Der Ort ist ein bestimmter Ort, ein Ort, da Gott hört, d. h. also eine heilige Stätte. Der Erzähler will sagen: in ihrer höchsten Not, als Hagar den Knaben verzweifelnd hinwarf, hat sie gerade einen Ort getroffen, wo Gott nahe ist und hört; als ihr die Not am größten war, war ihr auch Gottes Hilfe am nächsten. An diesem Ort steht ein Strauch, der also ein Heiligtum gewesen sein denn Gott hat die Stimme des Knaben gehört, ebenda, wo er liegt. <sup>18</sup>Stehe auf, nimm den Knaben und halte ihn fest an der Hand; denn ich will ihn zu einem großen Volke machen. <sup>19</sup>Und Gott tat ihr die Augen auf, daß sie einen Wasserbrunnen sah. Da ging sie hin, füllte den Schlauch mit Wasser und gab dem Knaben zu trinken.

— — <sup>20</sup>Und Gott war mit dem Knaben. Und er wuchs auf. Er wohnte in der Wüste und ward 'ein Bogenschütz'. <sup>21</sup>Er wohnte in der Wüste Paran, und seine Mutter nahm ihm ein Weib aus dem Lande Ägypten.

wird, vgl. den Dornbusch des Mose Ex 32 und den Strauch des Elias I Reg 194. Hier hören wir also von einem zweiten Heiligtum in Be'erseba', das von der Quelle »einen Bogenschuß weit« entfernt war; die Sage hat aufs reizvollste zu begründen gewußt, warum beide so weit aus einander liegen. - 18 So halte den Knaben fest, wirf ihn nicht wieder fort, als sei er todesgeweiht; er ist zu Großem bestimmt: er soll überschwenglich hohe Weissagung, vgl. zu 122 - nicht nur am Leben bleiben und einstens Kinder zeugen, sondern sogar ein großes Volk werden. So gibt der Engel Hagar neuen Mut. - 19a Zugleich öffnet er ihr die Augen vgl. 35.7, d. h. sie sieht plötzlich, was sie vorher nicht bemerkt hatte. - Ein Brunnen ist ein tiefes (ausgemanertes) Loch in der Erde, worin unten Wasser quillt, manchmal von der geringsten Bodenerhebung den Blicken entzogen und oft nicht leicht von ferne zu erkennen, Benzinger 2 207. - Ob der Brunnen schon vorher dagewesen, oder ob er erst jetzt durch Gottes Wort entstanden ist, erfahren wir nicht (wie 2213); hierüber breitet die zarte Sage einen keuschen Schleier. - Dieser Brunnen ist nach der ursprünglichen Rezension sicherlich ein heiliger Brunnen: Gott erscheint und »hört« an dieser Stätte 17. Aus 14 ist zu schließen, daß es der bekannte Brunnen באר שבע gewesen ist. באשר הרא שם scheint mit dem Namen באר שבע zu spielen. — Ursprünglich wird Hagar nach 19 nicht nur Ismael, sondern auch dem Brunnen den Namen gegeben haben (ebenso in der Variante 1614); man darf vielleicht noch weiter vermuten, daß die Sage ursprünglich שַׁנֵע = שַׁנָע מוֹנִי שׁ (= שַּׁוְקָה Hilferuf) genommen haben wird: die Erzählung wurde dazu sehr wohl passen, denn daß der Knabe schrie und weinte, steht an pointierter Stelle. Diese Namennennung ist von E ausgelassen, weil er im unmittelbar folgenden aus anderer Tradition eine andere Herkunft des Brunnens erzählen wollte. - 19b Ein rührender Zug ist, daß nicht erzählt wird, daß Hagar selber trank: das ist Mutterliebe. Und auch dem Erzähler kommt es hier vor allem auf Ismaels Geschick an.

20 f. Schluß. Ismaels weiteres Geschick: sein Aufwachsen (das Aufwachsen eines Knaben mitten in den Gefahren und Nöten der Wüste ist ein Wunder Gottes), Beruf (man lese בְּבֶּה oder בְּבָּה Olshausen; der Bogen ist die Waffe der Bedninen Jes 21 יד, Wohnsitz (Paran, das Wüstenplateau zwischen Kanaan und Ägypten) und Weib (eine Ägypterin; ursprünglich Variante zu der Notiz, daß Hagar selber aus Ägypten stammt; die Eltern nehmen ihrem Sohne das Weib für 344 386 Jdc 142). — »Er wohnte in der Wüste,« 20 und »er wohnte in der Wüste Paran,« 21 sind handschriftliche Varianten.

## Vergleich der beiden Hagar-Sagen 218-21 und 161-14.

Beide Varianten stimmen in der Anlage und in vielen Einzelheiten überein. Die handelnden Personen sind dieselben: die eifersüchtige Sara, der verträgliche Abraham, die ägyptische Sklavin Hagar, die, ehe ihre Herrin ein Kind hat, von Abraham den Ismael, den Ahnherrn der Ismaeliter in Paran, gebiert. Beide Varianten antworten auf dieselben Fragen (vgl. oben zu 16): wie ist Ismael ein Beduine geworden? wie kommt er zu dem Namen Ismael? wie zu dem heiligen Brunnen, an dem später das Volk Ismael wohnt? Auch die Beantwortung dieser Fragen ist in beiden sehr ähnlich: zunächst erzählen beide Varianten eine Szene in Abrahams Zelt, in der Sara, eifersüchtig und

grausam, auf Abraham einredet und Abraham nachgibt, und an deren Schluß Hagar Abrahams Haus verläßt und in die Wüste geht. Beide Varianten erzählen dabei von einer großen Not der Hagar. Nun aber greift Gott ein, er offenbart sich am Brunnen: denn »Gott hat gehört« und sich des Elend<sup>8</sup> angenommen. So bekommen Kind und Brunnen ihre Namen. Ismael wächst in der Wüste auf und wird ein Volk. Auch Kleinigkeiten, z. B. daß der Gott seine Rede mit einer Frage an Hagar beginnt, stimmen überein.

Anderseits weichen beide Varianten in vielen Einzelheiten und besonders in der Stimmung stark von einander ab. Während in 21 das Rührende und Weiche in den Vordergrund tritt, ist der Ton der Sage von 16 bei weitem urwüchsiger und kräftiger. Besonders zeigt sich dieser sehr bedeutende Unterschied in der Zeichnung der Hagargestalt: der Erzähler von 16 freut sich der ungebrochenen Kraft des mutigen Weibes: aber die Sage von 21 bejammert Hagar mit vielen Thränen als eine verstoßene Sklavin, Demnach sind auch die Schicksale Hagars in beiden Varianten sehr verschieden: 16 ist sie an ihrem Geschick mitschuld und trotzig geflohen; 21 aber ist sie ganz unschuldig und wider ihren Willen fortgejagt. 16 besteht das Elend in der Mißhandlung, die ihr Mutterstolz nicht ertragen will; diese Mißhandlung betrifft ihre Person allein; 21 aber besteht das Elend eben in der Verstoßung selber: Mutter und Kind kommen in der Wüste in Tedesnot. Darum legt der Verfasser von 21 allen Nachdruck auf die Schilderung der Not von Mutter und Kind in der Wüste; 16 aber erwähnt die Gefahren der Wüste mit keiner Silbe. 16 ist Sara eifersüchtig auf die übermütige Sklavin, die zur Kebse erhoben ist; 21 auf das Sklavenkind, das nicht mit ihrem Sohne erben soll. 16 weiß Hagar in der Wüste Bescheid: sie geht, wie es durch die Lage geboten ist, zum Wüstenbrunnen; 21 aber verirrt sie sich in der Wüste: erst als ihr Gott die Augen öffnet, findet sie den Brunnen. 16 hört Gott die Mißhandlung der Hagar, 21 das Weinen des Kindes. - Alle diese Unterschiede gehen von dem einen Hauptunterschiede aus, daß Hagar in 16 mit kräftigen Farben, die derbes Lokalkolerit tragen, als echte, trotzige, unbändige Beduinenahnfrau geschildert wird, während in 21 die Lekalfarben verblichen sind, und Hagar die rein menschliche Gestalt einer armen, verstoßenen Mutter mit ihrem verschmachtenden Kinde geworden ist.

Hiernach kann kein Zweifel sein, daß die Rezension von J bei weitem älter ist als die von E. Die spätere Zeit, die Hagar als Volk nicht mehr kannte, hatte vergessen, wer sie eigentlich gewesen, und nur behalten, daß sie ein unglückliches Weib war; die Wüste war dem Erzähler, der selbst ein Bauer oder Städter ist, fern gerückt und erschien ihm nur noch als ein Land voller Gefahren, ohne Wege und Wasser; zugleich aber war die Zeit weicher geworden und hatte mehr Gefallen an tränenreichen als an kräftigen Geschichten. — Diese spätere Herkunft von 21 tritt besonders deutlich auch darin hervor, daß Ismael nach 16 seinen Namen, wie es sich gehört, bei seiner Geburt bekommt; während er nach 21 erst, als er schon mehrere Jahre alt ist, benannt wird. — Auch die religiösen Vorstellungen von 16 sind älter als die von 21: 16 erscheint der Engel leibhaftig auf Erden, 21 hört Hagar nur seine Stimme vom Hinmel her. Daß der Brunnen ein Kultusert ist, tritt in beiden Varianten stark zurück; doch hat I noch den uralten Beinamen Jahves an dieser Stätte bewahrt. Auch der Name des Heiligtums bei J Lahaj ro'i, das nur hier vorkommt, ist ursprünglicher als das häufig genannte Be'eršeba' des E. Dagegen ist ein alter Zug bei E, daß er außer der Quelle auch den Busch kennt. - Die Frage des Engels an Hagar ist bei J im Zusammenhang überliefert, während dieser Zusammenhang bei E weggefallen ist. - Der Befehl Gottes an Abraham, Sara zu gehorchen, bei E ist ein jüngerer Zusatz zur Sage, eingegeben von einem größeren sittlichen Feingefühl; der Zusatz fehlt noch bei J. Eine Reihe der späteren Züge mögen vom Sammler E herrühren; im wesentlichen wird er die Geschichte bereits in dieser Gestalt vorgefunden haben. Jedenfalls ist seine Rezension von der des J nicht

sklavisch abhängig; sondern ist durch echten Dichtergeist hindurchgegaugen und dem Original mindestens ebenbürtig.

#### 28. Abrahams Bund mit Abimelech 2122-34 EJb.

22 Um jene Zeit sprach Abimelech samt seinem Hauptmann Pichol zu

Abrahams Bund mit Abimelech 2122-34 EJb. Quellen. Daß der Bericht nicht einheitlich ist, beweist vor allem das doppelte בַּבְּרַתה בְּרָת 27b. 32a, das zweimalige Geschenk 27a. 25-30, die sonderbare Unausgeglichenheit der Erzählung, worin 25. 26 den Zusammenhang 22-24. 27 plötzlich unterbricht, die doppelte Erklärung des Namens Be'eršeba' als Schwurbrunnen 23. 24. 31 und Siebenbrunnen 28. 29. 30, schließlich der Wechsel von אלהים 22, 23 und יהיה 33. Vgl. Kautzsch-Socin2 A. 92, während Eerdmans 44f. die Einheitlichkeit des Stückes verteidigt! Der Grundstock der Erzählung sagt אלהים 22. 23; gegen P spricht הַנָּה 23, הַנָּה adv. 23, בַּבֵּרה 27, בַּבֵּרה 30; für E beweist besonders der Zusammenhang mit Kap. 20, ferner Worte wie das selten vorkommende יוָבֶּד 23 u.a. — Deutlich gehören zu E die Verse 22-24. 27. 31, die einen geschlossenen Zusammenhang bilden: Abimelech fordert Abraham zum Schwur auf, weil er seine nahe Beziehung zu Gott erkannt hat 22. 23. Diese Erzählung war also ursprünglich die Fortsetzung von 20, worin die Beziehungen beider Männer geschildert werden und am Schlusse gezeigt wird, wie Abimelech Abraham als ינָביא erkannt und behandelt hat. Auch in 26 (Jr) gehören beide Geschichten zusammen. In E sind die Erzählungen gegenwärtig durch die Ismaelsage getrennt, die ursprünglich zu den Abimelechgeschichten keine Beziehung hat und von RE eingeschaltet ist, weil sie gleichfalls von Be'erseba' handelte. Vor 2122 muß eine Notiz darüber, daß Abraham inzwischen von Gerar fortgezogen ist und jetzt an anderer Stätte wohnt (vgl. »hier« 23, »diese Stätte« 31), ausgefallen sein. Auf das Verlangen Abimelechs, daß er ihm ewige Freundschaft schwöre, geht Abraham ein 24: so schlossen die beiden den Bund 27. Daher heißt der Ort nach ihrem Schwur »Schwurbrunnen« 31. - Dieser Erzählung ist eine Variante beigemischt. Kennzeichen der Variante: 1) איז 33. 2) 28-30 erklären den Namen Be'eršeba' als »Siebenbrunnen«, weil Abraham dort dem Abimelech sieben Lämmer geschenkt hat, zum Zeugnis dafür, daß ihm dieser Brunnen gehöre. 3) Demnach wird auch der Bund in beiden Varianten verschieden geschildert; E legt Wert darauf, daß zwischen Gerar und Abraham ein freundliches Verhältnis besteht; die Variante aber betont, daß dieser Brunnen vertragsmäßig Abraham und nicht Gerar gehört (Kautzsch-Socin<sup>2</sup> A. 92). 4) Während also in 28-30 derjenige Brunnen besprochen wird, der Abrahams Eigentum ist, reden 25 26 als Gegenstück dazu über andere Brunnen, die strittig geblieben sind; auch diese Verse gehören also zur Variante. 5) 28-30 | 27a (Geschenk Abrahams an Abimelech). 6) 27b | 32a (Bundschließung). 27b (\*die beiden« wie 31) gehört zu E; 32a, das überdies erst steht, nachdem die Erzählung von E in 31 deutlich zum Schluß gekommen ist, gehört also zur Variante. 7) Ebenso 33: המנה; hier ist Be'eršeba' ein Heiligtum, wovon in E bisher nichts verlautet ist. 8) Schließlich beachte man, daß in den E mit Sicherheit zuzuweisenden Stücken. namentlich in 20, Gerar niemals mit den Philistern in Verbindung gebracht wird (Wellhausen, Composition 3 18); auch in 2123, wo die Nennung dieses Namens sehr nahe gelegen hätte, hören wir nichts davon. Die spätere Verwechselung der alten Sagenstätte Gerar mit der philistäischen Stadt gleichen Namens (vgl. zu 201) ist in E noch nicht geschehen. Demnach wird auch 32b zur Variante gehören. Von dieser stammen also 25. 26, 28-30. 32. 33; die Rekonstruktion des Ganzen aus diesen Bruchstücken im folgenden - Da in diesen Versen das Wort המוה fällt 33, wird man sie zu J rechnen müssen. Dagegen spricht nicht, daß J in 26 Isaaq die Stiftung Be'erseba's zuschreibt (Kautzsch-Socin 2 A. 92. 93 u. a.), ist doch J auch sonst aus mehreren Fäden zusammengewoben. Die Frage, zu welchem der verschiedenen Fäden in J dies Stück gehören mag, ist

Abraham: Gott ist mit dir bei allem, was du tust. 23 Nun aber schwöre mir auf der Stelle bei Gott, daß du weder mir noch Kind und Kindeskind Untreue erzeigen wollest: sondern dieselbe Freundschaft, die ich dir erwiesen habe, sollst du auch mir erweisen und dem Lande, worin du Schutz gesucht hast. 24 Da sprach Abraham: gut, ich will es schwören. 25 So oft aber auch Abraham den Abimelech 'der Brunnen' wegen, die Abimelechs Knechte sich angeeignet hatten, zur Rede stellte, 26 erwiderte Abimelech: ich weiß nicht, wer das getan haben könnte; weder hast du mir bisher davon

ziemlich belanglos; da der »Sagenkranz« Ja Abraham in Hebron seßhaft denkt, mag das Stück aus Jb herrühren. - Eine ähnliche Scheidung bei Kraetzschmar, Bundesvorstellung 13 ff., der 25-31 einer Parallelrezension aus J zuschreibt; von Gall, Kultstätten 46 f. unterscheidet a) 22-24. 27 (31), b) 25. 26. 28-30 (31a): die unter a) und b) genaunten Verse können nach Gall von E sein; c) 32. 34 von R; d) 33 stammt aus J und ist aus 26 versprengt: Procksch 20 f. folgt der in diesem Kommentar vorgetragenen Quellenscheidung: Kautzsch<sup>3</sup> rechnet beide Berichte zu E; Sievers II 296 will dem Ganzen durch die sehr unglückliche Umstellung 25. 26 vor 23 helfen.

22 Pichol, sonst noch 32 2626, hier vielleicht Auffüllung, Procksch 11, Kautzsch 3 35 m. – 23 »Hier« ist kein gleichgültiger Zusatz: Abimelech dringt auf unverzügliche Erfüllung (Franz Delitzsch); vgl. Jdc 207 und das deutsche »auf der Stelle«. Dem Erzähler aber ist dieser Zug wertvoll, weil er im folgenden den Namen des Ortes aus dem Schwur, der daselbst geschehen ist, erklären will. - Die »Freundschaft« hat Abimelech dem Abraham dadurch bewiesen, daß er ihn in seinem Gebiet aufgenommen 201. 15 und sein Recht anerkannt, ja ihn reichlich beschenkt hat 2014. - Die Sage läßt durchblicken: gegenwärtig ist Abraham der schwächere Teil, auf die Freundlichkeit und den Schutz der Leute von Gerar angewiesen; später aber könnte sich dies Verhältnis umkehren; dann sollen Abrahams Nachkommen dankbar der alten Zeiten gedenken und den Gerariten ihre Freundlichkeit gegen den Ahnherrn vergelten. Der alte Erzähler setzt also voraus, daß sein Volk gegenwärtig Gerar überlegen ist, gedenkt aber noch der alten Zeit, wo es umgekehrt gewesen ist. Er zeigt, wie es zu dem ewigen Bunde gekommen ist, der noch jetzt zwischen »uns« und Gerar besteht. - 24 Abraham ist dankbar genug, um auf das Bündnis einzugehen: ich, für meine Partei, bin bereit. - Der Patriarch, mit einem Könige auf gleicher Stufe verhandelnd, erscheint hier nicht mehr als Privatmann, sondern als Oberhaupt eines Stammes vgl. 236 (\*Gottesfürst\*) und 14. — 25 f. Die strittigen Wasserbrunnen. Es müssen mehrere gewesen sein: Beweis: 1) Abraham stellte Abimelech mehrfach zur Rede (תוֹכִית § 112g; Sam רייכית); Abimelech aber erklärte (jedes Mal), daß Abraham ihm noch nie von der Sache gesprochen habe; demnach muß es sich jedes Mal um einen anderen Brunnen gehandelt haben. 2) Auch die Glosse 2615. 18, die unsere Geschichte mit der Erzählung 26 in Einklang zu bringen sucht, setzt voraus, daß Abraham mehrere Brunnen gegraben hat: es sind dieselben, die nach 26 Isaaq findet. Demnach ist 25 nach LXX בַּאֵלֹת (oder בַּאֵלֹת zu lesen. — Von diesen Brunnen muß im vorhergehenden gesprochen gewesen sein; beachte den Art. בְּמֵיִם; ebenso 2632, weil 2625 vorhergegangen ist. Der Glossator von 2615. 18 muß von diesen Brunnen noch in seinem Texte gelesen haben; später ist der Passus ausgelassen, weil er trotz der Glosse 2615. 18 mit 26 zu kollidieren schien. Dann ist im hebräischen Text 25 der Sing. zu eingesetzt worden, in der Annahme, daß der strittige Brunnen Be'eršeba' sei. Der urspüngliche Anfang bei Jb war also: Abrahams Knechte haben gewisse Brunnen gegraben; aber die Leute von Gerar nahmen sie ihnen weg. Und (25f.) so oft sich Abraham auch beklagte, wollte (Impf. c. r cons. § 112 dd) Abimelech von der Sache nichts wissen; mit anderen Worten: er gab die Brunnen nicht zurück. Die Rede Abimelechs ist wortreich: er wisse schlechterdings nichts! - Solche Ausrede ist naturwahr geschildert vgl. den Bericht des Wengesprochen, noch habe ich bis heute davon gehört. <sup>27</sup> Dann nahm Abraham Schafe und Rinder und schenkte sie Abimelech; so schlossen sie mit einander einen Bund. <sup>28</sup> Als aber Abraham die sieben Lämmer beiseite stellte, <sup>29</sup> fragte Abimelech den Abraham: was sollen diese sieben Lämmer da, die du beiseite gestellt hast? <sup>30</sup> Er antwortete: die sieben Lämmer mußt du von mir annehmen; damit dies mir ein Zeugnis sei, daß ich diesen Brunnen gegraben habe. <sup>31</sup> Deshalb nannte man diese Stätte Šeba'(Schwur)-Brunnen, weil sie dort einander geschworen haben. <sup>32</sup> So schlossen sie in B° eršeba' einen Bund. Dann machte sich Abimelech samt seinem Hauptmanne Pichol auf, und sie kehrten ins Philisterland zurück. <sup>33</sup> Er aber pflanzte eine Tamariske in B° eršeba'

Amon Ztschr. für äg. Sprache XXXVIII 5. - Abraham aber - Verträglichkeit ist eine seiner Häupteigenschaften - gibt immer wieder nach. - 27 E. Es ist Sitte, bei Bundschließungen Geschenke zu geben I Reg 1519. Das Geschenk soll also hier Abraham's Bereitwilligkeit, den Bund einzugehen, darstellen; zugleich, daß er (damals noch) der schwächere, schutzfindende Teil gewesen ist. - 28-30 Jl. Zwischen 26 und 28 klafft in Jb eine Lücke. Darin muß Jb von »den sieben Lämmern« 28 (man beachte den Artikel und das - \$ 117a) (Kautzsch-Socin), ebenso von »diesem Brunnen« (Be'eršeba') 30 gesprochen und ferner zur Vorbereitung von 32a »sie schlossen einen Bund in Be'eršeba'« erzählt haben, wie es zur Vertragsschließung gekommen ist. Jb hat also etwa folgendes erzählt: Später gruben Abrahams Knechte einen neuen Brunnen, die jetzt sogenannte Be'eršeba'. Um dieselbe Zeit kam Abimelech zu Abraham; man beschloß, sich gütlich zu vertragen und von nun an Freundschaft mit einander zu halten. Abraham ließ die zur feierlichen Handlung notwendigen Tiere kommen; sieben Lämmer aber befahl er, abseits zu stellen. Diese sieben Lämmer sind nach der deutlichen Angabe von so nicht für die Bundesmahlzeit (26so) verwandt worden, sondern ein Extrageschenk an Abimelech, das Abrahams rechtmäßigen Auspruch auf Be'erseba' feststellen sollte. Die Sitte, beim Kontrakt solche Pfänder zu geben und zu nehmen, ist sicherlich sehr alt; in späterer Zeit hat man Kontrakte schriftlich aufgesetzt, da war dann die Urkunde das Zeugnis vgl. Jer 32. Von nun an ist 28-30. 32-34 die, wie es scheint, lückenlose Fortsetzung. — 28 לְבַהְהֵן § 91c, 29 § 91f. — 29 Sam הכבשות; ebenső in 30 (Ball); doch vgl. § 126x. - אַרָּהָה so ses soll sein« § 122q. - 31 Noch zur Zeit des Amos 814 galt Be'erseba als berühmte Schwurstätte; ursprünglich bedeutet der Name Siebenbrunnen, was Jb 28ff. noch weiß. Über die Siebenzahl, die besonders bei Gegenständen des Gottesdienstes häufig ist, vgl. F. v. Andrian in Mitteil. d. Anthropol. Ges. in Wien XXXI 225ff., Hehn, Siebenzahl u. Sabbat 34ff., Meinhold, Sabbat 20. Die Frage, woher die Heiligkeit der Zahl komme: von den sieben Planeten oder den sieben Tagen der Woche oder wahrscheinlicher von der eigentümlichen Art der Zahl selber, ist noch nicht entschieden. Sie ben Brunnen finden sich auch sonst, bei Mandäern, Syrern und in Algier (Nöldeke ARW VII 340ff.), bei Griechen, Persern und Indern (Roscher, Abh. der Sächs. Ges. der Wissensch., Phil.-hist. Kl. XXI Nr. 4 S. 3) und auch in Deutschland (Andrian a. a. O. 253f.). Das Wort »Siebenbrunnen« hat wohl superlativische Bedeutung wie »Negenborn« Wellhausen ARW VIII 155f.; ebenso Enneakrunos in Athen, Dieterich ARW VIII 156; gegenwärtig hat Be'erseba' drei Brunnen vgl. Guthe BW s. v. - 33 gibt, als Nachtrag, sehr gute, alte Nachrichten über Be'erseba': daselbst stand ein heiliger Baum, eine Tamariske (tamarix syriaca); über heilige Bäume vgl. zu 126; dieser Baum ist nach der Sage von Abraham gepflanzt. Doch ist vielleicht אָשֶׁל Korrektur für אַשֶּׁכָה Cheyne, Enc. Bibl. s. v. Tamarisk Tree, Stade, Bibl. Theol. 112, Ed. Meyer, Israeliten 257 A. 4. Die Stätte ist für Israel ein Jahveheiligtum; die Sage fragt: warum? und antwortet: weil Abraham dort den

und rief dort Jahve als 'el 'olam (ewigen Gott) bei Namen an. 34 Abraham verweilte im Philisterlande noch geraume Zeit.

Kult gestiftet hat. Zum Ausdruck »Jahves Namen anrufen« vgl. zu 426. Der Kultusname heißt dort: Jahve 'el 'olam. Diese uralte Notiz ist nach 1618 zu deuten: der vorjahvistische Name des dortigen Numen hieß 'el 'olam (vgl. Χρόνος ἀγήρατος bei Damascius princ. 123 S. 381f. Kopp); das jahvistische Israel, das Ort und Kultus übernahm, hat auch den Gottesnamen beibehalten, aber ihn als Beinamen Jahves an dieser Stelle gedeutet. — Da 32 Jb Be'eršeba' nicht zum Philisterlande rechnet, E aber von Philistern in Gerar überhaupt nichts weiß, so kann 34 aus keiner der beiden Quellen stammen und muß abschließender Zusatz eines Redaktors sein (Kautzsch-Socin²). — Eine Besprechung der ganzen Erzählung und ihrer Varianten findet sich am Ende von 26; daselbst auch das Weitere über Be'eršeba'.

## 29. Opferung Isaaqs 221-19 E.

¹ Nach diesen Geschichten geschah's, da Gott Abraham versuchen wollte, daß er zu ihm sprach: Abraham! Er antwortete: ich höre. ² Er sprach: nimm deinen einzigen, geliebten Sohn, Isaaq, geh ins Land von ham-Morijja und bringe ihn daselbst auf einem der Berge, den ich dir nennen will, als Ganz-

Opferung Isaaqs 221—19 E. Qu'ellenkritik: Die Hauptmasse stammt von E: אלהים, Offenbarung in der Nacht 1. 2, die Einleitung des Gesprächs 1. 11, der Engel ruft vom Himmel her 11. — Die Verse 15—18 sind Zusatz vgl. im folgenden.

1a नदः zusehen, wie jemand oder etwas beschaffen sei; in religiösem Sinne: ob jemand Gottes Befehl gehorche oder nicht Ex 164 Dtn 82 134. Die Anwendung dieser Vorstellung auf Gott enthält einen Anthropomorphismus, weil sie streng genommen die Allwissenheit ausschließt, was aber dem Erzähler selber nicht zum Bewußtsein kommt. -E legt Wert darauf, von Anfang an festzustellen, daß Gottes Befehl, Isaaq zu opfern, eine Versuchung Abrahams, gewesen ist, weil er so diesen befremdlichen Befehl erklärt, und weil er diesen Gedanken am Schluß 12 wieder aufnehmen will. Solche Prüfungserzählungen sind in den religiösen Literaturen beliebt: die besondere Frömmigkeit eines Heiligen wird dadurch erwiesen, daß er in eine besonders schwierige Lage gebracht wird, in der ein gewöhnlicher Mensch straucheln würde. Versuchungsgeschichten werden berichtet im AT von Noah (vgl. oben S. 61), mehrfach von Abraham 121 15. 18, von Hiob; im NT von Jesus, ferner von Buddha (Windisch, Mara und Buddha, Abh. d. Sächs. Ges. der Wissenschaften, 1895, Oldenberg, Aus Indien und Iran 104ff.), Zoroaster (Awesta V. 191ff. vgl. Bartholomae, Altiran. Wörterbuch 1673f., Jackson, Zoroaster 51ff., Geldner, Religionsgeschichtl. Lesebuch 347 f.), vom hlg. Antonius; auch im Märchen kommt das Motiv vor. — Der Satz «Gott versuchte,« ist wohl Zwischensatz; Fortsetzung von בַּהְאַמֶּר ist בַּהְאַמֶּר. — Die Offenbarung geschah nach з bei Nacht; vgl. 2112f. — 1b Ein solches kurzes Wechselgespräch hat den Zweck, den Redenden der Aufmerksamkeit des Angeredeten zu versichern: "inhaltlich = "sprich, ich höre« I Sam 39. Ebenso beginnt bei E auch das Gespräch zwischen Menschen 7; E denkt sich also die göttliche Offenbarung ganz in den Formen eines menschlichen Gesprächs; von dem Abnormen, Seltsamen der Prophetie ist bei ihm keine Rede. - 2 »Den einzigen, geliebten« die Worte machen die Schwere der Selbstverleugnung klar vgl. 121; »es ist, als ob Gott hinzufügte, er wisse recht wohl, was er fordere« (Steinthal, Zu Bibel und Religionsphilosophie 13); ebenso Jdc 1134 von Jephtas Tochter: sie war sein einziges Kind! -Aus dem Zusammenhang der Abrahamgeschichten kommt hinzu, daß mit Isaags Tode alle Verheißungen Gottes hinfallen würden. - ¡Isaaq« ist Zusatz wie 2110. - Vorausopfer dar! — — ³Da bepackte Abraham des Morgens in der Frühe seinen Esel, nahm zwei Sklaven und seinen Sohn Isaaq mit sich, spaltete das Holz zum Brandopfer, brach auf und ging an den Ort, den Gott ihm genannt hatte. ⁴Am dritten Tage aber, als Abraham die Augen aufschlug, sah er den Ort von ferne liegen; ⁵da befahl er den Sklaven: bleibet ihr hier bei dem Esel; ich aber und der Knabe wollen hinübergehen und unsere Andacht verrichten; dann kommen wir zu euch zurück. ⁶So nahm Abraham das Holz zum Ganzopfer und lud es seinem Sohne Isaaq auf; er selbst nahm den Brand und das Messer in die Hand: so gingen die beiden mit einander. ¹Da sprach Isaaq zu seinem Vater Abraham: Vater. Er antwortete: nun, mein Sohn? Er sprach: hier ist wohl der Brand und das Holz, wo ist aber das Schaf zum Ganzopfer? ³Abraham antwortete: das Schaf zum Ganzopfer ersieht sich Gott selber, mein Sohn. So

setzung eines solchen Befehles ist, daß Gott alles von den Menschen verlangen kann, und daß der Mensch, wenn Gott befiehlt, zu gehorchen hat. - - - nargan nur hier und II Chron 31; nach letzterer Stelle der Name der Tenne des Jebusiters Ornan, d. i. der Name des Platzes des Tempels Salomos zu Jerusalem II Sam 241sff. Aber hier kann, von der späten Bezeugung des Namens ham-Morijja abgesehen, nach dem deutlichen Zusammenhange der Stelle nur ein Ländername gestanden haben (Wellhausen); den Namen der speziellen Stätte zu nennen behält sich Gott ja noch vor. Demnach ist spätere, jerusalemische Textänderung vgl. weiter zu v. 14. Peš מַּרְבָּי Dillmann, Procksch 13 A. 1 u. a. Andere, haltlose Versuche nennt Holzinger. - Das Kinderopfer ist natürlich eine אילה, d. h. ein Opfer, das Gott ganz bekommt. - 3 Was Abraham bei diesem Befehl Gottes dachte, wird nicht erzählt vgl. die Einleitung § 3, 13; dagegen wird die äußere Situation anschaulich ausgemalt. Die Rührung des Erzählers tritt nicht in den Worten hervor, aber die Hörer merken sie an dem Klange seiner Stimme. Zwei Sklaven nimmt Abraham mit sich: so zieht ein Vornehmer über Land. Das Spalten des Holzes steht an falscher Stelle (Holzinger) und ist wohl ein Zusatz von einer Hand, die hier eine Vorbereitung für v. 6: »er nahm das Holz zum Ganzopfer« vermißte. -Die Worte אַשֶּׁר־אַבֶּר־לוֹ הַאָּלְהִים (vgl. auch 4 und 9) setzen voraus, daß der Ort, der v. 2 noch nicht genannt war, inzwischen näher bezeichnet worden ist; hier ist also eine Lücke anzunehmen. Diese Lücke ist am einfachsten daraus zu erklären, daß Spätere die Beschreibung der Stätte ausgelassen haben, weil sie zu dem Ort, mit dem sie die Stätte von Gen 22 identifizierten, nicht paßte. Am leichtesten scheint es, die Lücke hinter ? anzusetzen. Etwa so: Abraham erwiderte, er sei bereit; darauf nannte ihm Gott den Ort. - בּיִּבְּיֵּב Kultusort vgl. zu 126. - 4-8 ist mit besonderer Kunst ausgemalt: der Erzähler schildert durch Reden indirekt die Charaktere. - 4 Aus der Ferne sieht Abraham die Stätte: sie ist also hochgelegen. - 5 Die Sklaven - so berichtet der zartfühlende Erzähler - läßt er zurück: sie sollen nicht Zeugen des Schrecklichen sein. Auch mag Abraham ihnen nicht sagen, was er vorhat. Eben, um dies Zartgefühl Abrahams darzustellen, scheinen die Sklaven vom Erzähler überhaupt eingeführt worden zu sein; er hat also auf diesen Zug sehr großen Wert gelegt. Für die Sklaven muß ein Vorwand genügen: man pflegt auf der Reise einen kleinen Abstecher oder Umweg zu machen, um an heiliger Stätte anzubeten; eine interessante archäologische Notiz. Man beachte auch, daß die Stätte hiernach schon vor Abraham heilig gewesen ist. - 6 Der Knabe trägt die schwere Last, der Vater das Gefährlichere: Messer und Feuer (d. h. Kohlenbecken), daß sich Isaaq nicht schneide oder verbrenne: diese Vorsicht des Vaters, der doch seinen Sohn schlachten muß, ist ein besonders hübscher Zug. - 7. 8 ist ein Meisterstück der psychologischen Schilderung: der kindlich-neugierige, ahnungslose Knabe und neben ihm sein Vater, der es nicht über die Lippen bringt, was er zu tun vorhat; das letztere auch Jdc 11 35. So

gingen die beiden mit einander. — <sup>9</sup>Als sie nun an den Ort, den Gott ihm genannt hatte, gekommen waren, baute Abraham daselbst den Altar und schichtete das Holz auf; dann band er seinen Sohn Isaaq und legte ihn auf den Altar, oben auf das Holz. <sup>10</sup>Dann reckte Abraham die Hand aus und ergriff das Messer, um seinen Sohn zu schlachten. <sup>11</sup>Da rief ihm Jahves Bote vom Himmel her zu und sprach: Abraham, Abraham! Er antwortete: ich höre. <sup>12</sup>Er sprach: recke deine Hand nicht wider den Knaben aus und tu ihm nichts zuleide; denn nunmehr habe ich erkannt, daß du gottesfürchtig bist. Du hast deinen einzigen Sohn mir nicht vorenthalten. <sup>13</sup>Als aber Abraham die Augen aufschlug, sah er plötzlich 'einen' Widder, der sich mit den Hörnern im Gestrüpp verfangen hatte. Da ging Abraham hin, ergriff den Widder und brachte ihn

erzählt die Sage mit tiefem Mitgefühl; der Erzähler hat dabei Tränen im Auge. Zugleich aber will er sagen: seht, das ist Gehorsam gegen Gott! Voraussetzung der Worte ist, daß das gewöhnliche Ganzopfer-Tier ein Schaf ist. Isaaq wird als kluges Kind gedacht: die Klugheit des Kindes zeigt sich an guten Fragen. - In Isaaqs Frage fehlt der Hinweis auf das Messer: der gute Erzähler vermeidet langweilige Vollständigkeit. -In seiner Antwort weicht Abraham der Notlüge aus, Haller 114. - Das Wort, das er in herbster Qual und doch in wandellosem Gehorsam ausspricht: »Gott ersieht sich«, soll sich uns tief einprägen. - Besonders eindrucksvoll ist die Wiederholung: »so gingen die beiden miteinander«; die Worte stellen die ganze rührende Szene noch einmal kurz vor Augen. Ähnlich der letzte Gang Elias mit Elisa II Reg 21-8. - 9. 10 Eine höchst ausführliche Schilderung: das Tempo wird mit Willen ritardando, um die Spannung zu schärfen; wir sollen mit verhaltenem Atem zuhören. - Beschrieben wird im folgenden der Ritus der wigl. 2. - »Der Altar«, der noch jetzt dasteht. - "Terminus des Opferwesens vom Aufschichten des Holzstoßes auf dem Altar« (Siegfried-Stade). - שחדי »schächten« Terminus vom Schlachten durch Zerschneiden der Halsader, daß das Blut ausfließt. - Nicht das Ergreifen des Messers, sondern die Handbewegung, mit der er schächten will, wird Abraham vom Engel verboten 12; darum wird »und ergriff das Messer« Zusatz sein. - 11 Damit hat Abraham seinen Gehorsam bewährt. - Jetzt endlich das lösende Wort: Gott greift ein. Das Eingreifen Gottes findet hier wie 167 2117 am Höhepunkt der Geschichte statt, wo alles aufs äußerste gekommen ist. So geziemt es sich für Gott, nicht im Nebenpunkte aufzutreten, sondern im Augenblick der Entscheidung. Es ist das ein schöner und tiefer Zug der Sagen, die in ihrer Weise von dem ewigen Troste aller frommen Seelen reden: Gott mag lange achweigen, aber in der letzten Not wird er reden. - Auch v. 11 stammt von E (der Engel ruft vom Himmel her wie 21 17; Einleitung des Gesprächs wie 22 1. 11); demnach ist האלחים für האלחים (Peš) eingesetzt; weshalb, ist später zu zeigen. - Abraham, Abraham« die Wiederholung malt das Eindringliche des Rufes. Abraham soll eiligst hören, sonst ist es im nächsten Augenblick zu spät, und die Kehle des Kindes durchschnitten. - 12 Daß der Engel redet, als ob er Gott selber wäre, weist auf eine ältere Rezension zurück, in der nicht ein Engel, sondern Gott selber gesprochen hat vgl. zu 167b. Dies paßt ja auch besser zu if.: da Gott selber den Befehl gegeben hat, muß er ihn auch selber widerrufen. Die Redaktion hat den Gott, der des Nachts erscheint, stehen lassen if.. aber den Gott, der am Tage auftritt, durch den Boten ersetzt. - אֵל־הנגר, Sam LXX Vulg בל. - 12b weist auf v. 1 znrück: Gott hat Abraham erproben wollen, ob er gottesfürchtig sei; das hat sich jetzt herausgestellt. Der Vollzug des Opfers ist also unnötig; denn nicht die Handlung selbst will Gott, sondern die Gesinnung, die zu der Handlung entschlossen ist: eine Idee von hoher Vergeistigung. Die Erzählung wendet sich so am Schluß zum Anfang zurück und rundet dadurch das Ganze schön ab. - 18 יַבַּרָא וָהָבֶּה malt die Überraschung: anstatt seines Sohnes als Ganzopfer dar. 14 So nannte Abraham diesen Ort: '....' denn 'er sprach: heute, 'auf dem Berge hier' 'ersah sich' Jahve! 15 Und abermals rief der Engel Jahves Abraham vom Himmel her zu 16 und sprach: ich schwöre bei mir selbst, so spricht Jahve, daß ich dich, weil du das getan und deinen einzigen Sohn 'mir' nicht vorenthalten hast, 17 überschwenglich segnen und deinen Samen unermeßlich zahlreich machen will wie die Sterne am Himmel und wie den Sand am Ufer des Meeres; dein Same soll das Tor seiner Feinde erobern; 18 alle Völker der Erde sollen sich mit deinem Samen segnen; darum, weil du meinem Befehle gehorcht hast. 19 Darauf kehrte Abraham zu den Sklaven zurück; dann machten sie sich auf und gingen zusammen nach Be'erseba'. Abraham blieb in Be'erseba' wohnen.

plötzlich sah er einen Widder; so überraschend erscheint alles, was Gott sendet, vgl. 182 2119. - הַהַא, besser הַהַּא (irgend ein) Hebr. Hss. Sam LXX Peš u. a. Olshausen, oder besser בַּהַרָּה (Kittel)? - Das Tier hat sich merkwürdiger Weise so verfangen, daß es leicht zu ergreifen ist: darin sieht Abraham einen göttlichen Wink, es als Opfer darzubringen. Ein Opfer aber ist hier nach antiker Anschauung nötig: die begonnene heilige Handlung muß vollendet werden. - Ein Hirschkalb, von einem Gott plötzlich vor den Altar gesandt, auch Ilias VIII 248ff. - נאַדוּ Pf., besser נאָדוּ Part. (nach באַדוּ) LXX Peš Olshausen; die Hss geben beides. - Tieropfer als Ersatz des Menschenopfers Frazer, The golden bough2 II 37. 38 A. 2, Zimmern, KAT<sup>3</sup> 596f., A. Jeremias, ATAO<sup>3</sup> 368f., W. Robertson-Smith, Rel. der Semiten 276ff. - 14 Die Namennennung gehört sicher zur alten Sage, wie denn bei jeder Sage, die von einer Kultusstätte handelt, auch deren Name angegeben wird. Sehr häufig erfolgt die Namennennung am Schluß 1614 2131 2819 3231 u. a. - Der Text ist aberarbeitet: wie in 11 ist ההים für eingesetzt. Die letzten Worte: »auf dem Berge, da (בְּקַר, stat. cstr., zur Konstruktion vgl. § 130d) Jahve erscheint«, geben im Zusammenhang keinen Sinn; ebensowenig andere Übersetzungen (bei Dillmann); der Zusammenhang verlangt hier kein Sprichwort oder derartiges. Demnach ist der Text korrumpiert und mißverstanden. Man lese: »so nannte Abraham diesen Ort '....'«; an dieser Stelle muß der Name des Ortes gestanden haben, gegenwärtig ist hier die Deutung des Namens eingesetzt, die ursprünglich erst im folgenden gegeben wurde; adenn (רציא wie 3149) er sprach (אַבַר): heute, auf dem Berge hier (הַדֶּבָּ Art. mit Demonstrativkraft) ersah sich (und ersieht sich immer wieder) (תְּבֶּא Gott! « Abraham erinnert sich dankbar der Worte, die er in höchster Seelennot zu seinem Sohne gesprochen 8: »Gott crsieht sich«. Diese Worte, damals nur eine Ausrede, sind jetzt Wahrheit geworden. Denn Gott hat sich wirklich ein Opfer nach seinem Willen ersehen; und dies war nicht Isaaq! Daran gedenkend ruft er freudig aus: hier an dieser Stätte, an diesem Ort hab' ich's erfahren, daß Gott sich ersieht, was er will! Davon hat die Stätte den Namen. Zu der Betonung des Ortes (auf dem Berge hier) in Abrahams Ausruf vgl. 118 1613 2117. 23 3230, vgl. auch Jos 59. - 19 Die Rückkehr ist eigentlich selbstverständlich. Der antike Erzähler berichtet davon, damit das erregte Gefühl der Hörer allmählich wieder zur Ruhe komme; vgl. das langsame Ausklingen der Josephgeschichte. - In Bo'eršeba' wohnt Abraham auch nach 2122ff.

15—18 Mit der Namennennung und der Rückkehr Abrahams ist die Erzählung ihrer Natur nach zu Ende. 15—18, eine zweite Engeloffenbarung, gibt sich deutlich als Nachtrag (Wellhausen, Dillmann). Nach der alten Sage war Abrahams Lohn, daß er Isaaq behalten durfte: ein vollgenügender Lohn für das väterliche Herz! Ein Späterer, dem diese Belohnung nicht genügend erschien, stellte noch eine große Verheißung hinzu.

Er hat sich bemüht, den Engel möglichst feierlich und nachdrücklich sprechen zu lassen: daher der Schwur Gottes (vgl. oben S. 183), das uralt-geheimnisvolle Wort ("Zuraunung Jahves«, ursprünglich das charakteristische Wort für die Inspiration des Gottesmannes, hier im Munde des Engels in ganz abgeblaßtem Sinne gebraucht)

und die feierlichen Partikeln יַצָּקְ בָּרָרָ וְּאָבָ 18. Inhaltlich freilich hat der Verfasser nichts neues bieten können (\*segnen« wie 122; \*viele Nachkommen« 122 1610; \*wie die Sterne am Himmel« 155, \*wie den Sand« 3213; \*das Tor der Feinde erobern« 2460; \*alle Völker segnen sich« 123); der Verfasser sucht, wie man sieht, durch Häufung zu wirken. Oben ist der Zusatz mit denjenigen Lettern gedruckt, mit denen sonst die Zusätze in J bezeichnet sind. — 16. 17 ים ווּ (וְאָסִירְהַרוּת) ist abhängig von יַּבְּעָבָּי und wird durch ים im Anfang von יַּבְּעָבְי וּשׁרָר יִבְּעָרְיִרְיִרְיִר וּשִׁ וּבּר יִּבְּעָרְיִרְיִר וּשִׁ וּבּר יִבְּעָרְיִר וּשִׁ וּשִׁר יִּבְּעָרְיִר וּשִׁר וּשִׁר יִּבְּעָרְיִר וּשִׁר וּשִׁר יִבְּעָרְיִר וּשִׁר וּשִׁר יִבְּעִרְיִר וּשִׁר וּשִׁר וּשִׁר יִבְּעִרְיִר וּשִׁר וּשִׁר יִבְּעִרְיִר וּשִׁר וּשִׁר וּשִׁר יִבְּעִרְיִר וּשִׁר וּשִׁר יִבְּעִרְיִר וּשִׁר וּשִׁר יִבְּעִרְיִר וּשְׁר וּשִׁר יִבְּעִרְיִר וּשִׁר וּשִׁר וּשְׁרִיר וּשִׁר יִבְּעִר וּשְׁרְיִבְּעִר וּשְׁר וּשְׁרְיִבְּעִי וּשְׁר וּשְׁר יִבְּעִר וְשִׁר וּשְׁר וּשְׁר וּשְׁר וּשְׁרְיִבְּעִר וּשְׁר וּשְרְי וּשְׁר וּשְׁר וּשְׁר וּשְׁר וּשְׁרְי וּשְׁר י וּשְׁרְי וּשְׁרְי וּשְׁר וּשְׁרְי וּשְׁרְיִי

## Allgemeines über Isaaqs Opferung.

- I. Die gegenwärtige Erzählung im Zusammenhange von E soll die Gottesfurcht des Abraham schildern, der seinen einzigen Sohn hingibt, wenn es Gott so gefällt Jak 221. Der Verfasser will in Abraham ein religiöses Ideal zeichnen; seine Erzählung ist ein Charakterbild: die Versuchung des Gerechten. Um aber Abrahams Glauben ins Licht zu stellen, bringt der Erzähler das Motiv des Kinderopfers: es ist die schwerste Prüfung, die Gott einem Vater auferlegen kann. Zugleich spricht die Sage von Gottes Erbarmen, der es nicht zuläßt, daß Abraham seinen Sohn wirklich tötet: »er macht, daß die Versuchung so ein Ende gewinne, daß ihr es könnt ertragen« (vgl. die hierin ähnliche Hagargeschichte bei E Kap. 21). - Der Reiz der Erzählung besteht in ihrer Zartheit und Tiefe. Sie rührt von einer innig empfindenden, weichen Seele her; anders als die ein ähnliches Motiv behandelnde Jephtageschichte: Isaaq wird »gelöst«, aber Jephtas Tochter wird geopfert; Isaag ist ein ahnungsloses Kind, aber Jephtas Tochter ein tapferes Mädchen, die mit ihrem Willen in den Tod geht; die Rache, die Jahve dem Vater verliehen hat, versüßt ihr den bitteren Tod. Demnach ist die Jephtageschichte machtvoller und antiker, Gen 22 weicher und moderner. - Hiermit ist die Stimmung bezeichnet, in der die Erzählung vom Kinderopfer spricht. Zwar weiß der Erzähler, daß Gott dies Opfer im letzten Grunde nicht begehrt; aber die Sage rechnet doch noch mit der Möglichkeit, daß Gott auch dies verlangen könne. Polemik gegen das Kinderopfer (so noch Kautzsch<sup>8</sup> 36) liegt demnach hier gänzlich fern; von Zorn und Abscheu gegen diesen finsteren Brauch ist nicht die Rede; und nicht einmal die Atsicht, eine Lehre vom Kinderopfer aussprechen zu wollen, darf man der Sage zuschreiben, weshalb die Erzählung im Unterricht gegenwärtig auch große Schwierigkeiten bereitet. Vielmehr stellt sie nur den herzzerreißenden Schmerz des Vaters dar, der dies schwere Opfer vollziehen soll. Doch mögen die letzten Redaktoren, die den Propheten nahe stehen, aus der Erzählung eine Verurteilung des Kinderopfers herausgelesen haben.
- II. Ursprünglicher Sinn der Sage. Obwohl die Erzählung in ihrer gegenwärtigen Gestalt nur ein Charaktergemälde ist, so ist doch geboten, zu fragen, ob sie nicht wie andere Sagen, die von heiligen Orten handeln, ursprünglich einen konkreteren Sinn gehabt habe. Darauf führt auch die Analogie der Jephtaerzählung. Diese ist zwar gegenwärtig nur eine historische Sage, weist indes in einem kurzen Zusatz Jdc 1140 auf ein Klagefest hin, das zum Andenken an diese Geschichte gefeiert werde; dies Klagefest erinnert an die Klagefeste des Adonis oder Tammuz Ez 814 oder an das des, Hadadrimmon zu Megiddo Zach 1211. Hieraus ist deutlich, daß die Erzählung von Jephtas Gelübde ursprünglich ein ätiologischer Mythus gewesen ist.

scheinlich, daß E, der sonst nur מלהים sagt, in dieser Erzählung einen Namen mit Zuhülfenahme von החודה erklärt haben solle; besonders deutlich aber spricht gegen diese Lokalisierung der Sage, daß die Beschreibung des Ortes, die ursprünglich nach v. 2 stand, ausgelassen ist (vgl. oben zur Stelle), offenbar weil sie zu ham-Morijja nicht stimmte. -Vielmehr muß ursprünglich in v. 11 und 14 מלהים gestanden haben; der ursprünglich beabsichtigte Name aber, der als מלהים יראה erklärt wird, muß aus zwei Elementen bestehen, von denen das eine nach Analogie sonstiger uralter Namen der Genesis 3x gewesen sein wird, das andere aber ein Wort war, das man als " deuten konnte. Diese Vermutung wird durch zwei weitere Anspielungen an diesen Namen bestätigt. Die Sagen lieben es, in geistreichem Spiel den charakteristischen Namen immer wieder durchklingen zu lassen vgl. die Einleitung § 3, 17. So heißt es hier 12, Gott habe erkannt, daß Abraham gottesfürchtig יבא אַלְּדִים sei; ferner sieht Abraham einen Widder ע. 13 איל 15 ויהיה ; dabei ist יבי ein Anklang an איל wie איף an אין Am 8 if. Von diesen drei Anklängen an den gesuchten Namen beweist die letzte 18 mit völliger Sicherheit, daß der Gottesname by gewesen sein muß; die beiden letzteren 12 und 13 zeigen, daß dieser Name an zweiter Stelle stand; in der konstituierenden Erklärung 8 und 14 ist diese Stellung verändert, weil in der daselbst gegebenen (sehr geistvollen und tiefen) Dentung אלהים betont wurde: »Gott selber ersieht sich«. — Die drei Anspielungen ירא אול und ירא אול und ירא אול führen mit großer Sicherheit auf den Namen ירא אול oder sprachlich können beide Formen wechseln wie פראל und פראל Gen 32 31. 32 vgl. I Chr 7 2 LXX Luc Ἰαρούηλ, יריאל II Chr 2016 LXX Ἰεριηλ vgl. § 900. Der Name Jeri'el ist bezeugt als Name eines Geschlechtes in Issachar I Chr 72: Jeru'el ist eine Wüste in Juda II Chr 2016. Das erstere kommt seiner Lage wegen nicht in Betracht; dagegen sehr wohl das letztere, das nach II Chr 2016. 20 zwischen Engedi und Jerusalem, in der Nähe von Teqoa' gelegen hat; nun ist zwar ausdrücklich nur das bezeugt, daß nach Jeru'el eine Wüste genannt ist, doch dürfen wir annehmen, daß in der Näbe dieser Wüste ein Ort Jeru'el gelegen hat, von dem sie den Namen trug. Die Angabe 4, daß die Stätte drei Tagereisen von Be'erseba' entfernt gelegen habe, stimmt zu diesem Jeru'el ganz wohl. Gegen diese Vermutung spricht jedenfalls nicht, daß Jeru'el sonst als Kultusort nicht genannt ist; was würden wir denn etwa von den Heiligtümern zu Lahaj ro'i, zu Mahanaim, zu Mamre oder von der Machpela-Höhle ohne die Genesis wissen? Demnach darf man mit großer Sicherheit vermuten, daß der Name der Stätte Gen 22 Jeru'el oder Jeri'el gewesen, und mit einiger Wahrscheinlichkeit, daß mit diesem Jeru'el das bei Teqoa' liegende gemeint sei. - Spätere, spezifisch jerusalemische Tradition die den Namen des über alles verehrten Heiligtums schmerzlich in der Genesis vermißte (Jerusalem kommt nur Gen 14 vor), setzte die Sage nach Jerusalem und fand den Rechtsgrund hierfür wohl in dem Umstande, daß der Name Jeri'el an den uralten Namen der Tempelstätte אַראַל (Jes 291. 2. 7) anklingt. Bekanntlich wechselt - und s im Anlaut in alter und neuer Zeit sehr häufig. Als der Name Ari'el in Jerusalem ungebräuchlich geworden und der Name ham-Morijja aufgekommen war, hat man diesen in den Text getragen. Durch das Einkorrigieren ist der Text von v. 14 stark verderbt worden. — Wellhausen, Composition 3 19 will für הַמַּיְרָם v. 2 הַשְּרֶב lesen und den Ort (nach der ganz späten, samaritanischen Tradition) mit Sichem identifizieren; Stade, Bibl. Theol. 245, v. Gall, Altisraelitische Kultstätten 112ff. und Procksch 12 denken an den mein mit bei Sichem 12e, das aber von Be'eršeba' viel weiter als drei Tagereisen entfernt ist.

2. Gen 22 ist die Kultussage von Jeru'el. Diese Sage handelt über das Kinderopfer. Kinderopfer waren dem alten Israel wie auch seinen Nachbarn wohlbekannt (vgl. Marti, Gesch. d. isr. Rel. 5 45 ff., Smend, Alttest. Religionsgesch. 128 f., Stade, Bibl. Theol. 170 f. 244 ff., Benzinger 2 364; Kinderopfer bei den Semiten vgl. Robertson Smith, Rel. d. Semiten 276 ff.): den Moabitern II Reg 327, Ammonitern Lev 1821 202 ff., Arabern (vgl. Wellhausen, Arab. Heidentum 2 115 f.), Aramäern II Reg 1731, Phöniziern, in deren Geschichte es eine große Rolle spielt (vgl. Pietschmann, Gesch. der Phö-

nizier 168f.) und vielen andern Völkevn; kanaanäisches Kinderopfer ist, wie es scheint, bei den Ausgrabungen durch eine Menge von aufgefundenen Kinderleichen bestätigt. Hugues Vincent, Canaan 188ff.; zur Erwähnung von Kinderopfern, speziell der Kinderverbrennung bei den Assyrern vgl. Zimmern KAT<sup>3</sup> 434 und A. 3, S. 599. Auch in Israel hat man, besonders in Zeiten der Not dies schwerste Opfer dargebracht, um den Zorn der Gottheit zu stillen vgl. II Reg 327 Mich 67 (wo das Kinderopfer Sühnopfer ist) II Reg 16s 21s. Doch scheint es auch im ältesten, uns historisch erreichbaren Israel trotz des Gesetzes Ex 2228 nicht allgemeine Sitte gewesen zu sein vgl. Wellhausen, Prolegomena 88. Dagegen kam es, meist wohl unter dem Einfluß der Nachbarvölker. manchmal und in manchen Orten vor; sei es, daß man sich in besonderer Not. privater oder öffentlicher, auf dies Mittel besann, um Jahves Zorn zu sühnen vgl. Mich 67 und II Reg 163 216 (327), sei es, daß dies Opfer an gewissen Stätten Regel oder wenigstens häufig war. So war es heiliger Brauch von Jerusalem, aber nicht am Tempel (also nicht auf Ari'el), sondern auf dem Topheth im Hinnomtale II Reg 2310 Jer 32 35, wo es dem mit Jahve identifizierten Melech Jer 781 Ez 2025f. dargebracht wurde. Aber auch da, wo die alte Forderung galt, alle Erstgeburt Jahven darzubringen, war doch die mildere Sitte aufgekommen, die menschliche Erstgeburt sauszulösen« ==== Ex 3419f. Dies ist dann die spätere gesetzliche Theorie geworden Ex 132.12ff. Es ist also hier, wie häufig in der Geschichte der Religion, für das unmöglich gewordene Alte in der Praxis ein »Ersatz« eingetreten, während das Alte der Theorie nach weiter galt. - Die Propheten und prophetischen Gesetze haben das Kinderopfer als schrecklichen heidnischen Greuel bekämpft Jer 731 Ez 1620 2026 Dtn 1231; Lev 1821 202ff. -

Gen 22 ist ursprünglich die Sage vom Kinderopfer zu Jeru'el. Sie erzählt, wie die Gottheit an dieser Stätte eigentlich den erstgeborenen Sohn zum Opfer gewollt, wie sie aber für den Knaben — auch diesen Zug kann man vielleicht noch ätiologisch verstehen — einen Widder als Ersatz genommen hat. Der gegenwärtige kultische Zustand, den die Sage voraussetzt, ist also wohl, daß man zu Jeru'el einen Widder darbringt; die Sage weiß aber noch, daß es eigentlich ein Kind sein sollte; wir dürfen schließen, daß es ursprünglich auch wirklich ein Kind gewesen ist. Von Polemik gegen dies Opfer hält sich die Sage ganz fern; sie ist also vorprophetisch. Sie hält vielmehr die Stimmung fest, die wohl schon lange vor der Sage das Opfer abgeschafft hatte: die Zeit war weicher geworden; da war es dem zärtlichen Vater eine Unmöglichkeit, das Kinderopfer darzubringen.

Ein interessantes Gegenstück und vielleicht das Prototyp unserer Sage ist die phönizische Kultussage, wonach El selber diesen Kult gestiftet habe, indem er seinen seingeborenen Sohn« seinem Vater Uranos in einer Zeit der Not auf einem dazu errichteten Altare als Brandopfer dargebracht habe Philo fr. 224, fr. 5 Müller (Fragm. hist, graec. III 569. 571). Der Sohn heißt Ιεδούδ = הדיר, hebr. הדיר Liebling«, oder Ίεούδ = hebr. הדיר der »Einzige«, nach Philo phönizischer Name des einzigen Sohnes, also ganz wie Gen 222 »der einzige «oder» der geliebte Sohn«. Eine sehr genaue Parallele ist die Erzählung von der Opferung Iphigeniens durch Agamemnon, an deren Stelle Artemis eine Hirschkuh setzte; auch diese Erzählung ist ursprünglich eine ätiologische Erzählung vom Ersatz des Menschenopfers vgl. Roscher, Lex. s. v. Iphigeneia.

#### 30. Stammbaum Nahors 22 20-24 J.

<sup>20</sup> Nach diesen Geschichten ward dem Abraham gemeldet: auch Milka hat deinem Bruder Nahor Kinder geboren: <sup>21</sup> seinen Erstgeborenen 'Us und dessen Bruder Buz, Qomu'el (Vater von Aram), <sup>22</sup> Kesed und Hazo, Pildas, Jidlaf und Bothu'el <sup>23</sup> (und Bothu'el hat Rebekka gezeugt): diese acht hat Milka Abrahams Bruder Nahor geboren. — <sup>24</sup> Und auch sein Kebsweib, das Rouma hieß, gebar: Tebah und Gaham, Tahas und Ma'acha.

Dieser Stammbaum Nahers wird sehr alt sein; im ganzen sind es zwölf Söhne, wie bei Israel, Ismael 2513f. und Esau 3615-19; die Stämme werden wie die israelitischen in die vollbürtigen und die halbschlächtigen eingeteilt; die ersteren stammen von dem Eheweib, die andern von der ב-לגים, d. h. der Volksfremden, »die infolge davon mit ihren Kindern nicht' als ganz ebenbürtig gilt, wenn sie auch über der Sklavin steht» Rauh, Hebr. Familienrecht 29f. Unter den vollbürtigen Stämmen haben die beiden ältesten eine besondere Beziehung: 'Us und »sein Bruder Buz« (wie Qain und »sein Bruder Abel« 42 und wie »Simeon und Levi, die Brüder«, 495 u. a.). - Der Erzähler hat, um diese dürftigen Notizen ein wenig zu beleben, ihnen wenigsteus die Form einer Geschichte geben wollen und daher geschickt die Einkleidung gewählt, wonach Abraham diese Geburten gemeldet werden; doch ist er von 23b an wieder in den gewöhnlichen 23a. Beides stört den Zusammenhang erheblich: an dieser Stelle, wo dem Abraham soeben erst gemeldet wird, daß Qemu'el und Bethu'el geboren seien, kann noch nicht von ihren Kindern die Rede sein; ferner wird die Zwölfzahl durch diese Zusätze zerstört, schließlich bezieht sich 23b über 23a auf 21. 22. - Die Namen des ursprünglichen Stammbaums werden alle oder fast alle nicht eigentliche Sagengestalten bezeichnen, sondern die Namen alter Stämme sein, die künstlich zum Stammbaum zusammengesetzt sind.

Das Stück gehört nicht zu P, der über Aram und 'Us andere genealogische Notizen bringt 1022f. Es ist hierher gestellt worden als Einleitung zu der folgenden Erzählung aus J, die es mit Nahoriden zu tun hat. Auch dem Sprachgebrauch nach gehört das Stück zum »Jahvisten«: בוהר אהרי ההברים האפר vgl. Budde 220ff.; die Phrase בוהר אהרי ההברים האפרים האפ beweist nicht für E, sondern findet sich auch in J 397. Genauer betrachtet gehört dies Stück aber weder zu Ja noch Jb: es weiß nichts von Laban, der in beiden Rezensionen von Kap. 24 eine Hauptrolle spielt, und ursprünglich auch nicht einmal etwas von Rebekka. Übrigens setzen in 24 sicherlich nicht Ja (2424.29) und auch wohl nicht Jb (2415) eine Notiz über Laban aus Jb wird vor 30 ausgefallen sein) voraus, daß ein solcher Stammbaum Nahors bereits mitgeteilt sei. Der Stammbaum Rebekkas aber, den Ja und Jb selber enthalten, hat diese ursprünglich nicht Tochter des Bethu'el, sondern des Nahor genannt (vgl. zu 2415). Vgl. auch Mez, Harrân 21, der das Stück zu »J2« rechnet, und Cornill, Einleitung 55. Dieser Stammbaum, ursprünglich ganz allogener Herkunft, ist also von spätester Hand in diese Abrahamgeschichten in J eingestellt und durch den Zusatz 23a notdürftig mit dem Folgenden verbunden worden, vgl. Ed. Meyer, Israeliten 241 f. Ähnlich ist der Stammbaum der Qotura 251-4 zu beurteilen.

Über die Stammnamen vgl. Dillman, Gesenius-Buhl 14 und Ed. Meyer, Israeliten 239 ff. - Milka 1129. - 'Us, nach 1023 P ein aramäischer Stamm, bei Hiob 11-3 im Bereich der Bene-gedem östl. von Palästina, nach Delitzsch, Paradies 259 in der Obelisk-Inschrift Salmanassars II. am unteren Orontes; Gen 3628 ein horitischer Stamm, Thren 421 das Land Edoms. - Buz, Jer 2523 neben Dedan und Têma genannt vgl. auch Job 322, ist also in Nordarabien zu suchen; assyrisch Bâzu (Delitzsch, Paradies 306f.). - Qomu'el, Vater von Aram, nach Ed. Meyer 239 kein Stammname, sondern eine Sagengestalt, Stammvater der Aramäer. - Kesed ist der vorausgesetzte Ahnherr der Kasdim; diese »Kasdim«, nicht zu verwechseln mit den babylonischen Kasdim, den Chaldäern, mit denen sie aber urverwandt sein werden, sind ein aramäischer Beduinenstamm; erwähnt neben den Sabäern Job 117 vgl. Winckler, Forschungen II 250-252; vgl. oben zu 11si S. 158. — Hazo, ass. Hazû, von Asarhaddon neben Bâzu (vgl. dasselbe) genannt (Delitzsch, Paradies 306f.). — Zu Pildaš vgl. den auf einer sinaitischen Inschrift bezeugten Namen בכישר, bei Lidzbarski, Handb. d. nordsemit. Epigraphik 352. - Bethu'el ist nach Ed. Meyer 240 vielleicht wie Qemu'el ein Urvater; ist diese Gestalt vielleicht nichts anderes als der personifizierte heilige Stein בַּרָקאַל (Baudissin RE XII 136), die dann mit dem phönizischen Gott Battulos (Philo fr. 214 bei Müller, fragm. hist. graec.

III 567) und dem von Zimmern KAT3 437 besprochenen, »westländischen« Gott Bait-ili gleichzusetzen wäre? - Tebah (II Sam 88 verschrieben zu העם), I Chr 188 Tibhat, Stadt in Aram-Soba, wohl das Tubihi in dem Tell Amarna-Briefe Winckler Nr. 127; ägyptisch Tbchu vgl. Ed. Meyer, Israeliten 240, W. Max Müller, Asien und Europa 173. 396. identifiziert Winckler in Mitt. d. Vorderas. Ges. 1896 S. 207 mit dem von W. Max Müller, Asien und Europa 251. 258 rärdlich von Qades gesuchten ägypt. Tehisi. -Ma'acha eine aramäische Landschaft am Hermon II Sam 106. 8. - Die übrigen Namen sind unbekannt. Soweit wir diese Stämme kennen, werden wir an die Nordränder der syrisch-arabischen Wüste gewiesen. Nach Ed. Meyer 241 sind die vollbürtigen Söhne Landschaften und Stämme der syrisch-nordarabischen Wüste -- wir erhalten also hier Nachrichten über die fast verschollene Heimat der aramäischen Stämme -, die Bastarde aber sind Distrikte und Ortschaften des syrischen Kulturlandes. Im Hintergrunde steht demnach eine Geschichte, wonach ein Teil dieser ursprünglich in der Wüste hausenden Stämme ins Fruchtland eingewandert ist. Charakteristisch ist, daß der Name des Volkes Aram, das in der Geschichte Assurs und Israels eine so große Rolle spielt (vgl. auch die Stellung des Namens Aram bei P 1023), dem Stammbaum Nahors erst nachträglich eingefügt worden 1st, daß eine Reihe der späteren aramäischen Stämme und Ortschaften wie Soba, Gesur, Tob und besonders Damaskus fehlen, und daß Nahor in der hebräischen Sage als Bruder des (vorgeschichtlichen) Abraham gilt. Wir werden demnach das nach Nahor genannte Volk für ein (für Israel) prähistorisches Volk zu halten haben und in diesem Volke die Vorfahren der späteren geschichtlichen Aramäer finden dürfen; nach dem Untergang des Volkes »Nahor« haben einzelne Stämme als »Aramäer« weiter bestanden. — 24 Peš ਜਨ੍ਹਾਂ, Kittel.

## 31. Rebekkas Brautwerbung 24 Ja. b.

Rebekkas Brautwerbung 24 Ja. b. Quellenkritik. 1. Bisher hat man meist die Einheitlichkeit der Erzählung angenommen; indes führen eine große Reihe von inneren Widersprüchen, Schwierigkeiten oder Dubletten auf doppelten Faden: Rebekka bekommt mehrere Dienerinnen mit 61; sie nimmt nur die Amme mit 59. Die Verwandten Rebekkas wissen auf den Heiratsantrag nichts (weder Ja noch Nein) zu sagen 50b; sie gehen sofort auf den Antrag ein, denn Jahve hat schon dafür entschieden 502 \( \beta \). Sie fragen, in einer so zweifelhaften Sache, das Mädchen selbst 57f. (diese Frage bezieht sich nach dem gegenwärtigen Zusammenhang darauf, ob das Mädchen sogleich mitziehen will; nach dem Wortlaut aber, ob das Mädchen überhaupt mitzugehen willens ist); nach 50aβ. 51 dagegen verfügen sie über das Mädchen, ohne sie nur zu befragen (Winckler, Forschungen III 418 will diese Schwierigkeit durch Umstellung 50. 57. 58. 52-56. 51 heben). Zweimal bricht dann Rebekka auf: 612 | 61b (vgl. auch Kautzsch-Socin 2 A. 110: »v. 61a duldet 61b nicht neben sich«). Zweimal hören wir, wo Isaaq Wohnung genommen hat 62 | 2511b. Zweimal läuft Laban zu dem Manne an die Quelle 30 || 29 (diese Wiederholung hat man seit Ilgen, Urkunden 149 durch Umstellung von 30a hinter 29a wegschaffen wollen, so neuerdings wieder Winckler, Forschungen III 418, Eerdmans 73, Kautzsch 8 u. a.). Zweimal macht der Knecht Rebekka das (von dem החלה, dem Geschenke an die Verwandten, wohl zu unterscheidende) Brautgeschenk 22 (vgl. 30. 47b) | 53, das eine Mal vor der Verlobung 22, das andere Mal nach der Verlobung. (Auch das erste Geschenk 22 dient nicht nur zur Begrüßung oder wird aus Dankbarkeit für den geleisteten Dienst gegeben; dazu ist es viel zu groß, gegen Eerdmans 73 A. 1, Kautzsch 3; Sievers II 303 will durch Streichung von 22b helfen.) Besonders anffallend ist, daß dies erste Geschenk in 22 gegeben wird, ehe der Knecht Rebekkas Abstammung kennt; in 47 dagegen, nachdem er davon erfahren hat; dies ist um so auffallender, als es sich um sehr wertvolle Schmuckstücke handelt, und wir uns doch vorstellen dürfen, daß der Erzähler mit so vielem Gold etwas vorsichtiger

umgeht. Solches Versehen ist also wohl einem Red., aber nicht einem Erzähler zuzutranen. Zwei Fragen legt der Sklave Rebekka vor 23a. 23b; und zweimal antwortet sie: 24 auf 23a, 25 auf 23b (man beachte auch den doppelten Anfang אמינים 24. 25, der sich in alter, einheitlicher Erzählung kaum findet); bei der Wiederholung wird dann die zweite Frage weggelassen 47. (Ball und Winckler, Forschungen III 418 erkennen diese Schwierigkeiten von 22-25 an, wollen sie aber durch Umstellung: 23a. 24. 23b. 25, Ball außerdem noch durch Umstellung von 22aβ, γ. b hinter 25 fortschaffen.) Abraham hält für möglich, daß die Reise erfolglos verläuft und gibt für diesen Fall eine Anweisung 5. 6. 8, in der Wiederholung 39 41; anderseits ist Abraham überzeugt, daß Jahve der Reise Erfolg geben wird 7b, in der Wiederholung 40. Bei der Wiederholung ist an dieser Stelle Quellenzusammenarbeitung besonders deutlich: denn 39 (»wenn nun das Weib nicht will?«) findet seine nnmittelbare Fortsetzung in 41 (»dann bist du des Eides quitt!«), und der dazwischen gestellte Vers 40 stört diesen Zusammenhang aufs empfindlichste (diese Schwierigkeit haben Kautzsch-Socin<sup>2</sup> A. 107 empfunden; Sievers II 303 schlägt die Streichung von 41aa vor). - Kleinere Anstöße gehen durch das ganze Kapitel: im Anfang stört das häufige paras 1.2. Das Reiseziel des Knechtes wird zweimal angegeben 10; ebenso ist die Zeitangabe in 11b doppelt. In 14b befremdet der allgemeine zweite Satz nach dem ersten bestimmten. Zweimal hören wir von der Abstammung Rebekkas, das erste Mal durch den Erzähler 15, das zweite Mal von ihr selber 24 (weshalb Sievers II 302 die betreffende Angabe in 15 streichen will). In 16a ist »eine Jungfrau« || »die noch kein Mann erkannt hatte«. 21b (von reit an) fällt sehr auf: an dieser Stelle der Erzählung, nachdem das Zeichen ganz genau eingetroffen ist, weiß doch der Knecht schon, »daß Jahve seiner Reise Glück gegeben hat«. Die Entlassung Rebekkas 59 scheint | dem Segensspruch 60 zu sein. Auch 67 ist überfüllt und kaum in Ordnung (vgl. Kautzsch-Soein 2 A. 113): man beachte z. B. das merkwürdige Explicitum אַק־רָבָּקָה nach יַרָבָּאָדָ; >Isaaq führte sie ins Zelt« || »er nahm Rebekka zum Weibe«; »er gewann sie lieb« ist wohl || »Isaaq tröstete sich«.

Eine Reihe der obigen Beobachtungen ist schon gemacht, auch die Vermutung, daß es sich auch hier um zwei Quellen handele, ist bereits geäußert worden (Knobel 185 f. und Reuß AT. III S. 258 A. 4. S. 260 A. 3).

2. Bei der Quellenscheidung ist wohl am besten von der Beobachtung auszugehen, daß in der einen Rezension alles (soweit nach hebräischer Heiratssitte überhaupt möglich ist) auf die Freiwilligkeit des Mädchens ankommt: sie ist es, die im entscheidenden Moment den Ausschlag gibt 58 und die dann »dem Manne folgt« 61a; sie selber wird von ihren Verwandten gefragt 57. 58, weil diese in einer so schwierigen Sache nichts zu sagen wissen 50b. Nun entspricht es der schönen Einbeitlichkeit, die diese alten Erzähler lieben, daß schon das erste Gespräch zwischen Abraham und dem Knecht die Frage behandelt, ob das Mädchen wohl wollen wird; der Knecht fragt: wenn sie nun nicht will? 5. Abraham antwortet: dann bist du des Eides quitt; nur führe Isaaq nicht zurück 6. 8. Ähnlich in der Erzählung des Knechtes 39. 41. In diesem Zusammenhang mehrfach der Ausdruck TINS 727 5. 8. 39. 61 oder DR 727 58. - Ebenso beruht auch das Zeichen, das der Knecht sich erbittet, ganz und gar auf dem freien, guten Willen des Mädchens; die ganze Episode also, in der sich das Mädchen so liebenswürdig zum Tränken der Kamele erbietet, gehört zu dieser Rezension, d. h. (im großen und ganzen) 13-20 und die Wiederholung 43-46. - Ebendarum gebührt es sich auch, daß in dieser Rezension das Mädchen zuerst (noch vor ihren Verwandten) ihr Geschenk empfängt; demnach ist 22 (ebenso die Wiederholung 47b) und damit zugleich die Fortsetzung 30. 31 zu dieser Erzählung zu rechnen (über 31 vgl. die Erklärung); aus 31 aber geht hervor, daß Laban die Frage 23b kennt; zu 23b gehört dann die Antwort 25. Vgl. auch den Ausdruck »Raum« 31. 23b. - Die Einheitlichkeit der so zusammengestellten Stücke bewährt sich auch in der Rolle, die darin die Kameele spielen; die Erzähler lieben es ja, ein solches Motiv, wenn sie es aus irgend einem Grunde nötig haben, auch

an anderen Stellen immer wieder zu benutzen und zu variieren: das Zeichen, an dem die Braut erkannt wird, ist die Freundlichkeit, mit der sie die Kameele tränkt 13-20. 43-46; als diese sich satt getrunken haben, gibt der Knecht ihr das Geschenk 22 und fragt nach der Unterkunft 23b; sie denkt bei ihrer Antwort auch an die Tiere 25; ihr Bruder läuft zu dem Mann, der noch bei ihnen steht 30, und bietet Quartier an, auch für sie 31; bei der Rückreise dienen sie Rebekka und ihren Mädchen zum Reiten 61a. Daher gehören zu dieser Rezension auch 10 (der Knecht nimmt zehn Kameele mit) 11a (er läßt sie draußen lagern) 32a. bα (Laban sorgt für sie) 35b (Abrahams Reichtum an Tieren, auch an Kameelen) 63-65 (Isaaq sieht die Kameele von ferne kommen; Rebekka springt vom Kameel). Wir nennen diese Rezension vorläufig »Rezension II«.

Zu Rezension I sind diejenigen Stücke zu nehmen, die den bisher ausgeschiedenen parallel sind: 7 (im ganzen) (|| 5. 6. 8), 23a (|| 23b), 24 (Antwort auf 23a, || 25), und die dazugehörigen Verse 26. 27 (der Knecht preist Gott für das, was er in 24 gehört hat), 29b (|| 30), 40 (vgl. 7; || 39. 41), 47a (vgl. 23a. 24), 48 (vgl. 26. 27), 50a. 51 (|| 50b. 57. 58); 52—56: da 57 in Rezension II unmittelbar an 50b. anschließt, so muß das Dazwischenstehende aus Rezension I sein; diese Verse geben einen klaren Zusammenhang: 51 die Entscheidung, 52 der Dank an Gott, 53 die Geschenke an die Braut und ihre Verwandten (ersteres || 22), 54a das Mahl (daher gehört auch 35 zu I), 54b. 55. 56 der Versuch, ihn aufzuhalten und die Bitte, ihn zu entlassen. Fortsetzung ist 59, die Entlassung (n2 59 wie 54. 56) samt der Amme (60, die Parallele zu 59 wird also zu II gehören) und 61b (|| 61a).

Auch diese Rezension (I.) ist in sich geschlossen. Ihr ist es charakteristisch, daß hier das Mädchen nicht handelnd auftritt: ihre Verwandten bestimmen über sie, ohne sie zu fragen 51: sie sind es, die den Knecht aufhalten wollen und dann ihn, das Mädchen und die Amme (auch dies ein Unterscheidungsmerkmal) entlassen 54—56. 59: der Knecht aber »nimmt« sie und geht sib. — Demnach wird auch das Zeichen, an dem der Knecht hier die von Gott gewiesene Braut erkennt, ein solches gewesen sein, das die Tätigkeit des Mädchens weniger betont. Dies Zeichen ist gegenwärtig nicht mehr deutlich erhalten; wir dürfen aber schließen, er habe sich gewünscht, das erste Mädchen, das zur Quelle komme, solle die begehrte Braut aus seines Herrn Verwandtschaft sein. Darum, als ein Mädchen kommt, läuft er ihr entgegen 17a, begierig zu erfahren, ob Jahve Glück gegeben habe 21b; und fragt sie nach ihrer Herkunft 23a. Und als er nun hört, daß sie wirklich seinem Herrn nahe verwandt ist 24, fällt er nieder 28 und dankt Jahve für die große Gnade 27.

Ferner ist für beide Quellen die Stelle charakteristisch, wo die Geschenke gegeben werden: in II, wo der Knecht ein so kompliziertes Zeichen mit Jahve verabredet hat und nun dies alles zu seinem großen freudigen Erstaunen (21a bis wird) erfüllt sieht, gibt er dem Mädchen sofort ein reiches Geschenk: er weiß ja sicher, daß sie die Braut ist, die Gott bestimmt hat, und sie wird wollen. Anders I: hier ist durch das Zeichen noch nichts entschieden; die Verwandten sind noch nicht gefragt: vielleicht

werden sie Nein sagen 49b; und erst als diese ihr Wort gesprochen haben 51, tut der Knecht den Beutel auf 53. In beiden Fällen aber wird das Gold in dem Augenblick gegeben, wo der Knecht seiner Sache sicher ist; es vorher zu geben, dazu ist der Alte viel zu welterfahren.

Im Anfang der Erzählung lebt Abraham noch; am Ende, wo der Knecht zu Isaaq zurückkehrt, muß er tot sein. Die Erzählung muß also Abrahams Tod berichtet haben. Dieser Bericht ist aber durch einen Red., der Abrahams Tod erst an späterer Stelle erzählen wollte, aus 24 herausgenommen worden. Zugleich ist אמרבי אמו 67 für das ursprüngliche אַהַרָּי אָבִּי eingesetzt und הַאָּדֵלה (wo es syntaktisch unerträglich ist) hinzugefügt worden vgl. Wellhausen, Composition 3 27 f. Es fragt sich, an welcher Stelle beide Rezensionen Abrahams Tod erzählt haben. Nun ist klar, daß die I. Rezension von Abraham bis 61 als einem Lebenden spricht: »Abrahams Knecht« 52 ruft Gott und Menschen an, »seinem Herrn« 12 bis. 14. 27. 37. 42. 48 Liebes zu erweisen 12. 42. 49; Isaaq nennt er »den Sohn seines Herrn« 44b. 51; am deutlichsten aber ist 54. 56, wo er bittet, ihn zu seinem Herrn zu entlassen. In dieser Rezension muß Abrahams Tod also nach 61 erzählt worden sein: als der Knecht bei Isaaq ankommt, erzählt ihm dieser, daß sein Vater inzwischen gestorben ist. Hieran mag sich 66 geschlossen haben: der Knecht seinerseits erzählt ihm, was er inzwischen erlebt hat; jedenfalls gehört zu dieser (I.) Rezension das Schlußsätzchen »Isaaq tröstete sich über seinen Vater«, und המתכה demnach zu II. - Anders ist es dagegen in II: hier wird nach 8 an keiner deutlichen Stelle Abrahams Leben vorausgesetzt; charakteristisch ist vielmehr das Gebet 14ba »die du bestimmt hast deinem Knechte Isaaq« II, verglichen mit 44b »dem Sohne meines Herren« I. Es ist also zu vermuten, daß in II Abrahams Tod vor der Reise des Knechtes erzählt worden ist. Daß dieser Anfang der Erzählung lückenhaft überliefert ist, ist schon längst aus 36b »er übergab ihm all sein Gut« geschlossen worden vgl. Hupfeld, Quellen der Genesis 145 f. Diese Worte finden sich gegenwärtig 255, im Zusammenhang mit Abrahams Tod erzählt; sie mögen ursprünglich hinter 241 gestanden haben (Kautzsch-Socin<sup>2</sup> A. 115) und sind wie 2511b versetzt worden. Nun liegt es ja in der Natur der Sache, daß die Übergabe des Vermögens erst erfolgt, wenn der Tod in unmittelbarer Aussicht steht: man zieht sich nicht eher aus, als man sich zu Bette legt. Auch der Schwur, den der Knecht zu leisten hat, bekommt erst vollen und guten Sinn, wenn Abraham glaubt, in kurzem sterben zu müssen: bliebe er am Leben, so würde er nicht schwören lassen, sondern befehlen. Besonders aber setzen Abrahams Anweisungen 5. 6. 8 seinen demnächstigen Tod voraus: es sind letztwillige Verfügungen. Demnach ist zu vermuten, daß der Tod Abrahams bei II vor dem Aufbruch des Knechtes, bei I bei seiner Rückkehr erzählt worden ist. - Es sind also noch zu II zu rechnen 250 24ssb, wozu man noch ssa, was sich in den Zusammenhang gut einfügt, zählen mag; ein Wort wie 34, das oben zu I genommen worden ist, müssen beide Rezensionen gehabt haben. Daß 35. 36 (im ganzen) zu II gehören, bestätigt sich aus anderer Erwägung: die Rede des Knechtes hat nicht einfach den Zweck, Vorgefallenes zu erzählen, sondern er berichtet dasjenige aus dem Leben seines Herrn, was seiner Werbung Erfolg geben soll. Diese Rede ist daher verschieden, je nach der verschiedenen Vorstellung von Labans Art; nach II ist Laban sehr geneigt, auf das Geld zu sehen sof., daher setzt ihm der Knecht auseinander, eine wie gute Partie Isaaq sei 35. 36b; nach I dagegen, we Laban sehr viel auf Verwandtschaft hält 27. 28f., ist es nicht nötig, von Abrahams Vermögen zu sprechen; sondern hier begnügt sich der Knecht, den Wunsch Abrahams zu erzählen.

Nur geringe Einzelheiten sind noch zu erledigen. Von den Angaben über Rebekkas Eltern gehört 24.47, wie oben S. 246 gezeigt worden ist, zu I: der Knecht ist (vgl. oben S. 246) freudigst erstaunt, als er diese Namen hört 26f. Daher dürfen wir mit großer Sicherheit annehmen, daß der feinfühlige Erzähler diese Namen nicht schon vorher genannt hat; sonst würde er ja dem Leser die Überraschung zerstören. Demnach ist die parallele Angabe 15 (und ebenso 45) ein Stück aus II; vgl. auch den Sprachge-

brauch : הַּכָּב 15. 45 wie 19 bis. 22. - Ferner, da sich der Knecht nach I nicht genug darüber wundern kann, daß er gerade zu Verwandten seines Herrn gekommen ist 26, 80 müssen wir uns also vorstellen, daß er vorher keine Ahnung davon gehabt hat, wie nake er Nahors Hause schon gekommen war. Eine ganz andere Vorstellung finden wir dagegen in 10 (am Schluß), wonach der Knecht (bewußt) zu Nahors Stadt gezogen ist. Demnach gehört zu II אַל־בֶּיר : חיב io und weiter alle Erwähnungen »der Stadt« 11a, ba. 13 (zum Ausdruck: »ich stehe hier am Wasserquell« vgl. 30. 43a); zu I ist zu ziehen »nach Aram Naharaim« in 10 und »zur Zeit, wo die Schöpfenden herauskommen«, 11bβ (|| 11bα und zugleich | 13b). Es wird somit anzunehmen sein, daß in I Nahor als Nomade gedacht wird. - Von den beiden Angaben über Isaaqs Wohnung ist 62 sehr gut als Einleitung zu 63-65 zu denken, während 2511b ebensogut den Schluß der Erzählung darstellen kann; demnach mag man 62 zu II, 2511b zu I nehmen. - In 7 scheinen Stücke aus beiden Rezensionen verschmolzen zu sein: Anfang und Schluß versichern, daß Jahve selbst der Reise Glück geben wird I, die Relativsätze dagegen scheinen begründen zu wollen, daß es eine schwere Sünde sein würde, Isaaq zurückzuführen (Jahve selbst hat dieses Land Abrahams Samen versprochen; also muß er in diesem Lande bleiben), gehören also wohl zu II (vgl. den Ausdruck האפק יראה 7.5); die relativische Form der Sätze stammt vielleicht erst vom Red. - In der Exposition gehören diejenigen Stücke, die Abrahams Reichtum betonen, wie 35, 36b zu II: 1b 255 und במשל במל-אבר 2aß (vgl. das mehrmalige יָּבְּישׁרָשׁבָּ, auch seb: vgl. ferner zum »Segen«, der in Geld und Gut besteht, 1b. 35 und besonders 31); der Rest 1a. 220 wäre demnach aus I. Demnach gewinnen wir auch hier zwei etwas verschiedene Bilder: bei I sorgt Abraham dafür, daß sein Sohn Isaaq die rechte Frau erhalte, bei II denkt er zugleich daran, daß sein Hab und Gut, das Gott später noch zu mehren versprochen hat 7, einst in die rechten Hände komme. — 2b scheint || កុរ្ភាឃុំស្កា s zu sein und also aus II; demnach auch sa II, sb I. — Man wird diese Aufstellungen nicht mißverstehen: die Scheidung der Quellen in Hanptmassen ist, wie ich denke, einfach und zuverlässig, die Einzelscheidung kann, wie stets bei so nahe verwandten Quellen, nur auf eine größere oder geringere Wahrscheinlichkeit Anspruch machen. Im einzelnen mögen die Quellen noch stärker mit einander verwoben sein. Bei der Ausarbeitung dieser Quellenscheidung verdanke ich wesentliche Förderung meinem Freunde Lic. Hans Schmidt.

3. Ursprünglicher Sinn und stilistischer Charakter der Erzählung. Verhältnis der Varianten zu einander. Der Kern der Sage ist die Wanderung der Rebekka von Norden her nach Kanaan und ihre Verheiratung mit Isaaq. Parallel sind die Wanderungssagen von Abraham und besonders von Jaqob ebendaher; das Verhältnis Isaaqs zu Rebekka ist dasselbe wie das Jaqobs zu seinen aramäischen Frauen Rahel und Lea; auch das wiederholt sich in beiden Sagen, daß der männliche Teil (Isaaq, Jaqob) eher als der weibliche in Kanaan bereits heimisch gewesen ist. Sofern man also hier geschichtliche Erinnerungen finden will, wird man an dieselben oder an ähnliche Ereignisse oder Zustände denken, wie sie in den Sagen von Abraham und Jaqob wiederklingen.

In beiden Varianten ist die Erzählung eher »Novelle« als Sage zu neunen (vgl. die Einleitung § 3, 19f.): in beiden tritt der vielleicht anzunehmende, ursprüngliche völkergeschichtliche Sinn sehr stark zurück, die »novellistische« Ausführung dagegen hervor; die Erzählung ist liebevoll bis ins einzelne ausgearbeitet. Der Inhalt dessen, was hier geschieht, ist so gering, daß er für eine alte »Sage« nicht ausreichen würde; auch fehlt die eigentliche »Verwickelung«. Den Erzählern wird also kaum mehr als eine »Notiz« (Einleitung § 3, 22) von Isaaqs Heirat vorgelegen haben, die von ihnen so liebevoll ausgeführt worden ist. Nach ihrem ästhetischen Charakter ist die Erzählung also ein »Idyll« zu nennen. Daher sind wir nicht einmal im stande, mit Sicherheit anzugeben, wer »Rebekka« ursprünglich gewesen ist; ob es wirklich einmal einen aramäischen Stamm namens »Rebekka« gegeben hat, oder ob sie ursprünglich eine mythische oder

kultische Gestalt ist, kann man fragen, aber nicht beantworten, Ed. Meyer, Israeliten 258. — Bei dieser Geschichte pflegen auch solche Forscher, die sonst die künstlerische Art der Vätersage übersehen, ein Wort über den Stil zu sagen. Die Behauptung aber, die dabei gewöhnlich aufgestellt wird, diese Erzählung sei für den Stil von J besonders charakteristisch, ist schief; charakteristisch ist die Erzählung und zwar in beiden Varianten für den späteren \*ausgeführteren Stil. — Auch darin zeigt diese Geschichte ihre spätere Art, daß sie (in beiden Varianten) andere Sagen voraussetzt: Abrahams Verwandtschaft und seinen Auszug, Jahves Verheißung und Segen über ihn, Isaaq als den Sohn seines Alters, Labans Geiz u. a. Die Erzähler haben also die Züge, mit denen sie diese Sage geschmückt haben, anderen Sagen entnommen. — Auch die Stellung, welche die Gottheit in dieser Erzählung einnimmt, zeigt ihren späteren Charakter: die Gottheit tritt hier nicht, wie in den älteren Sagen, als eine handelnde Person neben den anderen auf (vgl. als Gegenstücke etwa 16. 18. 19), sondern sie bleibt, ebenso wie in der auch dem Stil nach verwandten Josephgeschichte im Hintergrunde der Dinge. Vgl. die Einleitung § 4,6.

Auch sonst ist in der Gesamtanlage und selbst im einzelnen die Ähnlichkeit beider Varianten sehr groß: man sieht aus solchem Beispiel (zu dem man von Erzählungen charakteristisch knappen Stils etwa die beiden Varianten der Penu'el- und der Turmbaugeschichte hinzunehmen möge), daß die Geschichten in der Tradition einigermaßen festgestanden haben müssen, und daß die Erzähler auch trotz etwaiger Abweichungen im einzelnen doch die Gesamtanlage getreulich festgehalten haben. Vgl. die Einleitung § 4, 4.

Jede der beiden Varianten hat der anderen gegenüber manche Zeichen höheren Alters. Die Rezension II ist besonders frisch und anschaulich erzählt (die Liebenswürdigkeit des Mädchens, die Habgier Labans wie 29, auch die Szene am Schluß 62-65), während Rezension I farbloser ist (der Charakter des Mädchens wird kaum geschildert; Laban ist nach späterer Art - vgl. z. B. zu 261-16 - idealisiert) und besonders die Frömmigkeit der handelnden Personen liebevoll darstellt: zweimal fällt der alte Knecht dankbar vor Jahve nieder, und gehorsam willfahren Rebekkas Verwandte Jahves Befehl. Ein alter Zug ist in II auch die große Rolle, welche die Kameele darin spielen: das versetzt uns in naive Stimmungen der alten Zeit. Schließlich ist auch der Schwur des Knechtes bei II, kurz vor Abrahams Tode, besser begründet als bei I. - Anderseits setzt Rezension II, wonach auch das Mädchen bei einer Heirat in so weite Ferne eine zu hörende Stimme hat, eine jürgere Heiratssitte voraus als I, wo sie gar nicht gefragt wird, und das einfachere Zeichen in I erscheint älter als das kompliziertere in II; sodann ist auch die Komposition bei I straffer als bei II: das Motiv, daß Jahve es ist, welcher der Reise Gelingen gibt, hält alle Teile zusammen 7b. 12. 14b. 21b. 26f. 42. 48. 51. 56; ferner ist die Wiederholung der Begebenheiten in der Erzählung des Knechtes bei I, wo daraufhin die Entscheidung erfolgt, besser motiviert als in II, wo die ganze Wiederholung ziemlich zwecklos ist. Demnach geht keine der Varianten einfach auf die andere zurück; das Verwandtschaftsverhältnis ist vielmehr -- wie meist in solchen Fällen mündlicher Tradition -- ein komplizierteres.

24 ¹Abraham war alt und hochbetagt. Jahve hatte Abraham in allem gesegnet; 25 ⁵Abraham aber übergab all sein Gut dem Isaaq. 24 ²Nun sprach Abraham zu dem ältesten Knechte seines Hauses, der all

hängig von einander sind, so bringt die Antwort auf solche Fragen für das Verständnis selber gewöhnlich wenig ein. Auch läßt sich für 24 eine ganz sichere Antwort kaum geben, weil die Berührungen nicht sehr deutlich sind und zudem meist Stellen in 24 betreffen, deren Zuweisung nicht über jeden Zweifel erhaben ist. Doch darf man immerhin annehmen, daß Rezension II zu Jb gehört (eine ähnliche Aufzählung wie 35 findet sich 1216 Jb; der Schwur Jahves 7 wie 1518 Jb; die Ausdrücke בל-מַּשֶׁר-ל 255 242. 36 wie 1220 131 Jb; die Erzählung von Isaaqs Geburt 36 wie 211. 7 Jb, und אול 5. 39 wie 162 Jb) und Rezension I zu Ja (das Motiv von Labans Gastfreundschaft 29 wie die Gastfreundschaft Abrahams 18 und Lots 19; das Fußewaschen 32b wie 184 und 192; die Doppelfrage 49 wie 1821; »zur Rechten oder zur Linken« 49 wie 139; »alt, gekommen in die Tage« ו wie 1811; הרץ לקראת 172 wie 182 vgl. 191; הראש 25. 26. 48 wie 182 191). Auch ist zu beachten, daß die Auszugssage 12 (Ja) nichts von einer Vaterstadt Abrahams weiß; ebenso hier Rez. I, während Rez. II von einer »Stadt Nahors« spricht. Dagegen darf man nicht argumentieren aus der Erwähnung von Abrahams Auszug 7a, wovon beide Quellen erzählt haben müssen, oder aus dem Zitat 7 (\*deinem Samen will ich dies Land geben«), das auf 127 Ja oder 1518 Jb zurückgehen kann.

5. Andere Quellenscheidungen versuchen Sievers und Procksch. Sievers II 206f. 300f. rechnet von dem Ganzen (Ja) nur 53-55a. 60-67 zu einer andren Quelle (J\$), zerreißt aber damit den durch das Motiv der Entsendung verbundenen Zusammenhang: נַשַּׁלְּחָרָּהָ 54, 56 יַנְשֵׁלְּחָרָ 59, vgl. auch קח נַבַּלְהָ 15 בַּבְקָה נַבַּלָהְ 61. — Nach Procksch gehören - Procksch' eigene Zahlenangaben im Text sind mehrfach ungenau - zu E 1a. 2a. 4b-6. \$. 10b\*. 11\*. 13. 14a. bα. 45a\*. 15b. 16bα. 45b\*. 46aβ. γ. 20a. 22aβ. γ. b. 23b. 25. 28a. 29a. 30. 32b. 38. 5a. 41. 42a. 43. 44. 45aβ. b. 46aβ. γ. b. 47b. 50b. 54—56a. 57—59. 61b. 62. 64a. 65a. 67aβ, das Übrigbleibende zu J. Seine Behauptung indes, daß so »zwei vollständige Ketten« herauskommen, trifft nicht zu; außer den vielen, schon von ihm selber markierten Lücken in E fehlt bei der Rede Abrahams 4bff. der Eid, in 10b ein Hinweis auf die mitgenommenen Kameele, in 11 auf den Brunnen, in 13 und 43 die Anrufung. Ferner trennt diese Quellenscheidung folgende innere Zusammenhänge: der Ausdruck לַקָּה אָבָּה לְבָנָי verbindet 4b mit 7b und 40; 14. 16b. 20a. 43-45 gehören zusammen mit 17. 18. 46; Labans Anrede »Gesegneter Jahves« 31a ist nur aus 30 zu verstehen (vgl. die Erklärung) und muß daher im selben Bericht gestanden haben, ebenso wie 31b (pipg) auf 25b zurückschlägt; 39. 61a gehören mit 5a. 8a zusammen (קַלַהְּ אַבֶּרֵי); das »Essen und Trinken« 54 ist erst aus 38, wo der Knecht nicht essen will, recht verständlich; für die Szene 64ff. ist 63 die Voraussetzung.

1—9 Der Auftrag. 2 Das Kap gibt interessanten Aufschluß über die Stellung der Sklaven in alter Zeit: ein solcher, im Hause geborener Sklave hat große Anhänglichkeit an seines Herrn Haus; in langem Dienste erprobt, wird er schließlich Verwalter und seines Herren Testamentsvollstrecker: bei Vater und Sohn genießt er das größte Vertrauen. Die Sage hält ihn für würdig, ihn in den Mittelpunkt einer Geschichte zu stellen. Auch im heutigen Bauernleben haben Knecht und Magd, wenn sie bejahrt und vielleicht lange im Hause gewesen sind, ein bedeutendes Einspruchs- und Mitrederecht, A. l'Houet, Psychologie des Bauerntums 41. Anderseits hält der Erzähler es für unnötig, den Namen des Knechtes zu nennen: Sklaven führen im allgemeinen in den Sagen keinen Namen, d. h. gelten nicht eigentlich als Personen. — Der Schwur beim Zeugungsglied noch 4729, auch sonst bezeugt vgl. Dillmann und Spurrell, vielleicht auch in den babylonischen Rechtsausdrücken enthalten: »der eine nimmt die Vorderseite des andern« oder »einer schlägt dem andern die Vorderseite« = einer verbürgt sich für den andern, vgl. Meißner, Mitteil. d. Vorderas. Gesellsch. 1905 S. 307 ff.), setzt die besondere Heiligkeit dieses Gliedes voraus: die Anschauung, die in ältester. Zeit zu dieser Sitte geführt

seinen Gütern vorstand: lege deine Hand unter meine Hüfte: <sup>3</sup>ich nehme dir einen Eid ab bei Jahve, dem Gott des Himmels und dem Gott der Erde, daß du meinem Sohne kein Weib nehmest von den Töchtern der Kanaanäer,

hat, betrachtet das Zeugungsglied als das Göttliche im Menschen, sieht also das eigentliche Wesen der Gottheit in der Zengung und der Fruchtbarkeit. Dieseibe Anschauung spricht sich im Symbol des Phallus aus, dessen Form ursprünglich vielleicht die babvlonischen »Grenzsteine« (vgl. Roschers Lex. III 66) und jedenfalls die assyrischen Ziqqâti (vgl. MDOg Nr. 22 S. 26. 28, Nr. 26 S. 22 und Abb. 5 u. oft), dagegen, soweit wir einstweilen sagen können, nicht die hebräischen Masseben (Greßmann, ZAW XXIX 116ff.) tragen, ferner in der Institution der religiösen Prostitution, vielleicht auch in der Beschneidung u.a. Hier, Gen 24, ist diese Anschauung selber schon längst verschollen; die Zeit ist so schamhaft geworden, daß sie auf diese Sitte nur von weitem hindeuten mag; die Sitte selber aber dauert - wie es zu geschehen pflegt - noch fort. - Der Schwur vor dem Tode auch 4729ff. - 3 Man läßt einen andern schwören (השביק), indem man die Fluchformel (הְּאֶלֶּם), d. h. eine Anwünschung von Unheil, über ihn ausspricht, worauf dieser mit einem Eide (מברנקה), d. h. einer bedingten Selbstverfluchung, antwortet, vgl. Siegfried-Stade s. v. 758, Stade, Bibl. Theol. 153. - Für unsere Anschauung fällt auf, daß Abraham die Wahl der Braut nicht seinem Sohne überläßt; nach antiker israelitischer Anschauung aber ist das als eine ernsthafte Sache Befugnis des Vaters, nicht des Jünglings vgl. Benzinger2 106, Rauh, Hebr. Familienrecht 14, vgl. aber z. B. auch Jdc 141-5. Dieselbe Anschauung bei vielen Völkern derselben Kulturstufe und noch im heutigen Bauerntum, A. l'Houet, Psychologie des Bauerntums 63. Die Werbung durch den Freiwerber, der ein älterer Mann sein muß, ist auch sonst häufig und bei den Juden noch jetzt Sitte. - Auf Reinheit der Abstammung legt das alte Israel wie jedes gesunde Volk großen Wert Jdc 143: die besondere Abneigung gegen die Verbindung mit Kanaanäern wird sich daraus erklären, daß Kanaan in der Königszeit Israels das unterdrückte, verachtete Volk gewesen ist; die Wirklichkeit sah freilich anders aus vgl. zu 382. In späterer Zeit, als Israel von der absoluten Einzigartigkeit seiner Religion überzeugt war und die Gefahren der Mischung für die Reinheit der Religion erkannte, erscheint das Connubium mit Kanaan als religiöses Vergehen Dtn 7sf. Ex 3416. — Die Beinamen Jahves »Gott des Himmels (LXX + τῆς γῆς)« 7 und ausführlicher »Gott des Himmels und Gott der Erde« 3 kommen sonst in der Genesis, ja in der ganzen vorexilischen Literatur nicht vor; dagegen ist der Titel »Gott des Himmels« in den jüdischen Schriften aus der Perserzeit und später sehr häufig vgl. Esr 12 512 69f. 712. 21. 23 II Chron 3623 Neh 14f. 24. 20 Ps 13626 Jon 19 Tob 517 1012 Dan 218. 19. 37. 44 434; »Gott des Himmels und der Erde« Esr 511. Die Namen werden von den Juden gebraucht, wenn sie das Wesen ihres Gottes den Fremden verständlich machen wollen, so besonders deutlich Esr 511f. Neh 220 Jon 19 Dan 237. 44 סבא שׁבַּיָא) und finden sich daher auch in den Reskripten der persischen Könige au die Juden Esr 69f. 712. 21. 22 (12 Dan 434). Ebendasselbe in den neugefundenen jüdischaramäischen Urkunden vgl. Sachau, Drei aramäische Papyrusurkunden aus Elephantine I 2. 15. 28 III 3f. Kein Zweifel, daß die Juden diesen Beinamen mit Rücksicht auf ihre persischen Herren gewählt haben, vgl. Bertheau-Ryssel, Esra, Nech. u. Ester 133, Lidzbarski, Ephemeris für semit. Epigraphik I 250 f., Ed. Meyer, III 170 f. Es wird, wie mir Herr Professor Bartholomae mitteilt, der in den altpersischen Keilschriften von Darius, Xerxes und späteren Königen häufiger gebrauchte Titel Ahuramazda's »der jenen Himmel geschaffen hat, der diese Erde geschaffen hat« (vgl Weißbach und Bang, Altpers. Keilinschriften 35. 37. 39. 41 u. a.), gewesen sein, den die Juden nachgeahmt haben. Da aber der jüdische Beiname nicht Übersetzung des persischen ist, so ist wahrscheinlich, daß sie einen älteren, schon hie und da gebräuchlichen israelitischen hervorgezogen und unter den veränderten religionspolitischen Verhältnissen mit besonderer Vorliebe gebraucht Dafür spricht auch, daß es ähnliche Titel auch in den Religionen gibt, die in

unter denen ich wohne; <sup>4</sup>sondern du sollst in mein Vaterland und zu meiner Verwandtschaft ziehen und dort meinem Sohne Isaaq ein Weib nehmen! — <sup>5</sup>Der Knecht sprach zu ihm: vielleicht wird mir das Weib nicht folgen wollen in dieses Land? soll ich dann deinen Sohn in jenes Land zurückbringen, daraus du gezogen bist? <sup>6</sup>Aber Abraham sprach zu ihm: hüte dich wohl, meinen Sohn dorthin zurückzubringen! <sup>7</sup>Jahve, der Gott des Himmels, der mich aus meines Vaters Haus und meinem Heimatlande genommen hat, der zu mir gesprochen und der mir geschworen hat: dies Land will ich deinem Samen geben; der wird seinen Engel vor dir her senden, daß du dort ein Weib für meinen Sohn bekommst! <sup>8</sup>Wenn das Weib dir aber nicht folgen will, so bist du dieses Eides quitt. Nimmermehr aber bringe meinen Sohn dorthin zurück. — <sup>9</sup>Da legte der Sklave seine Hand seinem Herrn Abraham unter die Hüfte; und er leistete ihm diesen Eid. — — (Abrahams Tod.)

<sup>10</sup>Dann nahm der Sklave zehn Kameele von den Kameelen seines Herrn *und zog* und allerlei Kostbarkeiten seines Herrn zu sich, machte

älterer Zeit auf Israel eingewirkt haben. Im Babylonischen ist »König Himmels und der Erde« Beiname Bêls und Marduks vgl. Zimmern, KAT 3 373; die nordsemitischen Völker kennen, und nicht erst seit jüngerer Zeit (Lidzbarski, Ephemeris I 243 ff.), den »Himmels-Baal« (Zimmern, KAT<sup>®</sup> 357, Lidzbarski, Ephemeris II 122, Pognon, Inscriptions sémitiques de la Syrie etc. 159 ff.), der das Vorbild des israelitischen »Himmelsgottes« gewesen sein dürfte. Die Vermutung von Sievers II 301, daß die Titel an unserer Stelle späterer Zusatz seien, ist also doch wohl abzuweisen, um so mehr, als an dieser feierlichen Stelle solche Prädikate ganz am Platze sind, vgl. Westphal, Jahves Wohnstätten 227f. --พู่ § 165b. — 4 การะวิ Glosse; der Glossator denkt wohl daran, daß auch Ismael Abrahams Sohn ist. - Den höchsten Wert legt jene Kultur darauf, daß die Frau aus der Verwandtschaft genommen wird, Benzinger<sup>2</sup> 107, Rauh, Hebr. Familienrecht 12 f.; über Endogamie bei den alten Arabern vgl. Wellhausen, Nachrichten d. Gött. Ges. d. Wissenschaften 1893 437 f. Der moderne Bauer sagt: Kaufe deines Nachbarn Rind, Heirate deines Nachbarn Kind, A. l'Houet 63. - 7 Abraham bewährt noch sterbend seinen Glauben und Gehorsam (ähnliche Situationen Tob 14sff. Lk 229ff. und in den jüdischen »Testamenten«); damit ist das Motiv des Folgenden gegeben; denn die folgende Geschichte erzählt, wie Gott diesen Glauben in Erfüllung gehen läßt. - Eine ältere Zeit hat geglaubt, daß Jahve selber seinen Frommen auf der Reise bogleite 2815 464; eine spätere Zeit, die gegen dies allzustarke Hineinziehen Gottes in weltliche Dinge ihre frommen Bedenken hatte, sagt lieber, daß Jahve dazu seinem Boten Befehl gebe; weiteres vgl. zu 167. Dasselbe Motiv Ex 2320 3234 Ps 9111 Tob 517. 22. - Der mir geschworen hat«: Verweis auf 15: ähnliche Verweise 263 5024, beide sekundär; auch hier Zusatz? Dillmann, Kraetzschmar, Bundesvorstellung 62, Sievers II 302. — 3 יַקָּים \$ 75x. דּאָד \$ 126y. אַרָּה אָּבְּ \$ 109 d. - Nach 9 hat Jb Abrahams Tod erzählt.

10—32 Die Szene am Brunnen. I. Der Knecht allein 10—14. — 10 क्टू-21 om LXX vgl. Kautzsch-Socin² A. 103, ist Schreiberversehen. — -52 \*\*\* \*\*allerlei\* 29, LXX Peš Vulg -5224 Ball, Kittel, Kautzsch³. — 2722 (nicht mit Dualendung, sondern Plurdes Lokativ; oder nach § 88c \*Zerdehnung\* der Endung v7), in den Tell-Amarna-Briefen Na'rima, ägyptisch Nhrina, das Stromland, d. h. das Gebiet des mittlereu Euphrat vgl. Ed. Meyer ZAW III 307 f. und Gesenius-Buhl¹⁴. — Die Stadt Nahors wird hier nicht mit Namen genannt; 2743 2810 294 wird sie mit Harran identifiziert, unser Erzähler aber scheint diesen Namen nicht zu kennen; in solchen Zügen hat fast jede bedeutsame Erzählung ihre Besonderheit. Vom Lokalkolorit der großen Stadt Harran ist hier wie

sich auf und zog nach Aram naharaim, zur Stadt Nahors. — <sup>11</sup>Dort ließ er die Kameele sich lagern draußen vor der Stadt am Wasserbrunnen, zur Abendzeit — zur Zeit, wann die Weiber herauskommen, um zu schöpfen. <sup>12</sup>Und er sprach: Jahve, Gott meines Herren Abraham, laß mir's heute begegnen und erweise meinem Herrn Abraham Gnade! <sup>13</sup>Ich stehe hier am Wasserquell und die Töchter der Leute in der Stadt kommen jetzt heraus. Wasser zu schöpfen: <sup>14</sup>wenn ich nun zu einem Mädchen sage:

auch in der Jagob-Laban-Sage nichts zu merken, was darauf führt, daß die Verwandten Abrahams dahin erst nachträglich übertragen worden sind; ursprünglich sind sie, wie Ja (vgl. zu 12-14) und E (291) noch festhalten, nicht Städter, sondern Nomaden gewesen, vgl. Ed. Meyer, Israeliten 242 und »die Jaqob-Laban-Sage« im folgenden. - 11 Die folgende Szene ist der von 292ff. verwandt: beide Male wird die Heirat des Ahnherrn mit seiner aramäischen Base am Brunnen vorbereitet. Daß diese Stätte gerade »am Brunnen vor dem Tore« ist, ist gewiß ein Zug aus dem Leben: dahin kommen des Abends die Mädchen, Wasser zu schöpfen (I Sam 911, noch heute im Orient Sitte vgl. Dillmann und Driver); dahin werden denn auch wohl die jungen Burschen gekommen sein; da hat der Freiwerber die beste Gelegenheit, die Schönen der Stadt Revue passieren zu lassen. -»Er ließ die Kameele lagern«, die Quelle redet weder hier noch sonst von Begleitern des Knechtes, obwohl er natürlich solche gehabt haben muß (vgl. יבל 23b); es ist das wohl eine absichtliche Feinheit: der liebenswürdige Dienst, den das junge Mädchen dem Alten erweist, indem sie seine Kameele tränkt, würde allzugroß, ja töricht erscheinen, wenn neben ihm eine Schar rüstiger Männer stände. - 12-14 Das Gebet. Brautschau ist eine schwere Sache; doppelt schwierig, wenn man für einen anderen die Braut wählen soll, aber ganz übermenschlich schwer, wenn sie der Knecht für seinen jungen Herrn suchen muß. In solchem Falle, wenn der Antike die Ohnmacht des eigenen Wissens und Könnens deutlich empfindet, wendet er sich vertrauensvoll an die Gottheit: die soll durch ein Zeichen die Braut bestimmen. Über Vorzeichen in der Jahvereligion Stade, Bibl. Theol. 101 f. Der Knecht wählt sich aber ein solches Zeichen, an dem er die ganz besondere, zuvorkommende Liebenswürdigkeit des Mädchens erkennen wird: ein so freundliches Mädchen wünscht er seinem Herrn zur Ehefrau und sich selbst für seine alten Tage zur Herrin. So mischt sich hier aufs anmutigste kindliches Vertrauen zu Gott und weltkundige Berechnung. So Jb. Man beachte zugleich die Stellung, die hier die Kameele haben; sie sind ein kostbarer Besitz und stehen dem, der täglich mit ihnen umgeht, auch im Gemüte nahe; der Erzähler hält sie nicht für unwert, von ihnen ein Motiv zu nehmen, und der alte Sklave erkennt daran, wie das Mädchen die Tiere behandelt, ob sie sich wohl zur Hausfrau eignet. Auch vom Araber wird das Kameel hochgeschätzt; »kein Stoff wird in den Liedern ausführlicher behandelt als die Dromedarin«; »dem Nomaden gilt sein Vieh mehr als dem Ackerbauer«, G. Jacob, Beduinenleben 2 61 f. - Etwas anders als Jb scheint Ja die Sache dargestellt zu haben; hier sind, wie es scheint, Abrahams Verwandte Nomaden, die sehr schwer zu treffen sind. Der Knecht zieht in ihr Land und dort aufs Geratewohl an einen Brunnen; hier aber bittet er Jahve, daß er ihm das weitere, höchst mühselige und ungewisse Suchen nach Abrahams Geschlecht abnehmen und ihm gleich ein Mädchen aus der Verwandtschaft entgegenschicken möge. - 12 »Jahve, Gott meines Herren Abraham« (auch 27. 42. 48): es ist Sitte, der Anrufung Prädikate des Gottes hinzuzufügen, die das Anrecht des Betenden auf Erhörung begründen, vgl. zu 3210ff. Der Knecht beruft sich auf Abrahams nahe Stellung zu Jahve; er selber - ist die Voraussetzung - hat zu Jahve keine persönliche Beziehung, Haller 74, Benzinger<sup>2</sup> 103, Eerdmans 73. — 13 Die Bitte um ein Zeichen beginnt mit einem Satze mit אָבָה הַ הַבָּה, ebenso Jdc 637 und mit אַבָּה הַ I Sam 148; natürlich: zuerst wird die Situation angegeben, in der sich der Betende befindet. - 14 Zur Kstr. § 167 c. Der

neige deinen Krug, daß ich trinke, und sie spricht: trinke nur, aber auch deine Kameele will ich tränken, die soll es sein, die du deinem Knechte Isaaq bestimmt hast: daran will ich erkennen, daß du meinem Herrn Abraham (auch jetzt wieder) Gnade erwiesen hast.

<sup>15</sup>Ehe er noch ausgeredet hatte, kam schon Rebekka heraus, die Tochter des Bethu'el, Sohnes' der Milka, des Weibes Nahors, Abrahams Bruders; die trug den Krug auf ihrer Schulter. <sup>16</sup>Das Mädchen war sehr schön von Ansehen, eine Jungfrau (noch hatte sie kein Mann erkannt). Sie stieg zum Quell hinab, füllte ihren Krug und kam wieder herauf.

Knecht denkt, daß er diese Bitte an mehrere Mädchen richten will; diejenige, die dann antwortet: ich will auch deine Kameele tränken, soll die Braut sein. — Daß der durstige Wanderer den Eingeborenen um einen Trunk Wassers bittet, und daß sich so eine Unterredung und Bekanntschaft entspinnt, ist ein Motiv aus dem Leben I Reg 1710 Joh 47. — Der Dienst, um den der Knecht bittet, ist ein geringer, ein Schluck Wasser, die Gefälligkeit aber, die sie von sich aus erweisen soll, eine sehr große: wie manches Mal muß sie herauf und hinunter laufen, bis die durstigen Tiere getränkt sind. So wird ihre freundliche Gesinnung und ihr unverdrossener Fleiß über und über offenbar werden. Man sieht, wie der Hebräer den Fleiß des Mädchens bei der Brautwahl schätzt, Ruth 24; ebenso denkt der heutige Bauer, A. l'Houet 61. — Tie im Pentateuch auch = »Jungfrau« § 122g. 17c; Qerê Sam Tiere. — 14bß Ja; daran (mag § 135p) will er erkennen, ob der Glaube seines Herrn (7b) Währheit ist.

15. 16. 17b. 18-21a. 22. 23b. 25 Der Knecht und das Mädchen nach Jb. - 15 Rebekka kommt, noch ehe er mit dem Gebete fertig ist: diese rasche Erfüllung seines Gebetes ist ein deutlicher Beweis, daß es kein Zufall, sondern eine gnädige Fügung Jahves gewesen ist. - Für mig nach ant schlägt Kautzsch § 107c das Impf. wie 45 vor. - Der hier und 24. 47 mitgeteilte Stammbaum Rebekkas ist merkwürdig verwickelt; die Angabe der Großeltern ist 24. 47 unnötig, da sie doch nur nach ihren Eltern gefragt ist. Dazu kommt, daß der Knecht sich freut, die Tochter des Bruders seines Herrn gefunden zu haben (TR Sg. 27 wie 48), und daß Laban nach 295 der Sohn nicht Bethu'els, sondern Nahors ist. Aus alledem ist zu schließen, daß Bethu'el in 2415. 24. 47 nachträglich eingesetzt worden und daß Rebekka ursprünglich Tochter Nahors und Milkas gewesen ist; diese Einsetzung ist geschehen, um die Tradition von 24 mit 22 20-24 und mit P 2520 282. 5 auszugleichen, vgl. Mez, Harrân 19ff., Dillmann, Kautzsch 39 u. a. Hier hat der ursprüngliche Text gelautet אֶּלֶהְה מְלֶּבָה Dillmann; oben frei übersetzt. — Die Worte אָרָהָם, hier die Hauptsache, fehlen mit Recht in der Parallele 24: der Erzähler, aber nicht das Mädchen weiß, daß ihre Verwandtschaft mit Abraham in Betracht kommt. - »Den Krug auf der Schulter« (2114 Ex 1234 Jos 45): der Zug hat nicht (wie der Moderne ihn auffassen würde) lediglich malerische Bedeutung, sondern ist zugleich dazu da, die Spannung zu erhöhen: von einem Kruge hat der Alte gesprochen, das Tränken aus dem Kruge soll die entscheidende Rolle spielen; kaum hat er diese Worte gesprochen, so naht sich schon ein Mädchen, den Krug auf der Schulter; auf dies Mädchen und ihren Krug heften sich des Knechtes und unsere Augen. - 16 »Eine Jungfrau« || »kein Mann hatte sie erkannt«; die letzteren Worte sind wegen 198 wohl zu Ja, die anderen also wohl zu Jb zu nehmen. - Charakteristisch ist die Art, wie von der Schönheit des Mädchens gesprochen wird: nicht ihre Schönheit, sondern ihre Liebenswürdigkeit hat der Knecht zum Zeichen genommen; die Schönheit ist ein Geschenk, das Gottes Freundlichkeit noch hinzufügt: ernsthafte Betrachtung der Ehe. - Vorausgesetzt ist, daß das Mädchen ihr Gesicht unverschleiert trägt, Benzinger 78. - באר ist die ganze Brunnen«-Anlage: ein Loch in der Erde, nach außen durch große Steine geschützt, nach innen ausgemauert und mit einer Treppe versehen, die nach unten zur eigentlichen

17 Da' lief ihr der Knecht entgegen. Er sprach: laß mich doch etwas Wasser aus deinem Krug trinken. 18Sie entgegnete: trinke, Herr! und ließ eilends den Krug hernieder auf ihre Hand und gab ihm zu trinken. 19 Und als sie ihm satt zu trinken gegeben, da sprach sie: nun will ich auch deinen Kameelen schöpfen, bis sie sich satt getrunken haben. 20 Damit leerte sie eilends den Krug in den Trog; lief nochmals zum Brunnen zu schöpfen, und schöpfte so allen seinen Kameelen. 21 Der Mann aber schaute ihr verwundert zu und sprach kein Wort, um zu erkennen, ob Jahve seiner Reise Glück gegeben habe oder nicht. - 22 Als sich nun die Kameele satt getrunken hatten, nahm der Mann einen goldenen Ring, einen halben Segel schwer, 'und legte ihn ihr an die Nase' und zwei Spangen an ihren Arm, die waren zehn Segel Gold schwer. 23 Und sprach zu ihr: wessen Tochter bist du? das tu mir kund. Ist in deines Vaters Hause Raum für uns zu übernachten? 24Sie sprach zu ihm: ich bin die Tochter B'thu'els, des Sohnes der Milka, der Ehefrau des Nahor. 25Sie sprach zu ihm: Wir haben Stroh und Futter die Menge und auch Raum zu übernachten. 26Da neigte sich der Mann, fiel vor Jahve nieder 27 und sprach: gepriesen sei Jahve, der Gott meines Herrn Abraham, der seine Gnade und Treue meinem Herrn (auch heute) nicht entzogen hat: mich hat Jahve ja geraden Weges zum Hause des 'Bruders' meines Herrn geführt!

<sup>28</sup>Das Mädchen aber lief hin und erzählte diese Worte in ihrer Mutter Hause. <sup>29</sup>Nun hatte Rebekka einen Bruder, der hieß Laban; Laban lief zu

Quelle 7: führt: daneben ein steinerner Trog; vgl. Benzinger 207. — Von 16b an wird mit Willen sehr ausführlich erzählt: der Knecht und wir mit ihm beobachten jede einzelne Handlung der Jungfrau in größter Spannung: wird sie es sein? Retardation unmittelbar vor der Entscheidung wie 225-10 4412. Darum spricht sie das lösende Wort auch nicht sofort nach seiner Bitte 17, sondern erst als er sich satt getrunken hat 19. -Die weitere Erzählung 20, daß sie auch sofort alle Kameele getränkt habe, dient dann dazu, das Zeichen sicher und übersicher zu stellen. Die ganze Szene muß langsam und voller Bedeutung gesprochen werden; den Hauptton tragen 19aß und 20b. - הקיבה 18. 20. Die Schnelligkeit des Mädchens, hier und im folgenden, zeigt ihre Liebenswürdigkeit. Solche Schnelligkeit 1st zugleich ein einfaches und sehr beliebtes Mittel der Erzähler. um den Zusamenhang straffer zu schließen: wir sollen uns vorstellen, daß die folgende Handlung lückenlos an die vorhergehende anschließt vgl. 15. 17. 22. 28. 30. 33. 52. - Während bisher das Erstaunen auf seiten des Knechtes war 21a (משתאה verschrieben aus השחתה, Ball? stat. cstr. vor der Praep. § 130a), ist es nun auf seiten des Mädchens 22: denn nun überreicht ihr »der Mann« ein Geschenk, so gewaltig groß - etwa 472 Mk. wert, Benzinger 2 201 -, daß es mit der erwiesenen Gefälligkeit in gar keinem Verhältnisse stehen würde; was mag das bedeuten sollen? Über Nasenringe vgl. Benzinger2 83, über Nasen- und Ohrringe bei den Arabern G. Jacob, Beduinenleben 48. - Man lese hinter right nach Sam אַליאַפּס על־אַפּע nach Sam אָלי אָני vgl. 47. Nach אַלְיצָי ist אָלָל zu ergänzen § 134 n. — 23b Der Knecht hält viel zu sehr auf Sitte und Anstand, um hier am Brunnen, dem Mädchen gegenüber von seinen Absichten zu sprechen: das gehört sich im Hause, bei ihren Verwandten. Darum fragt er jetzt nach Quartier. בַּית־אָבִיק acc. loci § 118g. — 25 Sie aber ist wiederum so freundlich (und jetzt zugleich so klug), ihm auch Stroh und Futter anzubieten. Der gastfreie-Wirt preist sein Nachtquartier, G. Jacob, Beduinenleben 2 86. -

dem Manne an den Quell. <sup>30</sup>Sobald er aber den Nasenring sah und die Spangen an seiner Schwester Armen, und als er Rebekkas Worte hörte, die der Mann zu ihr gesagt habe, ging er zu dem Manne; der stand noch immer bei den Kameelen am Quell. <sup>31</sup>Er sprach 'zu ihm': komm herein, du Gesegneter Jahves! Warum stehst du draußen? Ich habe schon das Haus aufgeräumt und einen Raum für die Kameele! <sup>32</sup>So 'brachte' er den Mann ins Haus, zäumte die Kameele ab und gab den Kameelen Stroh und Futter und Wasser für ihn und seine Männer, die Füße zu waschen.

<sup>33</sup>Als ihm aber Essen vorgesetzt wurde, sprach er: ich esse nicht, bis ich meinen Auftrag ausgerichtet habe. Er sprach: so rede! <sup>34</sup>Er sprach: ich bin Abrahams Knecht. <sup>35</sup>Jahve hat meinen Herrn überaus gesegnet, daß er sehr reich geworden ist: er hat ihm Schafe und Rinder gegeben, Silber und Gold, Knechte und Mägde, Kameele und Esel. <sup>36</sup>Sara, meines

Zwischen 25 und 30 fehlt in Jb eine kurze Notiz || 28f.: sie läuft eiligst nach Hause: sie will dort die Bitte des Mannes, bei ihnen zu übernachten, bestellen und brennt darauf, ihre Geschenke zu zeigen. - 30. 31. 32a. b. a Der Knecht und Laban am Brunnen nach Jb. Mit Humor erzählt die Sage jetzt von Labans Eigennutz: Gold sticht ihm in die Augen; wer so viel Gold zeigt, ist ihm tausendmal willkommen; er ist ganz aufgeregt und überstürzt sich in Höflichkeiten, um ja nicht den schätzenswerten Besuch zu verlieren (Sam בראיה: 30 Spurrell, Ball). Die Gestalt Labans ist hier nach dem Vorbilde der zweifellos älteren Jagob-Laban-Sage gezeichnet, Haller 116. - »Jahves Gesegneter« 31 muß er sein, weil er viel Gold hat: eine naive, drastische Art, Gottes Gnade festzustellen; dies ist aber nicht nur Labans Theologie, sondern zugleich die Meinung des Erzählers 1b. 35. - Daß auch Laban von »Jahve« spricht, ist wohl nur Naivität der Sage. - 31 אמר + באמר LXX Peš Vulg, Kittel. - 32a Man lese mit Olshausen nach Vulg רבא אדר. — 17a. 21b. 23. 24. 26. 27 Der Knecht und das Mädchen nach Ja; vom Anfang ist nur ein Sätzchen in 16 erhalten. Der Zusammenhang ist oben erklärt. -24 Der ursprüngliche Text hat gelautet לְּהָה פָּנֶּה פָּנֶה פָּנֶה פָּנָה פָּנָה פָּנָה פּנָה פּנִה פּנָה פּנְה פּנּה פּנְה יה פּנְהְיה פּנְהְיה פּנְה פּיה פּיה פּיה פּיה פּיה פּ zuerst nach der Mutter; Voraussetzung dabei ist, daß ihr Vater tot ist; darum läuft sie 28 zum »Hause der Mutter«, und darum ist ihr Bruder das Haupt der Familie 50. 53. 55. 60: dies in beiden Varianten. - 26f. Der Knecht ist aufs freudigste überrascht (अन्तर्भः, in ähnlicher Situation Jdc 715): irgend eine Verwandte seines Herrn hat er suchen wollen; jetzt hat ihm Jahve die allernächste Verwandte hergeführt! Die Base gilt als die gewiesene Frau des Vetters 2919. — Über das vorausgestellte אָנֵל vgl. § 135e. Für אַנַר gewiesene gewiesene Frau des Vetters אָנוֹר אַנוֹלָי 27 lese man mit LXX Peš Vulg wie 48 78, vgl. zu 15. - Voraussetzung ist, daß der Knecht den Stammbaum seines Herrn im Kopfe hat. — 28. 29. — — 32bβγ Der Knecht und Laban nach Ja. Das Motiv, weshalb das Mädchen nach Hause läuft, ist hier ein anderes als bei Jb: überaus erstaunt über die Frage, mit der sie überfallen wird 23a, noch mehr über das Dankgebet des »Maunes« 26f., in dem er sich schließlich als Knecht ihres Oheims zu erkennen gibt, läuft sie eiligst zu ihrer Mutter, um ihrem Herzen Luft zu machen: das ist höchst naturwahr gedacht.

33-49 Die Erzählung des Knechtes soll Jahves Autorität für die Werbung einsetzen. An solchen Wiederholungen erfreuen sich die späteren Erzähler; als Stilregel gilt, nicht wörtlich zu repetieren, sondern kleine Variationen anzubringen vgl. die Einleitung § 3, 20. LXX, ohne Feingefühl für den Stil, hat den zweiten Bericht mehrfach nach dem ersten verändert. — 33 stellt die Gewissenhaftigkeit des treuen Knechtes dar, dem sein Auftrag über Essen und Trinken geht vgl. 55f. — Qerê Sam

Herrn Weib, hat meinem Herrn noch in 'seinem Alter' einen Sohn geboren: dem hat er all sein Gut übergeben. 37 Nun hat mein Herr mir den Eid abgenommen und gesagt: du sollst meinem Sohne kein Weib nehmen von den Töchtern der Kanaanäer, in deren Lande ich wohne. 38 Wahrlich, du sollst zu meines Vaters Hause ziehen und zu meinem Geschlechte und dort meinem Sohne ein Weib nehmen. 39Ich sprach zu meinem Herrn; vielleicht wird mir das Weib nicht folgen? 40Da sprach er zu mir: Jahve, 'der vor mir einhergegangen ist', wird seinen Engel mit dir senden und dir Glück zur Reise geben, daß du für meinen Sohn ein Weib bekommst aus meinem Geschlechte und meines Vaters Hause. 41 Dann bist du meines Eides quitt: wenn du zu meinem Geschlechte kommst, und sie dir sie nicht geben, so sollst du meines Eides quitt sein. — — (Abrahams Tod erzählt.) — 42 Als ich nun heute zum Quell kam, sprach ich: Jahve, Gott meines Herrn Abraham, wenn du wirklich Glück meiner Reise geben willst, auf der ich jetzt bin, -43ich stehe hier am Wasserquell; wenn ich nun zu einer Dirne, die herauskommt zu schöpfen, sage: laß mich etwas Wasser trinken aus deinem Kruge, 44 und sie sagt zu mir: trinke du, aber auch deinen Kameelen will ich schöpfen: das soll das Weib sein, das Jahve meines Herrn Sohne bestimmt hat, - 45 Ehe ich noch bei mir ausgeredet hatte, kam schon Rebekka heraus, mit dem Kruge auf der Schulter, stieg zum Quell hinab und schöpfte. Als ich nun zu ihr sprach: gib mir zu trinken, 46 da ließ sie den Krug eilends hernieder und sprach: trinke. und auch deine Kameele will ich tränken. So trank ich, und sie 47 Und ich fragte sie und sprach: wessen tränkte auch meine Kameele. Tochter bist du? Sie sprach: die Tochter Bethu'els, des Sohnes Nahors, die ihm Milka geboren hat. Da legte ich ihr den Ring an die Nase und die Spangen an die Arme. 48 Da neigte ich mich und fiel vor Jahve nieder und pries Jahve, den Gott meines Herrn Abraham, der mich den rechten Weg geführt batte, um die Tochter des Bruders meines Herrn für seinen Sohn zu holen. 49 Nun aber, wenn ihr meinem Herrn wirklich Gnade und Treue beweisen wollt, so tut es mir kund; wo nicht, so tut es mir auch kund, daß ich mich zur Rechten oder zur Linken wende.

17

Jahve selber! Wir können dir weder Ja noch Nein sagen. <sup>51</sup>Rebekka steht dir zur Verfügung; nimm sie und geh, daß sie das Weib des Sohnes deines Herrn werde, ganz wie Jahve entschieden hat. — <sup>52</sup>Sobald Abrahams Knecht ihre Worte hörte, fiel er vor Jahve nieder auf den Boden; <sup>53</sup>dann zog der Knecht silbernes und goldenes Geschmeide und Gewänder hervor und schenkte sie Rebekka; und auch dem Bruder und der Mutter schenkte er Kleinodien.

54Dann aß und trank er samt den Männern, die bei ihm waren, und sie blieben da über Nacht. Den andern Morgen, als sie aufgestanden waren, sprach er: entlasset mich zu meinem Herrn. 55Aber ihr Bruder und ihre Mutter sprachen: laß das Mädchen noch 'zwei' oder zehn Tage bei uns bleiben; dann magst du ziehen! 56Er aber sprach zu ihnen: haltet mich nicht auf; Jahve hat ja Glück zu meiner Reise gegeben; entlasset mich, daß ich zu meinem Herrn

schrieben aus siegfried-Stade s. v. ==== 4) wende«, soll wohl heißen: daß ich mich so oder so danach richte.

50-60 Die Annahme des Antrages und Rebekkas Entlassung. 50 a harren fällt auf, da nach 29. 53. 55 Rebekka nur einen Bruder (Laban) besitzt, während Bethu'el nach dem Glossator in 15. 24. 47 der Vater Rebekkas ist, der aber hier doch nicht hinter seinem Sohne Laban genannt werden könnte. Man löst diese Schwierigkeiten wohl am leichtesten, indem man Bethu'el auch hier für eine, allerdings sehr ungeschickte Zutat hält, Dillmann, Ball u. a. Ursprünglich mag hier agestanden haben vgl. 55, Holzinger, Sievers II 304. Bruder und Mutter bestimmen über das Mädchen, da der Vater tot ist. - 50b Sie wissen weder Gutes noch Böses d. h. nichts (31 24. 29 Num 2413 u. a.) zu sagen: nicht »Nein«, wegen des großen Reichtums Isaaqs, nicht »Ja«, wegen der ungeheueren Entfernung, in die sie das Mädchen schicken sollen. Der Red. hat das Wort in dem Sinne genommen: wir können gar nichts dazu sagen, da Jahve schon gesprochen hat. - 51 »Gesprochen« hat Jahve durch das Zeichen. - 53 Daß die Familie des Bräutigams an die Braut und an die Familie der Braut Geschenke gibt, ist herkömmliche Sitte vgl. Benzinger2 106. Die Geschenke an die Verwandten sind Rest eines früheren »Brautkaufs«, werden hier aber kaum mehr als solcher gefühlt. Ganz dasselbe auch bei den Arabern, die gleichfalls neben dem Kaufpreis (G. Jacob, Beduinenleben 2 57) ein Geschenk an die Braut kennen, und bei denen die ursprüngliche Bedeutung des Kaufens der Braut schon in alter Zeit abgeschwächt worden ist vgl. Nowack, Archäol. I 155. Ein Geschenk an die Braut auch 3412 und im Gesetz des Hammurabi § 159f., Jastrow, Rel. Bab. u. Ass. I 59, Benzinger2 106. In Jb ist in unserem Text von Geschenken an die Verwandten überhaupt nicht die Rede; indes wozu sind die vielen Kameele mitgenommen, als dazu, den אונים (Brautpreis) mitzubringen? und ein habsüchtiger Mann wie Laban wird seine Schwester nicht ohne großen Entgelt ziehen lassen; die Erzählung hiervon ist wohl weggefallen, weil dasselbe schon in der Variante 53 gesagt worden war. Daß in dieser Erzählung die Eheschließung nur ein Geschäft wäre, das mit »harter Nüchternheit« geschlossen würde (holzinger), darf man sicherlich nicht behaupten; von einem eigentlichen Kaufen ist hier nicht die Rede, sondern von Geschenken, und die Erzählung meint, daß eine wahre Ehe, in welcher der Mann die rechte Frau bekommt, die er lieb haben kann 67, im Himmel geschlossen wird. Nachdem man in früheren Zeiten alle möglichen dogmatischen und sittlichen Feinheiten im AT gefunden hat, beginnen jetzt einige Forscher, um ja nicht die Zeiten zu verwechseln, das alte Israel zu roh zu zeichnen. - 55 f. Daß der Knecht, eben angekommen, so schon wieder zum Aufbruch drängt, ist besonders für orientalische Sitte sehr auffällig (Frankenberg GGA 1901 S. 694); der Knecht drängt so, um seinen Herrn noch am Leben anzutreffen; dasselbe 33. Ein ziehe. <sup>57</sup>Sie sprachen: wir wollen das Mädchen rufen und sie selber befragen. <sup>58</sup>So riefen sie Rebekka und sprachen zu ihr: willst du mit diesem Manne ziehen? Sie sprach: ich will es. <sup>59</sup>Also entließen sie ihre Schwester Rebekka samt ihrer Amme, dem Knechte Abrahams und seinen Männern. <sup>60</sup>Da segneten sie Rebekka und sprachen zu ihr:

Unsere Schwester, du, werde zu zehntausendmal Tausenden!

Dein Same erobere seiner Feinde Tor!

<sup>61</sup>Rebekka aber machte sich auf samt ihren Mädchen, sie setzten sich auf die Kameele und folgten dem Manne. Da nahm der Knecht Rebekba und zog — — — — [Ankunft bei Isaaq, wo er Abrahams Tod hört.]

62 Isaaq aber war 'in die Steppe' von Be'er lahaj ro'i gezogen und wohnte im Lande Negeb. 63 Als Isaaq nun einmal ausgegangen war, da der Abend nahte, um auf dem Felde 'sich zu ergehen', und die Augen aufhob, da sah er: Kameele kamen daher. 64 Und als Rebekka ihre

freundlicher Zug ist dann, daß sich Mutter und Bruder so rasch nicht von dem Mädchen trennen können. Der Erzähler führt dies Motiv ein, weil es die Handlung verlängert. Dasselbe Motiv Tob 819. - Bei קרים fehlt eine Angabe der Zahl; weshalb Olshausen, Ball, Kautzsch<sup>3</sup> nach Sam Peš vermuten, daß ביות 2914 (oder בית Dtn 2113) davor ausgefallen sei; leichter ist es, mit Sievers II 304, Cheyne 348f. ציפים >zwei Tage« (Hos 62) zu lesen. - 57 Hier ist die Verschmelzung der beiden Varianten besonders gut gelungen. - Interessant für die Heiratssitte sind diese Angaben von Jb: für gewöhnlich wird das Mädchen, wenigstens offiziell nicht gefragt; der Antrag wird in ihrer Abwesenheit angebracht; bei einer so schwierigen Frage aber, wo sie so weithin verheiratet werden soll, überläßt man ihr ausnahmsweise die Entscheidung. — 59 »Ihre Schwester«, ebenso »unsere Schwester« 60, wie seure Tochter« 348. - Als Ausstattung erhält die junge Frau ihre Amme: eine freundliche Sitte: das Weib, das ihr von frühester Kindheit an nächst der Mutter die Liebste und Vertrauteste gewesen ist, begleitet sie nun auch unter das fremde Dach. - E nennt die Amme Debora 35s. - 60 Der Segenspruch bei der Eheschließung wie Rt 411f. Tob 712. Der Segen in Versen (zwei »Vierern«), vielleicht als Brautlied zu denken. רָבֶּבֶה Wertspiel zu רָבָּקָה, vgl. die ähnliche Stelle 498. — Die Worte sind sehr allgemein; der Erzähler weiß von Rebekka nur, daß sie eine Ahnfrau Israels ist; die etwaige ursprüngliche Bedeutung der Gestalt ist ihm unbekannt. — Der Wunsch für die Neuvermählte, daß sie viele Kinder bekomme, scheint dem überzarten modernen Geschlecht allzu derb: dem antiken schien er sehr natürlich; und die junge Frau hörte damals nichts lieber als dies. — 61-67 Aufbruch und Ankunft bei Isaaq. 61 Hinter מַבַּלָּה fehlt (vgl. 10) die Angabe des Ziels, wohl: nach Hebron. Dort hört der Knecht von Isaaq, daß Abraham inzwischen gestorben ist Ja; Fortsetzung 66. - 62 Isaaq war (inzwischen, während der Knecht auf der Reise war) fortgezogen. - אָ gibt kaum Sinn; am einfachsten liest man, aber ohne Sicherheit, mit Dillmann, Kittel u. a. יְּרָבֶּר nach Sam (LXX) בַּהָּבֶב. Eine weitere Schwierigkeit ist, daß sich sza und b widersprechen, denn der Negeb liegt nach Num 13 17. 22 (anders Jos 15 23 P) nördlicher als Be'er lahaj ro'i, Ed. Meyer, Israeliten 253. Darf man annehmen, daß 62a Korrektur nach 2511b ist? Anders Ed. Meyer, Israeliten 253. 323 A. 4°, der eza auf Ismael bezieht vgl. oben S. 190. — 63 ff. Die Bedeutung von לשות an dieser Stelle ist unsicher: um zu klagen, nachzudenken, zu beten? Peš ישרט »um sich zu ergehen«. - Die folgende Szene empfindet der Hebräer als eine interessante Abweichung von der gewöhnlichen Art der Heimführung. -64ff. Auch hier wird noch einmal betont, was Rebekka von sich aus getan hat. - 64 Sie springt vom Kameel; höfliche Begrüßung des Vornehmen I Sam 2523 II Reg 521 Augen aufhob und Isaaq sah, ließ sie sich vom Kameele fallen <sup>65</sup> und sprach zu dem Knecht: wer ist der Mann dort, der uns auf dem Felde entgegen kommt? Der Knecht sprach: das ist mein Herr. Da nahm sie ihren Schleier und verhüllte sich. <sup>66</sup>Der Knecht aber erzählte Isaaq alles, was er ausgerichtet hatte. <sup>67</sup> Und Isaaq führte sie ins Zelt seiner Mutter Sara. Er aber nahm Rebekka, und sie ward sein Weib. Und er gewann sie lieb. So tröstete sich Isaaq über seine Mutter. <sup>25</sup> <sup>11b</sup> Und Isaaq nahm Wohnung bei Be'er laḥaj ro'i.

### 32. Söhne Q<sup>o</sup>turas 251—6. 11b J<sup>r</sup>.

¹Abraham aber nahm nochmals ein Weib, die hieß Qetura. ²Die gebar ihm Zimran und Joqšan, Modan und Midjan, Jišbaq und Šuah. ³Joqšan zeugte Šoba und Dodan. Die Söhne Dodans waren die 'Aschschuriter, Lotuschiter und Lovummiter. ¹Die Söhne Midjans sind 'Epha und 'Epher, Hanoch (Henoch), 'Abida' und 'Elda'a. Alle diese sind Söhne Qeturas.

<sup>5</sup>Abraham aber übergab all sein Gut dem Isaaq. <sup>6</sup>Den Söhnen der Kebsweiber aber, die Abraham hatte, gab Abraham Geschenke und sandte sie noch zu Lebzeiten fort von seinem Sohne Isaaq nach Osten hin, ins Land des Ostens. — — (Abrahams Tod.) <sup>11b</sup>Und Isaaq nahm Wohnung bei B<sup>e</sup>'er laḥaj ro'i.

Das Stück gehört jedenfalls nicht zu P, der Šeba und Dedan anders ableitet 107 und der 25e nur von Isaaq und Ismael weiß. Es enthält Teile der vorhergehenden Geschichte: 255 aus Jb, ursprünglich nach 241, und 11b aus Ja, ursprünglich nach 2467. Auch der Sprachgebrauch zeigt, daß das Stück zu Ja gehört: La vol. 1029 919. Anderseits stimmt es mit keiner der beiden Rezensionen von 24 überein: es redet noch von Heirat und Kindern Abrahams, während Abraham nach beiden Rezensionen in 24 bereits dem Tode nahe ist, nur einen Sohn hat und schließlich gestorben ist. Das Stück wird also von einer späteren Hand in J stammen vgl. S. 161. Diese spätere Hand in J beabsichtigt, an dieser Stelle Qeturas Kinder nachzutragen 1—4. Zugleich aber lag dem Einsetzer daran, zu zeigen, daß nicht jene Kebskinder, sondern nur Isaaq Abrahams Erbe gewesen ist 5.6. Um diese Zusätze anzubringen, entnahm er einzelne Sätze aus 24: am Ende von 6 muß er Abrahams Tod erzählt haben, eine Notiz, die später durch die Parallele aus P verdrängt worden ist. — Seinem Charakter und seiner literarischen Stellung nach ist das Stück mit 2220—24 verwandt; eine geographisch-ethnologische Tabelle in genealogischer Form« (Ed. Meyer). Die Gestalt der Qetura ist slediglich er-

funden, um den Stämmen des Südostens, die man an Abraham anknüpfen wollte, eine Mutter zu geben« und daher schwerlich ein Stammesname (Ed. Meyer); dagegen ruhen die Namen der von ihr abgeleiteten Stämme natürlich auf Tradition. Eine andere Tradition über die Abkunft Šobas 1028 J.

Wie 2220—24 so ist auch dies Stück glossiert worden: sb bringt Völkernamen im Plural, die noch I Chron 132f. fehlen, während die übrigen Namen im Singular auftreten; vgl. oben S. 85. Nimmt man diese Pluralnamen heraus, so ergeben sich 11 Völker; ursprünglich wird auch hier die Zwölfzahl beabsichtigt gewesen sein. — »Nach Osten hin« und »ins Land des Ostens« sind handschriftliche Varianten.

Von den genannten Völkern sind uns wohlbekannt die Midianiter (ursprünglich östlich vom älanitischen Meerbusen in der Nähe des »Sinai«, dann in der »Richterzeit« vom Ostjordanlande aus in Kanaan einfallend), die Sabaeer (ein berühmtes Handelsvolk im südlichen Arabien) und die Dedaniter (gleichfalls Handel treibend, neben den Sabaeern genannt, ursprünglich wohl in der Nähe von Edom). - ימיר, von ימיר eine Art Hirsch oder Ziege Dtn 145: die Gleichsetzung mit Ζαβραμ (?), Stadt bei Mekka, wird von Ed. Meyer 318 A. 2 bestritten, da wir schwerlich so weit nach Süden gehen dürfen. - Joqšan, Variante zu Joqtan 1025ff.? - Jišbaq stellt Friedr. Delitzsch, Zeitschr. f. Keilschriftforschung II 92 mit dem Lande Jasbuq, etwa in Nordsyrien zusammen, das in der Monolith-Inschrift Salmanassar II. I 54 (= KB I 158/159) erwähnt wird. - Suah Job 2 11 = assyrisch Sühu am Euphrat bei Karkamiš vgl. Friedr. Delitzsch, Paradies 297f., aber auch Hiob S. 139. - Die Aššurim, nicht mit den Assyrern zu verwechseln, nach Gen 2518 an der Grenze Ismaels; dies Assur ist vielleicht auch Num 2422.24 Ps 839 gemeint; vgl. Hommel, Altisr. Überl. 238 ff., Aufs. u. Abh. 277 ff., Winckler KAT 3 151. -חברית Jes 606 (neben Midjan) = assyrisch Hajapa. - Hanoch zugleich Name des Urahnherrn und seiner Stadt sowie eines Geschlechtes in Ruben vgl. oben S. 50. - 'Abida' ist Personenname und im Minäischen bezeugt; hier ist also ein Stamm nach seinem Häuptling benannt; ebenso liegt die Sache wohl bei 'Elda'a (Ed. Meyer 308. 318). - Es handelt sich also um Stämme, die wir »Araber« nennen würden. — Über diese und die anderen Namen vgl. Dillmann, Gesenius-Buhl 14 nnd Ed. Meyer, Israeliten 307 f. 312 ff.

## Die Abrahamgeschichte bei P.

### Die Abrahamgeschichte bei P

enthält folgende Stücke:

1) Notizen über Abrahams und Lots Wanderung nach Kanaan 124b. 5 und Trennung 136. 11b. 12a. bα, über Lots Rettung 1929a. bα und über Ismaels Geburt 161a. 3. 15. 16. — Es fehlt am Anfang die Überschrift; doch vermutet Eerdmans 22, daß auch 1127. 31. 32 (Abrahams Familie und deren Auswanderung aus Ur-Kasdim) zum Abraham-Stück gehören und die Überschrift \*dies ist der Stammbaum Abrams« getragen haben vgl. oben S. 157. Nach 1929 fehlt wohl eine Angabe über Lots Söhne. — Die Notizen des P entsprechen im allgemeinen der Tradition des J, und zwar des J\* (Wanderung, Trennung, Lots Rettung) und J\* (Ismael). Die Stellung der Geschichten ist im allgemeinen dieselbe wie in J: charakteristisch ist, daß die Sage von Lots Trennung auch hier der Auszugsage unmittelbar folgt. Man sieht, daß auch die Reihenfolge der Sagen in der Tradition im allgemeinen festgestanden hat; doch scheint die Sodomsage, die bei J der Ismaelsage folgt, in P's Vorlage ihr vorangegangen zu sein.

2) Ein größeres Stück über Gottes Bundesschließung mit Abraham 171—14 und Isaaqs Verheißung 15—22; daran schließen sich Notizen über Ismaels Beschneidung

1723-27 und über Isaaqs Geburt und Beschneidung 211b. 2b. 3. 4. 5. Der erste Abschnitt entspricht am meisten der Erzählung 15 bei Jb (und E), wo gleichfalls beide Motive, Bundesschließung und Verheißung eines Sohnes, verbunden sind. Doch ist die Stellung beider Motive bei P die umgekehrte als die von 15, aber derjenigen zu vergleichen, die diese Motive im Zusammenhang des Ja haben, wo dem Abraham zunächst verheißen wird, daß er ein großes Volk werden 122 (Ja), und daß sein Same das Land besitzen solle (127 Ja), und erst nachträglich, doß er einen Sohn haben werde (1810 Ja). P wird diese auffällige Reihenfolge also nicht erfunden, sondern seiner Vorlage entnommen haben. In der Vorlage des P werden die beiden Gottesreden 1) über die Bundesschließung, 2) über Isaaqs Geburt zwei verschiedene Geschichten gewesen sein, die P in eine zusammengezogen hat. - Ferner setzt auch 1717. 21 (Verheißung Isaaqs) eine Erzählung voraus, die der des Ja 1812. 14 ähnlich gewesen sein muß. Auch die Umnamung Abrahams und Saras (aber wohl kaum die Einsetzung der Beschneidung) hat P wohl in seiner Vorlage gelesen, die demnach mit Ja schwerlich identisch ist. Dazu hat Panderen Stoff beigemischt, den er einer anderen Sage entnommen hat: 1720 spielt an die Ismaelsage an; diese Sage kennen wir aus Jb 16 und E 21. - Der Satz von Isaags Geburt 21.1b steht dem von Jb (Jr?) 211a dem Wortlaut nach sehr nahe.

- 3) Das zweite größere Stück des P, der Erwerb der Machpela-Höhle und Saras Begräbnis, 23, hat in den anderen Quellenschriften keine Parallele. Das Stück ist (nicht viel anders als die Bundesschließung 17, in der gar nicht gehandelt, sondern nur gesprochen wird) eigentlich keine »Geschichte« zu nennen und also, so wie es ist, nicht für eine alte Sage zu halten. Nach altem Sagenstil kann ein solches Stück wohl nur ein Teil einer Sage oder, wenn es für sich steht, eine »Notiz« sein, vgl. die Notiz vom Erwerb des Feldes bei Sichem durch Jaqob 3319f. P wird in seiner Vorlage die Tatsache des Erwerbs der Höhle und die Namen als eine solche Notiz vorgefunden und daraus dann seine weitläuftige Erzählung gesponnen haben.
- 4) Abrahams Tod und Begräbnis 257—11a, eine Notiz, wie sie am Schluß jeder Geschichte Abrahams stehen muß, von P ausgesponnen.
- 5) Ismaels Stammbaum 2512—17, ohne Parallele aus sonstigen Quellen (soweit sie erhalten sind); die Namen der zwölf Stämme sind sicherlich Tradition und von P vorgefunden.

Das Ergebnis ist, daß P's Vorlage mit keiner unserer Quellen identisch ist; am nächsten steht sie unserem »Ja«, doch hat P auch Elemente, die wir aus Jb und E kennen; außerdem Traditionen, die uns sonst nicht bezeugt sind. — P hat hier noch energischer eingegriffen als in der Urgeschichte. Aus den meisten der Sagen hat er nur Notizen gebrauchen können; ausführlich gibt er nur die Gottesoffenbarung 17 und den Kauf der Höhle 23: beides sind (23 wohl stärker als 17) Neubildungen des P, aber auf Grund der Angaben seiner Vorlage.

# 33. Abrahams Wanderung nach Kanaan, Trennung von Lot und Ismaels Geburt 12 4b. 5 13 6. 11b. 12a. bα 19 29a. bα 16 1a. 3. 15. 16 P.

12 46 Abram war 75 Jahre alt, als er aus Charran zog; 5da nahm Abram Saraj, sein Weib, und Lot, seines Bruders 'Haran' Sohn, und alle Habe, die sie gewonnen hatten, und alle Seelen, die sie in Charran erworben hatten; so zogen sie aus, um ins Land Kanaan zu ziehen. Und sie kamen ins Land Kanaan.

Abrahams Wanderung nach Kanaan, Trennung von Lot und Ismaels Geburt 124b. 5 136. 11b. 12a. b $\alpha$  1929a. b $\alpha$  161a. 3. 15. 16.

I. Der Auszug Abrahams 12, 4b. 5. Für P beweist die Chronologie 4b, die Ausdrücke בְּכֵשׁ und בְּכֵשׁ 5, הַכֵּשׁ 5 bei der Auswanderung wie 1131 u. a. — Über die

13 Mber das Land ertrug sie nicht, daß sie beisammen bleiben konnten; benn ihre Habe war groß; so konnten sie nicht beisammen bleiben. <sup>11b</sup>So trennten sie sich von einander: <sup>12a</sup>Abram blieb im Lande Kanaan, <sup>ba</sup>und Lot wohnte in den Städten des Gaues. 19 <sup>29</sup>Als aber Gott die Städte des Gaues vernichtete, da gedachte Gott an Abraham, und er geseitete Lot hinweg aus der Zerstörung, als er die Städte zerstörte, in denen Lot gewohnt hatte.

16 <sup>12</sup> Saraj, Abrams Weib, hatte ihm keine Kinder geboren; <sup>3</sup>da nahm Saraj, Abrams Weib, die Üghpterin Hagar, ihre Magd, nachdem Abram zehn Jahre im Lande Kanaan gewohnt hatte, und gab sie ihrem Manne zum Weibe. <sup>15</sup>Da gebar Hagar dem Abram einen Sohn, und Abram nannte seinen Sohn, den ihm Hagar geboren hatte, Ismael. <sup>16</sup>Abram war 86 Jahre alt, als Hagar Jsmael

dem Abram gebar.

Motive des Auszugs scheint P nichts gesagt zu haben: »bloß subjektive« Frömmigkeit schätzt dieser Kirchenmann gering. Dafür gibt er — was ihm viel wichtiger ist — die Datierung der objektiven Tatsache des Auszugs. Eine Theophanie scheint P hier nicht erzählt zu haben; er hat alles, was er über die Abrahamoffenbarung zu sagen hatte, in 17 zusammengetragen. Während Abraham nach J zunächst in eine ungewisse Ferne auszieht und erst in Kanaan selber erfährt, daß er am Ziele ist (vgl. oben S. 165f.), ist nach P Kanaan von Anfang an Abrahams, ja schon Terahs (1131) Reiseziel: auch hier ist J bei weitem geistvoller als P. — 5 Vor verst vermissen Holzinger und Sievers II 263 in dem sehr genauen P mit Recht den Namen per vermissen Holzinger und Sievers II 263 in dem sehr genauen 366, Spurrell, Gesenius-Buhl 4 c. — ver verst ständige Bezeichnung des Landes im Unterschied vom Volke Kanaan in allen Prosaquellen, also nicht für P charakteristisch, gegen Dillmann 217, Holzinger, Hexateuch 340 mit Sievers II 266f. —

II. Trennung und Rettung Lots 13, 6. 11 b. 12a. ba 19, 29a. ba. Auf P führen für 136 כלים und die Analogie von 367; auch der Schlußsatz »sie konnten nicht beisammen bleiben« gehört nicht zu J vgl. oben S. 174. 1311b kommt nach 11a (J) zu spät und muß also zu P gehören. Auch 12a, das bei J leichter als bei P entbehrt werden kann, und 12bα (בְּרַ הַּלְּבֶּר חָיַר, auch 1929 | J הַרְבֵּן 1311a) stammen wohl aus P. Die P zugewiesenen Sätze bilden einen guten Zusammenhang. - Auch hier hat P nur die nackten Tatsachen der Sage entnommen; alles Konkrete, besonders der Streit der Hirten und Lots Eigennutz, aber auch Abrahams Friedfertigkeit, fehlt; und von der mitklingenden Stimmung der Sage, der Schadenfreude (vgl. oben S. 176), ist nichts mehr zu merken. -13,6 בַּשָּׁבֵּה Sam Ball, Sievers II 266, Kittel. — An 1312bα schließt sich unmittelbar 19, 29a, bα an, eine Notiz über Lots Rettung. Der Satz gehört nicht zu J (dafür kommt er viel zu spāt), sondern zu P: אַלהים, אָלַהִים, שָּרֵי הַבָּבֶר wie 81. Die schwerfällige Wiederholung macht wahrscheinlich, daß bβ. γ Variante zu aα ist, vgl. Eerdmans 11. Die Sage vom Untergang der Städte wird von P nicht erzählt, sondern vorausgesetzt; die Erzählung konnte, da sie nicht von Abraham und dem Samen der Verheißung handelte, P nicht interessieren, mußte ihm aber, weil sie von einer an der Gottheit versuchten Unzucht erzählte, schweren Anstoß bereiten. Die vorausgesetzte Erzählung wird im wesentlichen dieselbe sein, die wir aus 191-25 kennen; auch P gebraucht den Terminus הַבָּבָּה (und הְבָּהַ) vgl. oben zu 1926. Unterschiede von J sind, daß die Städte nicht mit Namen genannt werden, daß von mehreren Städten gesprochen wird, in denen Lot gewohnt habe, und daß P meint, Gott habe den Lot (nicht um seiner Gerechtigkeit willen, sondern) um Abrahams willen verschont: das letztere mag Zurechtlegung der Sage durch P sein; das andere kann er vorgefunden haben. — Hierauf folgte bei P wohl eine Notiz über Lots Söhne.

III. Ismaels Geburt 16, 1a. 3. 15. 16. Vers 3 ist nach 2a (J) überflüssig, kommt nach 2b zu spät und trennt in J den Zusammenhang zwischen 2 und 4: auf Saras Wort heißt es in 4 בארבא, dazwischen würde 3 nur stören. Eerdmans 12 vermißt in J die rechtskräftige Übergabe der Sklavin; aber ebendiese ist in בא־בַא ausgesprochen, ebenso wie in Tara Tarati man 6 die Rückgabe; dasselbe Verhältnis zwischen 303 und 4. -Ferner, daß Abraham es ist, der seinem Sohn den Namen gibt 15, widerspricht der ausdrücklichen Angabe der Sage 11, wonach Hagar ihn benennen soll. Dieser Unterschied ist um so charakteristischer, als Hagar nach der Sage des J schon vor Ismaels Geburt Abrahams Haus verlassen hat, und als es bei P stets der Vater ist, der den Namen gibt, vgl. oben S. 41f. Daß die Verse zu P gehören, beweisen zugleich die beiden chronologischen Daten 3. 16, wie die peinliche Genauigkeit, womit der Vorgang beschrieben wird: P nimmt den ganzen Akt wie ein Standesbeamter auf. Auch 1a mag man wegen des pedantisch genauen Zusatzes »Saraj, Weib Abrams, « zu P rechnen. — Die für Pausgeschiedenen Sätze bilden einen geschlossenen Zusammenhang. -- Auch hier ist alle Stimmung aus der Sage ausgetrieben, und alles Anstößige ihr genommen: hier ist keine Rede mehr von Saras Eifersucht und Hagars Trotz (J) oder Unglück (E); Hagar ist nicht entflohen (J) oder gar samt ihrem Sohn von Abraham verstoßen (E), sondern alles geht in Frieden und Ordnung zu, und Ismael bleibt in Abrahams Hause 259. P hat die alte Sage also zu Abrahams Ehren umgebildet; beachtenswert ist, daß P an dem Verhältnis Abrahams zu Hagar keinen Anstoß genommen hat; aber vielleicht darf man sagen, daß P auch hier leise geändert und aus einem Konkubinat eine zweite Ehe gemacht habe? - Die Vorlage des Perzählte, daß Hagar Saras Sklavin gewesen und von ihr an Abraham abgetreten sei; enthielt also die Sage in einer Gestalt, die Jb verwandt ist; anders berichtet E, wonach Hagar Abrahams Sklavin ist vgl. oben zu 2110. 12.

## 34. Bundesschließung Gottes mit Abraham, Ismaels Beschneidung und Isaaqs Geburt und Beschneidung 17. 211b. 2b. — — 3—5 P.

17 1Ms Abram 99 Jahre alt war, erschien Jahre dem Abram und sprach

Bundesschließung Gottes mit Abraham 17 P. Quellenbestimmung. Das Stück gehört zu P: אלהים 3 (7. 8. 19). 9. 15. 18. 19. 22. 23, אַל שַׁדֵּר (über ההה ז vgl. zur Stelle), ברית 2, במאד מאד 2. 6. 20, דַקרם בַּרִית 7. 19. 21, »du und dein Same nach dir« 7.-8: 9. 10. 19, יקנה (10. 12. 23, הילים או Zusammensetzungen 7. 8. 13. 19, מְנָרָים 8, אָדָיָה 8, כָלֹריָכָר 10. 12. 23, מְלָרִיהָם 12. 13. 23. 27, בַּעָבֶם הַרוֹם הַזֶּה 20, נְשִׁיאָם 20, הוֹלִיד 20, פָּרָה וֹרָבָה 14, נְכַרְהָה הַנָּפֵשׁ הַהִּיא מֵצְמֵּיהָ 20, הַנָּבֶּר 20, בּוֹבְבֶּר 23. 26. Charakteristisch für P sind ferner die Datierungen 1. 17. 24. 25, die große Umständlichkeit, Lieblingsvorstellungen wie die vom Bunde und Bundeszeichen vgl. 9sff. Das Stück wird von P zitiert 211b. 2b. 4 284 3512 Ex 224 63f. 8 vgl. Lev 123 2642; nahe verwandt sind die Offenbarungen Gottes an Jaqob bei P 359f. 11-13a. - Die breite Darstellung in 17 wie in 23 unterscheidet sich stark von den sonstigen kurzen Notizen des P in der Abrahamerzählung, Eerdmans 7: ähnlich aber stehen auch in der Chronik Stammbäume und Erzählungen neben einander. - Sievers II 284f., der wegen der mancherlei Wiederholungen die Verse 12. 2a. 6. 8. 13. 14. 16b. 17. 22. 23bβ (von בעצב) anderen Händen aus P's Schule zuschreibt, verbessert die Erzählung damit keineswegs: 2a darf als Thema des Ganzen nicht fehlen, 4a ist dazu nicht parallel, sondern die Ausführung davon; 6 ist die durchaus notwendige Erklärung von 5; ebensowenig kann die Verleihung des Landes 8 fehlen; auch die Strafbestimmung in 14 paßt gut in den Zusammenhang.

<sup>1—22</sup> Zwei Gottesreden. 1—14 Die Bundesschließung mit Abraham. P teilt die ganze Geschichte in vier Epochen ein; am Anfang einer jeden steht eine Gottesrede: an Adam, Noah, Abraham und schließlich an Mose. Dieser Versuch, die

zu ihm: ich bin El-Schaddaj; wandle vor mir, so wirst du unsträsslich sein. 23ch aber will dir einen Bund gewähren zwischen mir und dir: ich will dich überaus viel

ganze Geschichte der Menschheit zu umfassen und einzuteilen, verdient hohe Würdigung: er ist ein erster Anfang einer jüdischen »Weltgeschichte«. Sehr beachtenswert ist die Vierzahl der Weltperioden. Eine merkwürdige Parallele zu diesen vier Weltperioden sind die vier Weltreiche des Daniel (Dan 7), die durch vier gewaltige Tiere symbolisiert werden: diese Tiere sind ihrer Art nach offenbar ursprünglich mythische vgl. »Schöpfung und Chaose 327ff., Marti, Danielkomm. 48f., Bertholet, Daniel 48ff. Daß diese Tradition älter als die Schrift »Daniel« ist, lehren Dan 2 und besonders 822, wo sich dieselbe Überlieferung, aber in zwei anderen Ausgestaltungen findet, ferner Zach 21ff., wo die vier Weltreiche durch vier Hörner dargestellt werden, und besonders der Umstand, daß die Vierzahl nur schwer unter den Weltreichen, welche die Verfasser kannten, unterzubringen ist, also älter als diese selbst sein wird. Das Mythologische der Tiere Daniels legt die Vermutung nahe, daß die Tradition von den vier Weltepochen heidnischen Ursprungs ist. Diese Vermutung wird durch Hesiods Werke und Tage 109ff. bewiesen, wo eine Überlieferung von vier Weltaltern, dem goldenen, silbernen, ehernen und eisernen Weltalter. bezeugt ist. Der Vergleich der biblischen, speziell der in P enthaltenen, und der altgriechischen Weltalterspekulation liegt um so näher, als sich auch sonst zwischen P (Gen 1) und Hesiods Lehre vom goldenen Weltalter eine Parallele findet vgl. oben S. 113. 148. Mit der Tradition Hesiods sehr nahe verwandt ist die von Dan 2 siff., wo die vier Weltreiche gleichfalls durch die vier Metalle, Gold, Silber, Erz, Eisen (und Ton) symbolisiert werden. Schließlich findet sich die Lehre, daß die Weltgeschichte in vier Perioden zerfalle (von je 3000 Jahren), auch bei den Persern vgl. Stave, Parsismus 145 ff., Bousset, Rel. des Judentums<sup>2</sup> 578 A. 1. Über weitere Überlieferungen der östlichen Völker Literatur bei Behrmann, Danielkomm. 15. Böklen, Verwandtschaft der jud.-christlichen mit der parsischen Eschatologie 85f. - Das gleichzeitige Vorkommen derselben Spekulation bei den Hebräern, Persern und Griechen legt die Vermutung nahe, daß es sich hier um eine gemeinsame altorientalische, ursprünglich wohl babylonische Lehre handelt, die zu den drei Völkern an der Peripherie der vorderasiatischen Kulturwelt gekommen ist und bei jedem von ihnen eine charakteristische Gestalt erhalten hat. - Neben der Vierzahl der Weltperioden (vgl. auch IV Esr 1211 Ap. Bar. 39) findet sich unter anderem auch die Zwölfzahl IV Esr 1411 Ap. Bar. 53 (diese Zahl gilt Ap. Bar. 27 Aeth. Hen 9017 als die Zahl der Perioden, die dem Ende unmittelbar vorhergehen: dasselbe von der Vierzahl Aeth. Hen. 89 ff. vgl. Schürer, Gesch. des jüdischen Volkes III 199 f. und Ap. Joh 61-8: vier Tiere und vier Reiter, 86-13: vier Würfe vom Himmel); die Zwölfzahl auch bei den Persern, die 12000 Jahre der Weltdauer annehmen. Daneben sind auch die Zahlen Sieben Slav. Hen. 33 vgl. Bousset, Rel. des Judentums 2 284 und Siebenzig (genau zwei und siebenzig) als Zahl der Perioden belegt (vgl. Aeth. Hen. 8959ff. 93 Jer 2511 Dan 9). - Die ganze Spekulation scheint von der Auffassung des gesamten Weltverlaufes als eines großen Jahres, eines Weltjahres, das in vier Weltjahreszeiten und in zwölf Weltmonate zerfällt, ausgegangen und babylonischen Ursprungs zu sein. Nun ist allerdings bis jetzt eine deutliche Angabe betreffs eines Weltjahres den Keilinschriften noch nicht zu entnehmen. Daß aber in der Tat bereits bei den Babyloniern selbst diese Theorie vorhanden war, geht mit großer Wahrscheinlichkeit aus dem Schema der Weltgeschichte bei Berosus hervor, dessen Angaben sich ja auch im übrigen stets als echtbabylonisch erweisen: die 10 vorsintflutlichen Urkönige des Berosus mit ihrer Regierungsdauer von 10 mal 12 Saren scheinen auf ein Weltjahr von 12 mal 12 Saren, d. h. von 12 Weltmonaten von je 12 Saren zu führen, Zimmern, KAT3 538. In späterer Zeit mögen solche Gedanken zu den Juden aufs neue durch Vermittelung der Perser gekommen sein. - Für uns kommt diese Spekulation hier nur in soweit in Betracht, als sie in P's Darmachen. — 3Da warf sich Abram auf sein Angesicht; Gott aber sprach zu ihm also:

stellung hervortritt. In P finden wir aus dem ganzen Komplex nur folgende Punkte: 1) Daß es in der Weltgeschichte vier Perioden gibt. Wo die Einschnitte zu machen seien, legt sich die jüdische Tradition in ihrer Weise zurecht. 2) Charakteristisch ist, daß jede dieser Epochen durch eine Gottesrede eingeleitet wird. Auch dieser Zug hat wohl seine Vorgeschichte; die ethnische Theorie wird behauptet haben, daß jede dieser Weltepochen durch einen neuen Gott inauguriert und beherrscht wird; und zwar werden diese Götter vielleicht diejenigen Sterne sein, die an den »vier Ecken« des Himmels stehen, die also nach astrologischer Theorie die Jahreszeiten, auch des großen Jahres beherrschen, Zimmern, KAT 3 633. In dem Weltjahre des Berosus werden die Anfänge der vier Weltjahreszeiten (unter dem ersten, vierten, siebenten und zehnten Urkönig) durch Gottesoffenbarungen des Oannes und seiner Nachfolger eingeleitet, worin wir demnach das Urbild zu der vierfachen Gottesoffenbarung bei Perblicken dürfen, Zimmern, KAT 3 535 f. 542 ff, (Daraus werden sich im letzten Grunde die vier Tiere Dan 7 erklären, von denen das vierte das Tier des Weltwinters, das Chaostier ist. Ganz parallel ist es, wenn nach Aeth. Hen. 89 »siebenzig Hirten«, d. h. Engel, ursprünglich Götter, in den siebenzig Perioden die Herrschaft führen. Babylonische Tradition wird gewesen sein, daß jedem dieser vier Sterngötter ein Metall entspricht, parallel der auf die Babylonier zurückgehenden Verknüpfung der Planetengötter mit Metallen und deren Farben; daher dann wohl die Theorie vom goldenen, silbernen u. s. w. Zeitalter.) Die jüdische Tradition des P hat das Astrologische und Polytheistische des Ganzen vollständig abgestreift, aber festgehalten, daß es vier große Offenbarungen, je am Anfange eines Weltalters gibt: diese Offenbarungen sind aber Offenbarungen desselben, einen Gottes. 3) Im einzelnen hat das Judentum sich diese vier Offenbarungen gedeutet, indem es dafür Elemente der eigenen, jüdischen Tradition einsetzte; jüdisch ist jedenfalls Mose und Abraham. Anders ist es wohl mit den beiden ersten Epochen: der Schöpfung und der Sintflut. Beide Erzählungen stehen gegenwärtig in einer Verbindung, die älter als P zu sein scheint vgl. oben S. 148; es wäre möglich, daß diese Erzählungen, bereits verbunden und als Teile der ganzen Spekulation von den vier Weltaltern, zu Israel gekommen wären. 4) Als Rest der überkommenen Theorie ist ferner zu betrachten, daß P bei den großen Epochen Abrahams und Moses neue Gottesnamen nennt. Die Namen selber: אלחים bei der Schöpfung, אל שָׁדָּה bei Abraham, Isaaq und Jaqob 283 3511 483 Ex 63, and bei Mose sind in Israel hinzugekommen. — Über Weltjahr und Weltperioden, die vielfach mit der »Präzession« der Sonne kombiniert werden, vgl. J. A. Bengel, Cyclus oder Betrachtung über das große Weltjahr zum Wachstum prophetischer und astronomischer Kenntnisse (1773), Marcus v. Niebuhr, Geschichte Assurs und Babels (1857) 237 ff. 245 ff., Bunsen, Die Plejaden und der Tierkreis (1878), Trieber, Hermes XXVII 321 ff., H. Winckler, Gesch. Isr. II 275 ff., Weltanschaung des alten Orients 32 ff., KAT 317 f. 332 ff., Zimmern, KAT 3 538, 541 ff. 635, Böklen, Verwandtschaft der jüd.-christlichen mit der parsischen Eschatologie 81 ff., Bousset, Rel. des Judentums 2 572 ff., Gunkel, Zum religionsgeschichtlichen Verständnis des NT 53, Greßmann, Ursprung der israel.-jüd. Eschatologie 160 ff., A. Jeremias, ATAO 2 62 ff. 223 f., Babylonisches im NT 8 ff. u. a., Volz, Jüdische Eschatologie 168f., Cumont, ARW IX 330 u.a. - Zu den Gottesnamen. Der Theorie des P, daß die Urzeit den Jahvenamen noch nicht gekannt habe, liegt die historische Nachricht zu Grunde, daß Jahve und Mose zusammengehören, und zugleich die Scheu, den Gott der Patriarchen »Jahve« zu nennen; wir dürfen in dieser Scheu den letzten Rest des Eindrucks sehen, daß diese Ursagen vorjahvistischen Ursprungs sind. Während P hierin bereits in E (und Jo) einen Vorgänger hat, findet sich die Verbindung von Abraham und אל שַבֶּי nur bei P; es fragt sich, ob beide Namen schon in alter Überlieferung zusammengehören; im folgenden tritt ein irgendwie faßbarer Zusammenhang zwischen diesem Gottesnamen und dem besonderen Inhalt der Abrahamoffenbarung nicht \*mein Bund mit dir geht dahin, daß du Stammvater werden follft einer Menge

hervor. Eine Etymologie des Namens gibt P nicht und wird auch kaum darüber nachgedacht haben. Etymologisch ist אַל שֵׁהַי nicht durchsichtig: Jes 136 Jo 115 bringen das Wort mit 😇 »Gewalttat, Verderben« 🏏 הדר »verderben« zusammen, wonach es etwa »der Vergewaltiger, der Verderbliche« hieße; religionsgeschichtlich angesehen wohl möglich. Moderne Forscher vermuten, daß die Aussprache τοῦ künstlich sei (= τ τ + τ = ὁ ἰχανός Aquila Symm. Theod.), und denken an ישָרי »mein Herr«, an ass. šêdu Stiergott oder an den babylonischen Gottesnamen, speziell Enlils, šadû Berg, oder an y אים »feucht sein« oder V x werfen« u. a.; Literatur bei Gesenius-Buhl 12 s. v., Stade, Bibl. Theol 76, Zimmern KAT3 358, Eerdmans 16 ff. Sicherlich ist der Name uralt, wie solche Gottesnamen immer; er gehört zusammen mit 'el 'olam, 'el beth-'el, 'el 'eljon u.a., die sämtlich in vorjahvistische Zeit gehören. Das hohe Alter des Namens beweist zum Überfluß Gen 4925 sowie Num 244.16, ferner, daß das Wort nur in dem das Archaistische liebenden poetischen Stil oder an feierlichen Stellen, aber niemals in der einfachen Erzählung vorkommt: auch P sagt nur in Reden אֵל שַׁהַר, sonst, auch nach 17, אלהרם. Der Eindruck, den P hier wiedergibt, daß der Name in die »Patriarchenzeit« gehöre, ist also - wie in solchen Fällen gewöhnlich - ganz richtig. Ursprünglich wird der Name an irgend einem Lokal oder Symbol gehaftet haben und dann von Israel mit seinem Jahve identifiziert worden sein. Vielleicht hat erst P den Namen, dessen hohes Altertum er noch fühlte, an diese Stelle, wo er einen uralten Gottesnamen brauchte, gesetzt. - 1a Nach P ist dies die erste und einzige Offenbarung Gottes an Abraham. Sie ist (vgl. oben) für P von weltgeschichtlicher Bedeutung. Daher auch die mehrfachen Anspielungen an diese Geschichte, die P im weiteren Verlaufe seines Buches bringt (vgl. oben). Dieses Bundes wegen hat Gott Israel aus Ägypten geführt und ihm Kanaan gegeben Ex 224f. 62ff.; an diesen Bund - so tröstet sich das Judentum des Exils - gedenkt Gott auch jetzt in unserer Not Lev 2642ff. »Vom Bewußtsein der Wichtigkeit dieses Vorgangs ist auch seine Darstellung getragen«, Dillmann. - Es fällt auf, daß die Theophanie zwar datiert ist (charakteristisch für P), aber gar nicht geschildert wird, ja nicht einmal lokalisiert ist: letzteres auch 15, also schon in P's Vorlage. - Das Folgende ist noch weniger als in 15 eine »Geschichte«; dem Schriftsteller kommt es nicht darauf an, zu erzählen, sondern Tatsachen festzustellen und Gedanken auszuführen. - Auch die sonstigen Theophanien P's haben diese blasse Gestalt 359 Ex 63. — The fallt auf und ist durch einen Red., wohl zum Ausgleich mit 16 und 18f., in den Text gekommen - 1 b Das erste Wort der göttlichen Offenbarung nennt Gottes Namen; ebenso 157 sich bin Jahve«, vgl. 35 11 463 2813 Ex 36. 14 62. 29. Dieser Anfang gehört zum Stil der Offenbarungsrede. Die Sagen erzählen, daß der erscheinende Gott zunächst das wichtigste Wort gesprochen: daß er seinen Namen genannt habe, damit man wisse, wer er sei, und mit welchem Namen man ihn fortan anzurufen habe. Religionsgeschichtlich wichtig ist, zu sehen, daß auch manche Reden des Joh.-ev. diesen Anfang haben; der erschienene Λόγος, der sich selbst offenbaren will, nennt zuerst seine Namen: »ich bin das Brot des Lebens« Joh 635ff., »ich bin das Licht der Welt« 812ff., »ich bin die Türe« 107ff., »ich bin der gute Hirte« 1011ff., »ich bin der wahre Weinstock« 151ff. Jedenfalls ist diese Redeweise uralt; denn sie stammt aus einer Zeit, die an »viele Herren und viele Götter« glaubte. Zu vergleichen ist auch das »Ich bin Jahve« im Stil der Gesetzes- und Prophetenreden sowie das babylonische »Ich bin die Istar der Stadt Arbela«, Jastrow, Religion Babyloniens und Assyriens II 159. 161. 163 u. a. - Dieser Namennennung Gottes folgt jetzt zunächst eine Forderung Gottes an den Menschen: wandle vor mir d. h. sei fromm Jes 383. Diese Forderung Gottes, durch ihre Stellung vor allem übrigen stark betont, ist - so darf man wohl im Sinn des P sagen - die Grundvoraussetzung für die Bundesschließung. — בְּחְרֵה תְּבְּיִה so wirst du vollkommen sein« § 110f. — 2 Über den Sinn von vgl. oben S. 142f. P betont auch hier, daß Gott den Bund aus freier Gnade bewilligt

von Völkern! <sup>5</sup> Darum soll dein Name nicht mehr Abram heißen, sondern dein Name soll Abraham sein; denn ich mache dich zum Stammvater einer Menge von Völkern! <sup>6</sup> Ich will dich überaus fruchtbar werden lassen; ich mache dich zu (ganzen) Völkern; Könige sollen aus dir hervorgehen! — <sup>7</sup> Ich errichte meinen Vund zwischen mir und dir und deinem Samen nach dir, Geschlecht für Geschlecht, als einen ewigen Bund, daß ich dir zum Gott sei und deinem Samen nach dir. <sup>8</sup> Und ich gebe dir und deinem Samen nach dir das Land, da du (jeht) als Fremdling weilst, das ganze Land Kanaan, zum ewigen Besith; und ich will ihnen zum Gott sein.

9Und Gott sprach zu Abraham: du aber sollst meinen Bund halten, du

(\$135 f.). — are 1 vgl. zu 618; und die Hervorhebung des Possessivs durch are 4 (\$ 135 f.). Während Vers 2 den Entschluß Gottes, einen Bund zu bewilligen und das Hauptgut dieses Bundes, die wunderbare Vermehrung des Stammvaters, mitteilt, gibt das Folgende 4ff. dazu die Erläuterung. Zunächst die Verheißungen 4-8: Abram soll ein »Abraham«, d. h. Vater einer Menge von Völkern werden 4-6; Gott aber will sein und seiner Nachkommen Gott sein und ihm Kanaan verleihen 7.8. - 4-6 Der Zug, daß der Urvater kraft göttlichen Wortes zum Volke geworden ist, ist in den Vätersagen häufig vgl. zu 122. Daß Gott dies Wort spricht, indem er den Namen des Ahnherrn ändert, ist geistreich; ähnlich ist der Namenwechsel Jaqobs in »Israel« 3229; der Zug wird also wohl aus P's Vorlage stammen. Über Umnennungen, eine Sitte, die auf der ganzen Welt weit verbreitet ist, vgl. Andree, Ethnographische Parallelen I 173 ff., Giesebrecht, Gottesname 10, Heitmüller, Im Namen Jesu 161f.: »die Namenänderungen sind nicht etwa nur symbolischer Natur: sie haben sehr realen Wert. Der Name ist Kraft- und Geschicksquelle für seinen Träger. Mit dem Namen ändert sich Wesen und Geschick«. Auch daß der Name bei Geburt des ersten Sohnes geändert wird und der Mensch von jetzt an »Vater des und des« heißt, ist sonst geläufig. — Die Etymologie אַכ הַמּיֹן (nämlich הַיֹּם) ist nach modernen philologischen Begriffen ganz unmöglich; aber zu meinen, P habe damit gar keine Etymologie, sondern nur ein Wortspiel beabsichtigt, oder einer solchen Etymologie mit modernen Mitteln aufhelfen wollen, ist im Prinzip verfehlt. Die ungewöhnliche Form au und das Wort ממר sind wegen des Anklanges an מברהם gewählt. P hat beide, ursprünglich dialektisch verschiedene Namensformen vorgefunden und sie so kombiniert, daß der Patriarch vor der Bundesschließung Abram, danach Abraham hieß; ebenso bei Sarai und Sara vgl. oben S. 158. - Von einer Mehrzahl von Völkern, die von den Erzvätern stammen, redet P auch sonst 5. 16 283 3511 484, weil er bei dem Wort über Abraham auch an Ismael und Esau denkt, und weil er in seinem Nationalstolz Israel allein als eine ganze »Gemeinde von Völkern« rechnet: anders J und E, die immer nur an ein Volk (Israel) in solchen Verheißungen denken. — קישירא 5, Mss Sam ohne ראץ 3510 Kittel. — ה הלבים 6, mit Pathos betont; Gegenstück sind die מֶלְבָּים Ismaels 20. Dieselbe Weissagung 3511; daß P auf diesen Zug solchen Wert legt, erklärt sich wohl aus den Stimmungen der späteren königslosen Zeit, der es ein gewaltiger Gedanke war, daß aus Abrahams Samen einst Könige entsprossen seien. - 7. 8 Daß Gott Abrahams und seines Samens (Schutz-)Gott wird, und daß er ihnen das Land gibt, nimmt P zusammen: das Land ist die (charakteristische) Gabe des Gottes an die Seinigen: antik-israelitischer, eigentlich kanaanäischer Glaube. Beide Weissagungen auch sonst in der Vätersage, besonders häufig die zweite vgl. oben S. 164. Die Verheißung des Landes scheint hier eigentümlich nuanciert durch den Gedanken, daß Abraham dies Land, wo er jetzt als armer, schutzloser -a weilt, einst als sewigen Besitz« erhält: ähnliches in der alten Sage 2813, dasselbe bei P 284a Ex 64.

9—14 Den Verheißungen fügt Gott eine Satzung hinzu, die Abraham halten soll; der neue Absatz ist durch den neuen Anfang בְּלֹאָבֶּהְ עֵּלְהִיבּׁ אֲלֹדִאָּבְּי, und durch das הַנָּאָבֶּי (im Gegensatz zu dem אָבִי 4) bezeichnet. — Die Satzung, die Gott dem Abraham

samt beinem Samen nach dir, Geschlecht für Geschlecht. 10 Dies ist der Bund, den ihr halten sollt, zwischen mir und euch und deinem Samen nach dir: alles Männliche

auferlegt, wird von P in 10 zur zehnet gerechnet; wie aber der unmittelbar danebenstehende Satz 11 erklärt, soll sie zugleich ein »Zeichen« des Bundes sein. Ähnlich Ex 31 13. 16. Weitere Fragen über das Verhältnis dieser Satzung zur --- haben wenig Sinn: moderne Forscher tragen in solchen Fällen manchmal eine Genauigkeit des Denkens in die alten Texte ein, die dem Antiken ganz unerschwinglich gewesen wäre. - Die Beschneidung ist uralte religiöse Volkssitte Israels, aber auch bei zahlreichen anderen Völkern bezeugt, Ägyptern, Edomitern, Ammonitern, Moabitern, Arabern (vgl. Jer 925), Phöniziern und weiterhin bei vielen Völkern in Afrika,. Südamerika und Polynesien, »nach einer flüchtigen Schätzung« etwa bei 200 Millionen Menschen, vgl. über die Beschneidung im allgemeinen Andree, Ethnographische Parallelen II 166 ff. 204, Ploss, Das Kind I2 342 ff., Lippert, Kulturgeschichte I 390 ff., Stade ZAW VI 136 ff., bei den Ägyptern Reitzenstein, Zwei religionsgeschichtliche Fragen 1ff., Wilcken, Gunkel und P. Wendland im Archiv für Papyrusforschung II 4 ff., Heyes, Bibel und Ägypten 48 ff., Ed. Meyer, Israeliten 449. Solche Sitte ist nicht anders zu beurteilen »als die mannigfaltigen körperlichen Entstellungen, die sich bei ungezählten barbarischen und wilden Völkerschaften finden«, Stade, Gesch. Israels I 423. Dergl. Zeichen sind zugleich Stammes- und Kultuszeichen: der Unbeschnitttene ist volksfremd und zugleich unrein Jes 521. Die Entstehung eines solchen Brauchs fällt in uralte Vergangenheit; er stammt aus einer Zeit, da die Männer nackt gingen, Stade, Bibl. Theol. 147. Auch die Tradition Israels hält fest, daß diese Sitte aus der Urzeit stammt, nach Ex 424f. J von der Midianiterin Sippora, nach Jos 52f E von Josua, hier nach P von Abraham. Ferner bezeugt Gen 34 sowie der Gegensatz des alten Israel zu den »unbeschnittenen« Philistern, daß die Sitte der ältesten Zeit Israels wohlbekannt war. In historischer Zeit ist die Beschneidung ein Überlebsel, dessen ursprünglicher Sinn längst vergessen war; auch hat das alte Israel über den Sinn dieser Zeremonie, so weit wir wissen, wenig genug nachgedacht. Nach der sehr abgerissenen und dunkelen Erzählung Ex 424f. hat sie den Zweck, den Zorn Jahves zu beschwichtigen, ist also eine Sühnzeremonie, wovon sich aber sonst keine Spur findet. Ist sie vielleicht ursprünglich wie bei vielen anderen Völkern auch in Israel beim Eintritt der Pubertät vorgenommen und hat die Aufnahme des jungen Mannes in Volksund Kultusgemeinschaft bedeutet? so Wellhausen, Prolegomena 339, Stade, ZAW VI 135ff., Marti, Gesch. der isr. Rel. 5 51 f., Baentsch zu Ex 424f., bestritten von Ed. Meyer, Israeliten 59 A. 2. Ist sie, was schon Herodot II 104 gehört hat und worauf Jos 52f. 9 hinzudeuten scheint, von den Ägyptern übernommen worden (Ed. Meyer, Israeliten 449)? Die Propheten Israels haben sie wie alle derartigen Überlebsel nach Gebühr geringgeschätzt Jer 925 (Archiv für Papyrusforschung II 15f.) und eine Beschneidung des Herzens gefordert Jer 44 Dtn 1016 306. Im Judentum aber, als die uralten heidnischen Elemente in der Religion wieder lebendig wurden, und als in der Not der Diaspora ein besonderer Nachdruck auf diejenigen Gebote fiel, die den Einzelnen verpflichteten, hat die Beschneidung größte Bedeutung gewonnen; für P ist sie eins der wichtigsten Gebote des Gesetzes: wer unbeschnitten ist, soll ausgerottet werden! Ebendarum, als Grundgesetz des Bundesvolkes, ist sie dem Abraham zugeschrieben worden. Erst im NT.lichen Zeitalter ist die Beschneidung gefallen; ein eigenes Schauspiel, daß der gewaltigste Apostel seine gigantische Kraft ansetzen mußte, um eine für die höhere Religion so wert- und sinnlose Zeremonie zu stürzen! - Für die Erzählungsweise des P ist charakteristisch, daß dieser religiöse Brauch hier nicht, wie es sonst in den alten Sagen zu geschehen pflegt, eben durch die Erzählung begründet wird (vgl. die Gegenstücke Ex 425f. Gen 3223), sondern daß er hier ohne irgend welche menschliche Veranlassung, ja selbst ohne Angabe eines Grundes einfach statutarisch festgestellt wird vgl. Wellhausen, Prolegomena<sup>6</sup> 339. - In der Tradition des J und E lesen wir nichts davon, daß die Beschneidung das

soll unter euch beschnitten werden! <sup>11</sup>Am Fleisch eurer Vorhaut sollt ihr beschnitten werden. Das soll ein Bundeszeichen sein zwischen mir und euch! <sup>12</sup>Im Alter von acht Tagen soll unter euch alles Männliche beschnitten werden, Geschlecht für Geschlecht. Der im Hause Geborene und der um Geld von irgend welchen Fremden Gekauste, der nicht von deinem Samen ist: <sup>18</sup>beschnitten soll werden der im Hause Geborene und der von dir um Geld Gekauste. Das soll mein Bund an eurem Fleische sein ewiger Bund! <sup>14</sup>Wer aber männlich ist und unbeschnitten bleibt, wessen Vorschaut-Fleisch nicht beschnitten ist: diese Seele soll aus ihren Volksgenossen ausgerottet werden. Weinen Bund hat er gebrochen!

15 Gott sprach zu Abraham: bein Weib Saraj sollst du nicht mehr Saraj

»Bundeszeichen« sei; diesen Zug wird also P der Abrahamtradition von sich aus hinzugefügt haben; das ist um so wahrscheinlicher, als sich diese Idee auch in der Dtnistischen Tradition nicht findet vgl. Kraetzschmar, Bundesvorstellung 204. - Von 10 an fällt der Verfasser in den Stil des »Gesetzes«: daher die Aprede im Plural, womit der Singular (קצַקַּבַּק 12, und in 13) wechselt: dieser Singular aber ist kaum Abraham. sondern nach gebräuchlichem Gesetzesstil der israelitische Hausvater, mit dem es die Tora zu tun hat. Hier hat P also die Einkleidung der Gottesrede an Abraham ganz fallen lassen. Stilistisch interessant ist auch das erste Wort הַמּיֹל לָכֵם בָּל־זָכָ-; dies Wort, das eigentliche Gesetz, hebt sich in seiner Kürze scharf von der Redseligkeit der folgenden Ausführungsbestimmungen ab; diese Kürze ist für den ältesten Torastil charakteristisch; auch die Kstr., der Inf. abs., der die Unerschütterlichkeit göttlichen Willens ausdrückt (§ 113aa; zur Kstr. § 113gg), gehört zum Stil der alten Tora vgl. Ex 208 Dtn 116 512. So ist aus diesem Abschnitt noch ein Bild der Geschichte des Torastils zu erkennen: älteste Tora sprach in kürzesten Sätzen, jüngere Zeiten fügten weitere, z. T. langatmige Näherbestimmungen, Motivierungen und dergl. hinzu. Später hat man dann in dem so entstandenen Mischstil geredet. Dieselbe Stilgeschichte erkennt man an den Dekalogen u. a. — קרקי ברקי זוקט 10 ist wohl Glosse, Kautzsch-Socin², Kittel. — 11 polytin zur Form § 67 dd, zur Kstr. mit re § 121 d, zum Pf. cons. mit r § 112 aa. -12a wird wiederholt Lev 12s. - 12b gehört mit 13 zusammen. - Der Sklave ist keine Persönlichkeit, auch in der Religion; es gilt als selbstverständlich, daß er der Religion des Herren folgt, Benzinger<sup>2</sup> 125. Doch scheint die Forderung, auch den Sklaven zu beschneiden, eine Neuerung des P zu sein: noch Ez 447ff. setzt unbeschnittene Tempel-23 Num 913 u. a.) ist seiner der feierlichen Archaismen von P«, Holzinger; sind im ältesten Sinne die Verwandten vgl. Krenkel ZAW VIII 280 ff. Man streitet, ob hiermit nur Exkommunikation oder Todesstrafe gemeint sei. Unzweifelhaft ist aber, daß Männer wie P den Tod eines solchen Frevlers gewollt (zu diesem Sinne der Phrase vgl. z. B. Ex 3114) und, wenn die heidnische Obrigkeit es ihnen erlaubte, sicherlich auch vollzogen haben; bei Lev 17ef. 20s. 6 liest man aber zwischen den Zeilen, daß eine Tötung des religiösen Verbrechers von der Obrigkeit nicht erlaubt wurde, und daß man sich daher darauf beschränken mußte, die Ausrottung solcher Sünder durch Gott zu glauben. So hat sich der Begriff der »Todsünde« gewandelt: ursprünglich eine Sünde, die durch Volk oder Obrigkeit mit dem Tode bestraft werden soll, dann aber eine Sünde, die Gott nach dem Glauben der Frommen sicherlich mit dem Tode ahnden wird. - אֶת־בְּרַיְהֵי הָּשָׁר: die Hinzufügung derartiger ganz kurzer Sätze, in denen sich der Abscheu vor der Sünde zum Schluß kräftig ausspricht, gehört zum gesetzlichen Stile vgl. Lev 1828 198 209. 11. 12. 13. 16. 17. 19. 27 u. a. — קבר in Pausa für הַבָּה. —

15-21 Verheißung Isaaqs. Diese zweite Gottesrede enthält wie die erste

heißen, sondern Sara soll ihr Name sein! <sup>16</sup>Ich will sie segnen und will dir auch durch sie einen Sohn geben; ich will sie so segnen, daß sie zu (ganzen) Bölkern werden soll! Könige von Nationen soll von ihr kommen! <sup>17</sup>Da warf sich Abraham auf sein Angesicht und lachte und dachte bei sich: sollte einem Manne von 100 Jahren noch ein Sohn geboren werden? und sollte Sara, die 90 Jahre alt ist, noch ges bären? <sup>18</sup>So sprach Abraham zu Gott: möchte nur Ismael vor dir am Leben bleiben! <sup>19</sup>Aber Gott sprach: nein! dein Weib Sara soll dir einen Sohn gebären dessen Namen sollst du Jischaq (Isaaq) heißen. Mit dem will ich meinen Bund aufrecht erhalten, als ewigen Bund, 'daß ich ihm Gott sei und' seinem Samen nach ihm. <sup>20</sup>Aber auch Ismaels wegen habe ich dich erhört: ich segne ihn hiermit und mache ihn fruchtbar und überaus viel. Zwölf Fürsten wird er erzeugen; ich will

zunächst einen Segen in Form der Namensumnennung: Saraj soll Sara »Fürstin« heißen, weil selbst Könige - darum wird die Weissagung von 6 in 16 wiederholt - aus ihr kommen sollen. - 17 Das »Lachen« pmz bei dieser Verheißung hat P seiner Vorlage entnommen; es stammt aus alter Sagenüberlieferung und sollte ursprünglich (was in P nicht mehr deutlich hervortritt) den Namen מבהק motivieren. Dieser Zug war in der Tradition so fest, daß ihn selbst P nicht entfernen konnte. Der Vergleich mit der Parallelstelle 1812 lehrt die Art der unsrigen erkennen: während dort nur die Nebenperson Sara lacht, wird hier dies Lachen Abraham selbst zugeschrieben; während dort Sara nur deshalb lachen kann, weil sie die Männer« nicht kennt, lacht Abraham hier vor dem offenbaren Gott! Man mag, um P zu entlasten, annehmen, daß er diesen Zug seiner Vorlage entnommen habe. Jedenfalls fügt P aus seinem Eigenen hinzu, daß Abraham dabei vor Gott (wie es sich gebührt) auf sein Angesicht fiel; so kommt heraus, daß er vor Gott niederfällt und dabei über seine Verheißungen lacht! Diese Zusammenstellung gibt einen tiefen Einblick in das Herz dieses Kirchenmannes und gelehrten Theologen. der sich sicherlich über jene alten Erzähler hoch erhaben dünkte und der doch an Religion so tief unter ihnen steht! - פֵּאַם \$ 150h. - Die Zeugungsjahre der Vorfahren Abrahams sind bei Hebr. im allgemeinen bei weitem kleiner als 100 Jahre; dagegen bei Sam und LXX (bis auf Terah) um vieles größer; dieser Stelle wegen könnten die großen Zeugungsjahre des Sam und der LXX vom Red. in Hebr. verkürzt worden sein. - 18 »Möchte er vor dir leben«, d. h. möchtest du ihn in deinen Schutz nehmen, daß er leben bleibt vgl. Hos 62. - Abraham setzt alle Hoffnung auf Ismael; an einen Sohn Saras kann er nicht glauben. - 19a Die Worte sind 1611 ähnlich und werden aus P's Vorlage herrühren. - 19b הַקִּים בְּרֵית bedeutet hier und sonst den (alten) Bund aufrechterhalten, an anderen Stellen wie 618 99. 11. 17 den (neuen) Bund aufstellen; auch im profanen Sprachgebrauch bedeutet בקים (neu) aufstellen und bestehen lassen; man darf aber solche, für hebräisches Denken ganz feine Unterschiede, welche die hebräische Sprache nicht auseinander halten kann, nicht übertreiben. - לְּרֵכִיּל schließt sich nicht gut an das Vorhergehende an; nach ז ist etwa לְּהִינֹת לֹי לֵּאלֹהָים zu ergänzen und mit Mss Sam LXX Peš Vulg ישמעהל zu lesen, Ball, Holzinger u. a. — 20 לישמעאל vgl. 1921 429. — ישמעהר, das Wort not ist ein notwendiger Bestandteil der Ismaelsage, da es Ismaels Namen erklärt; ebenso 1611 2117; hier tritt diese ursprüngliche etymologische Reziehung kaum mehr hervor. Auch die Verheißung, Ismael solle ein Volk werden, entstammt der Ismaelsage, vgl. 2118. Daß aus Ismael »12 Fürsten« kommen sollen, entnimmt P dem Stammbaum Ismaels, der ihm vorliegt, und den er im folgenden wiedergibt 2513ff. Bezeichnend für P's Schriftstellerei ist, daß er Elemente verschiedener Sagen, die in der alten Zeit stets gesondert existiert haben, verschmilzt. Auch die Behauptung 21a, der Abrahamsegen gelte nicht Ismael, sondern nur Isaaq, zeigt eine Verschmelzung ursprünglich verschiedenartigen Materials: eigentlich hat die Sage vom Abrahamsegen zu der Ismaelsage

ihn zu einem großen Volke machen. <sup>21</sup>Aber meinen Bund will ich mit Isaaq aufrecht erhalten, den dir Sara gebären soll über's Jahr um diese Zeit. — <sup>22</sup>Als er nun seine Worte mit ihm beendigt hatte, fuhr Gott von Abraham auf.

<sup>23</sup>Dann nahm Abraham seinen Sohn Ismael und alle in seinem Hause Geborenen und alle von ihm um Geld Gekausten, alles Männliche, alle Männer in Abrahams Hause, und beschnitt das Fleisch ihrer Borhaut, noch am selben Tage, wie Gott es ihm geboten hatte. <sup>24</sup>Abraham war 99 Jahre alt, als er sich das Fleisch seiner Vorhaut beschnitt; <sup>25</sup>sein Sohn Ismael war 13 Jahre alt, als ihm das Fleisch seiner Vorhaut beschnitten wurde. <sup>26</sup>An ebendemselben Tage wurde Abraham und sein Sohn Ismael beschnitten. <sup>27</sup>Und alle Männer seines Hauses, die im Hause Geborenen und die um Geld von Fremden Gekausten, wurden samt ihm beschnitten.

21 <sup>16</sup>Und Jahre tat an Sara, wie er versprochen hatte, <sup>26</sup>um die Zeit, die Gott angesagt hatte. — — <sup>3</sup>Und Abraham nannte seinen Sohn '', den ihm Sara geboren hatte, Jsaaq. <sup>4</sup>Abraham aber beschnitt seinen Sohn Isaaq, 'der ihm geboren war, als er acht Tage alt war, wie ihm Gott befohlen hatte. <sup>5</sup>Abraham war 100 Jahre alt, als ihm sein Sohn Isaaq geboren wurde.

überhaupt gar keine Beziehung. Dasselbe 284, wo der Abrahamsegen von Isaaq auf Jaqob übergeht. — 21b Die Hervorhebung dieses bestimmten Termins hat in dieser Situation kaum einen Sinn, und erklärt sich nur als Rest der Vorlage, die ähnliches wie 1814 erzählt haben wird: kraft des soeben ausgesprochenen Gotteswortes empfängt Sara in nächster Nacht und gebiert übers Jahr einen Sohn; man beachte, daß auch der Ausdruck reine Stellen sich wiederholt. — 22 beit wie 3513: P stellt sich vor, daß Gott vom Himmel gekommen ist, um mit Abraham zu reden, und jetzt dahin zurückkehrt; dergl. findet sich in den alten Sagen nicht.

23-27 Erster Anhang: die Beschneidung des Hauses Abrahams, der Vollzug des Gebotes. Das Stück ist von dem Verf. mit pünktlicher Weitläuftigkeit, genau nach den Gottesworten 10-14 ausgeführt, damit man wisse, daß alles getreulich vollzogen worden ist; und daß damals also - für den Verf. ein welthistorisches Ereignis, darum auch die doppelte Datierung - wahr und wahrhaftig die Beschneidung eingeführt worden ist! Dabei hat P den Fehler gemacht, daß auch Ismael die Beschneidung bekommt: er ist sogar hier als erstes Exempel des Haussohnes die Hauptperson, während er anderseits von dem Bunde, dessen Zeichen die Beschneidung ist, ausdrücklich ausgenommen sein soll (Holzinger). - 25 Das Datum der Beschneidung Ismaels (in seinem 13. Jahre) ist vielleicht kein Zufall: dieser Beschneidungstermin wird bei den ismaelitischen Völkern üblich gewesen sein; dasselbe bei den alten Arabern (Origen. zur Genesis I p. 16 vgl. Euseb. praep. ev. VI 293b, weitere Belege bei Dillmann 264) und Ägyptern (Philo, quaest. in Genesim III 47, Aucher 217f., vgl. P. Wendland, Archiv für Papyrusforschung II 23ff.). Nach diesem Datum und nach der festen Zahl 215 (Abraham war bei Isaaqs Geburt 100 Jahre alt) sind dann die übrigen Zahlen 1616 171. 2. 24 angesetzt worden. - 26 5 5 8 72ee.

### 35. Saras Begräbnis in der Höhle Machpela 23 P.

Saras Begrābnis in der Höhle Machpela 23 P. Quellenbestimmung. Für P beweist die juristische Genauigkeit (vgl. besonders 17f.) und die vielen Wiederholungen der Erzählung, die Datierung 1, die Namen »Söhne Heths«, »Machpela« und קבות אוְבָּבּע פָּלָבְּיָם בָּיָבְיִם אַרְבָּה בָּיִבְּע eigen werden 17. 20, בּיִבְּיִב 18; und die Rückverweisungen auf diese Erzählung 259 4930 501s vgl. Dillmann und Holzinger. Sehr oberflächlich ist Eerdmans Polemik dagegen 20 f.

Die Örtlichkeit. P stimmt mit Ja darin überein, daß er nur Hebron als Wohnsitz Abrahams nennt; er weicht aber darin von ihm ab, daß er von dem Mamre-Baum daselbst (wohl, weil er ihn für heidnisch hält), schweigt, aber von der Höhle Machpela redet, von der die anderen Quellen, soweit sie erhalten sind, nicht erzählen. Die Ortsnamen, die P enthält, sind: אָרָבֶת הַאָּרָבֶּע, פְרָבֶת הַאָּרָבָע 3527, älterer Name Hebrons Jos 1415 Jdc 110, vielleicht »Vierstadt« genannt, weil dort vier Straßen zusammentreffen; später wird 'Arba' als Name des Stammvaters der Enagiter aufgefaßt (Jos 1513), die hier vor Israel gewohnt haben sollen Jos 1514 Jdc 110. 20. In der Nähe von Hebron lag Mamre, Abrahams Wohnstätte nach Ja 1318 und wohl auch nach P's Meinung. »Östlich von Mamre« 19 und jedenfalls nicht weit davon - Abraham wünscht in 23, seine Tote in der Nähe zu haben - liegt die »Höhle der Machpela«; diese Höhle ist gelegen am Ende eines Feldes, in der »Machpela« (17. 19 259 49 30 50 13); demnach wird »Machpela« der Flurname gewesen sein. Gegenwärtig hält man den Platz Haram râmet el-halîl 3 km nördlich von Hebron für die Stätte der Abraham-Eiche zu Mamre, während die Höhle in dem berühmten Heiligtum el-Haram östlich von Hebron gesucht wird, vgl. Buhl, Palästina 159 ff., Guthe, BW Art. Mamre, Hebron: was aber zu den Angaben des A.T. nicht stimmt. - Die von Israel vertriebenen Einwohner Hebrons sind nach Jdc 110. 20 Jos 1514 Enagiter gewesen. Nach Gen 23 sind es die Söhne Heths, die Land 7. 12f., Stadt 10 und Höhle 11 besitzen vgl. 2510 4932. Dieselbe Voraussetzung 2634f. P. Die Hittiter haben von ihren Hauptsitzen in Kleinasien aus im 2. Jahrtausend, noch vor dem Auftreten Israels in der Geschichte, große Reiche in Mesopotamien, Syrien und Babylonien besessen und um Syrien und Kanaan mit den Ägyptern gekämpft, Ed. Meyer I 22 s. Register. Ob sie freilich Südkanaan, wie hier vorausgesetzt wird, besiedelt haben, ist mehr als fraglich. Wenn also auch die von Gen 23 gegebene Mitteilung, daß sie in Hebron gewohnt haben, wohl nicht ganz richtig ist, so ist doch hier wie in den parallelen Nachrichten Num 1329 Jos 14 Ez 163. 45 eine letzte Erinnerung an das einst so gewaltige Hittiter-Reich auf uns gekommen. P wird ihren Namen, bewußt archaisierend, hier gebraucht haben, ebenso wie er den Namen Hebron in der Patriarchengeschichte vermeidet und dafür Qirjath-'arba' sagt vgl. 2. - In israelitischer Zeit ist Hebron in Kalebs Besitz Jdc 120; nach Sauls Tode Residenz Davids II Sam 21-3; zur Zeit der Makkabäer ein Hauptort der Idumäer I Mak 565. -

Sinn der Erzählung. Die Notiz, die P seiner Vorlage entnommen hat, wird besagt haben, daß Abraham die Höhle Machpela zu Saras (und seinem?) Begräbnisplatz samt dem 'Ephronfelde für eine bestimmte Summe gekauft habe (vgl. oben S. 262). Diese Angabe der Vorlage ist ebenso zu deuten wie die ganz parallele 33:19f. vom Kaufe des Feldes bei Sichem durch Jaqob. In beiden Fällen handelt es sich um ein Feld, das der Erzvater von den Fremden erworben haben soll; charakteristisch ist, daß beidemale der Kaufpreis ansdrücklich genannt wird: das soll besagen: das Grundstück ist in ehrlichem Kauf erworben worden und hat daher von Rechts wegen dem Ahnherrn gehört. — Welches Interesse aber hat die Sage an dem Besitz dieses Feldes und dieser Höhle? Gewöhnlich antwortet man: Abraham habe durch diesen Kauf ein Anrecht auf den Besitz des ganzen Landes erworben, so noch Kautzsch<sup>3</sup>. Man kann diese Erklärung nicht ganz ernsthaft nehmen: wer sich ein Grundstück im Lande erwirbt, bekommt dadurch doch nicht Recht auf das ganze Land! Vielmehr zeigt die Sage selber ganz deutlich, weshalb man so hohen Wert auf den Besitz dieser Höhle legte: das elbst

23 1'Die Lebensjahre' Saras waren 127 Jahre, die Lebensjahre Saras; 2da

suchte man das Grab der Ahnfrau. Parallel sind die Erzählungen vom rechtmäßigen Kauf des Berges Samariens, wo Omri begraben wurde (I Reg 1624. 28), und von der Tenne Araunas, des späteren Tempelplatzes (II Sam 24); auch auf dem Felde bei Sichem befand sich ein Grab, nämlich das des Joseph (Jos 2432). Der Antike legt sehr großen Wert darauf, daß sein Heiligtum und auch der Ort, da er seine Toten begräbt, unbestreitbar und zweifellos sein Eigentum ist. Vornehme Leute, die auf Ehre halten, hegraben ihre Toten nicht in geliehenem oder geschenktem Grabe, sondern auf eigenem Grund und Boden, Benzinger 2 128. In diesem Interesse hat auch P auf unsere Erzählung, die er so weitläuftig ausführt, während er die meisten übrigen Abrahamsagen überschlägt oder ihnen nur einige Notizen entnimmt, und auf die er mehrfach wieder anspielt (vgl. oben), den höchsten Wert gelegt. Er schätzt sie fast so hoch wie die Geschichte von der Bundesschließung 17. P gibt sich dabei die erdenklichste Mühe, nachzuweisen, daß Höhle und Feld - dies ist die Disposition des Kapitels - dem Abraham nicht etwa nur zur Mitbenutzung überlassen 5.6, auch nicht etwa geschenkt 11, sondern von ihm um den vollen Kaufpreis in aller Form Rechtens erworben worden seien 16-18. Der große Wert, den P auf diesen Punkt legt, erklärt sich also aus seinem Gefühl für Anstand und Sitte: es würde dem Urvater in hohem Grade unanständig gewesen sein, wenn er das Grab nicht gekauft hätte. Anderseits hätte es vielleicht nahe gelegen, sich in diesem besonderen Falle doch mit einem geliehenen oder geschenkten Grabe zu begnügen, da Abraham ja nur »Fremdling und Beisasse« in Hebron war: um so mehr Mühe gibt sich P, zu zeigen, daß Abraham trotzdem aller Schwierigkeiten Herr geworden ist und sich ein Grundstück zum Begräbnis rechtskräftig erworben hat. - Zugleich wirft die Erzählung ein interessantes, wenn auch undeutliches Licht auf religionsgeschichtliche Verhältnisse. Wir dürfen annehmen, daß Israel diese Stätte wie alle übrigen von den Kanaanäern übernommen hat. Die Bevölkerung aber, von der Israel die Stätte überkommen hat, wird in der Höhle ein Heiligtum gesehen haben. Vielleicht ist ihre Meinung dabei gewesen, daß das Numen hier in der Tiefe hause, oder daß hier ein Gott oder ein Heros begraben liege. Man denke an das Grab des Zeus in Kreta, an das »Silenosgrab im Hebräerlande« (Pausanias, Eliaea II 24), an das Grab der Amme des Dionysos (Plin. h. n. 518). Über heilige Höhlen und Grabheiligtümer W. Robertson-Smith. Rel. der Semiten 150ff., Wellhausen, Arab. Heidentum<sup>2</sup> 103. Sara (und später Abraham selbst) wäre dann in der israelitischen Tradition an die Stelle jenes Gottes oder Heros getreten. Kultus in den Höhlen und an den Gräbern ist uns noch aus der Zeit des P ausdrücklich bezeugt Jes 654; eine Anspielung an einen Glauben an die Herkunft Israels aus der in der Höhle hausenden Sara liegt Jes 511 nach Duhm (zur Stelle) und Ed. Meyer, Israeliten 265. 284 vor; ein Kultus der Ahnengeister, speziell Abrahams, wird vielleicht noch Jes 6316 abgelehnt. Und noch gegenwärtig ist die Höhle el-Haram bei Hebron ein Heiligtum. Dem gegenüber ist für P charakteristisch, daß er die Höhle für ein Erbbegrähnis und nichts anderes erklärt; so leicht ihm der Name Gottes sonst in die Feder kommt, in dieser Erzählung vermeidet er jede Erwähnung Gottes und der Religion durchaus: die Höhle ist eine profane Höhle, und die Erzählung von ihrem Erwerb eine profane Geschichte. Nur unter der Bedingung, daß Machpela nur durch die Erinnerung an die Väter, keineswegs aber durch Gott geweiht ist, hat der jüdische Verfasser sie übernehmen können. - Vordem war Kanaan reich an solchen Stätten gewesen, die an die Väter erinnerten. Alle diese Stätten hat P aus der Vätersage ausgemerzt, offenbar, weil er ihren heidnischen Ursprung witterte; nur Machpela und Bethel sind bei ihm stehen geblieben. Wir erkennen daraus die besondere Bedeutung, die diese Stätten einst besessen haben müssen, wenn sie selbst dem so energisch zufahrenden P widerstehen konnten. Die einstige Bedeutung von Hebron, das vor Jerusalem das Zentrum von Juda gewesen ist, wirft also ihren Schatten bis in P hinein. -

starb Sara in Dirjath='arba' das ist Hebron im Lande Kanaan. Da ging Abraham hinein, um Sara zu beklagen und zu beweinen. Dann stand Abraham auf von seiner Toten und sprach zu den Söhnen Cheth's also: 4ich bin bei euch nur Fremd= ling und Beisasse; gebt mir hier bei euch ein Erbbegräbnis, daß ich meine Tote aus dem Hause schaffe und begrabe. Die Söhne Cheth's antworteten dem Abraham also: 6möchtest du, Herr, 'doch' auf uns hören! Als ein Gottessfürst dist du unter uns. Begrabe deine Tote in unserm besten Grabe! Keiner von uns wird dir sein

<sup>1. 2</sup> Tod und Begräbnis Saras, Einleitung. 1 Die chronologische Angabe, für das System der Zeitrechnung des Pohne Bedeutung, zeigs P's Liebhaberei für Zahlen. Über die Kstr. der Zahlen § 134h. — »Die Lebensjahre Saras« 1b (om LXX Vulg) ist handschriftliche Variante und der ersteren Lesart vorzuziehen 257 479. 28, Ball, Kittel. ist wohl hier und 19 sowie 3527 Glosse, vgl. 356. 20 368, Ball, Eerdmans 20. — 2 Das Beweinen und Beklagene soll bei P nicht etwa Abrahams Schmerz schildern: um solche persönlichen Empfindungen kümmert sich P nicht; sondern es sind die durch die Sitte vorgeschriebenen Klagezeremonien gemeint: Abraham hat an Sara alle Gerechtigkeit erfüllt, so daß jetzt nur noch das Begraben selber übrig bleibt. -- אַ hinein, in die Kammer zur Leiche, wo er die Totenklage hält. - 3-16 Die Verhandlung mit den Hittitern hat besonders den Zweck, die große Mühe darzustellen, die sich Abraham gegeben hat, das Grab zu erwerben. Die Weitläuftigkeit der ganzen Verhandlung ist dem Orientalen, der mehr Zeit hat als wir, nicht seltsam, sondern ganz natürlich. Dazu kommt bei P noch das Behagen dieses Priester-Juristen, der sich hier auf einem ihm vertrauten Gebiete einmal gehen lassen kann. 3 Alle Klage, Leichenklage II Sam 1331 Ez 2616 (Ep. Jer. 32), Klage bei Volksnot Jes 326 294 471 Jer 325 142 Ps 44 26 1371 Neh 14 Thren 210, Krankenklage II Sam 1216 Job 28. 13 Ps 11925, auch die Götterklage Ez 814 geschieht sitzend oder liegend am Boden; ebenso bei den Heiden (Ep. Jer. 31), den Babyloniern vgl. Böllenrücher, Hymnen u. Gebete an Nergal 37: »ich sitze und klage«, den Ägyptern vgl. Erman, Ägypten 432/433. »Er stand auf« heißt also: er beschloß die Klage II Sam 1620. - rg auch von der Leiche des Weibes § 122f. - 4 In der folgenden Verhandlung ist Abraham überaus demütig; er betont, daß er nur ein »Fremdling« (Zugewanderter) und »Beisasse« (Klient) ohne Rechte und Grundbesitz und also ganz auf den guten Willen der Leute angewiesen sei, ja er fällt vor ihnen mehrmals gar auf die Erde nieder 7. 12. Solche Demut des Ahnherrn vor »dem Volk des Landes« fällt bei dem sehr nationalstolzen Erzähler auf. P denkt wohl, daß Abraham gar kein anderes Mittel gehabt habe, zum Besitz der Höhle zu kommen, als eben solche Demut. Das Judentum charakterisiert sich so selber: man versteht es gegebenen Falls, höchst ehrerbietig gegen den Heiden zu sein, den man doch im letzten Grunde verachtet (vgl. 2634f.). - Über n. und zwin vgl. Bertholet, Stellung der Israeliten und der Juden zu den Fremden 159 f., Ed. Meyer, Entstehung des Judentums 230. - 5. 6 Die Hittiter behandeln Abraham mit großer Liebenswürdigkeit, ja mit Ehrerbietung: sie wollen ihm seinen Wunsch, seine Tote begraben zu können, gern erfüllen, aber sie halten einen Kauf für ganz unnötig: einem so geehrten Manne wird jeder ein Grab schenken oder leihen! Hinter der Höflichkeit der Hittiter versteckt sich ihre Abneigung gegen einen Kauf: Abraham soll nach ihrem Willen in Hebron keinen Grundbesitz und kein Recht erwerben, sondern ein auf die Güte der Bürger angewiesener »Beisasse« bleiben. Ebendarum betont Abraham in dieser Erzählung immer wieder, daß er die Höhle zu keinem andern Zweck als nur zur Begräbnisstätte erwerben will 4.9.13.20; hätte er mehr begehrt, würden es die Hittiter ihm versagt haben. - Man lese לה שבתנה vgl. 13. Diese Formel steht hier und im folgenden (vgl. 8. 11. 3. 15) in solchen Fällen, wo man dem anderen einen besseren Vorschlag höflichst (אדני - 6. 11. 15) unterbreitet. - אַרני: der Singular »mein Herr«, auch 42 10 44 7. 9 neben den

Grab versagen, daß du beine Tote begraben tannst. Aber Abraham stand auf und verneigte sich vor ben Eingeborenen, den Sohnen Cheth's, tief sund fprach ju ihnen also: wenn ihr benn wollt, daß ich meine Tote aus bem Sause schaffe und begrabe, so höret auf mich und leget ein gutes Wort für mich ein bei Ephron. bem Sohne Sochar's; Bag er mir die Bohle in der Machpela, die ihm gehort, gebe, am Ende seines Feldes; um die volle Summe foll er fie mir hier unter euch geben jum Erbbegrähnis. 10'Ephron aber faß mitten unter den Sohnen Cheth's. Da antwortete Ephron, ber Chittiter (Sethiter), bem Abraham por ben Sohnen Cheth's, fo viel ihrer zum Tor feiner Stadt (aus- und) eingingen, alfo: 11 mochteft du, Herr, 'hoch' auf mich hören! Ich schenke dir hiermit das Feld; auch die Höhle darauf ichenke ich bir; vor den Sohnen meines Bolles ichenke ich fie bir! Begrabe nur beine Tote! 12 Aber Abraham verneigte sich vor den Eingeborenen tief 13 und iprach zu Ephron vor ben Eingeborenen also: ja, wenn du -, möchtest bu doch auf mich hören! Ich gebe bir ben Preis bes Felbes; nimm es von mir an, daß ich bort meine Tote begraben tann. 14 Aber Ephron antwortete dem Abraham also: 15 möchtest du 'doch', Berr, auf mich hören! '' Bierhundert Silberschegel, mas bedeuten die zwischen mir und dir? Begrabe du deine Tote! 16Da ging Abraham auf die Forderung des Ephron ein, und Abraham mog dem Ephron die Summe dar, die er vor ben Sohnen Cheth's genannt hatte: vierhundert Silberschegel nach dem ge-

Pluralen erklärt sich so. daß, wenn eine Gemeinschaft redet, der Sprecher entweder »Ich« für sich selbst oder »Wir«, die andern mit einschließend, sagt; die Personifikation einer Gemeinschaft liegt hier also nicht vor; die Beobachtung ist wichtig für die Auffassung des »Ichs« der Psalmen an gewissen Stellen vgl. Ps 445. 7. 16 74 וב Jo 16f. — נַּטִּיא אלהים »Gottesfürst, geistlicher Fürst« ist wohl nach der Anschauung P's für Abraham charakteristisch: er ist ein Fürst, dessen besondere Würde in seiner Beziehung zu Gott besteht, etwa einem vornehmen Priester vergleichbar. Das Wort soll Abraham ehren. Ebenso der Vorschlag, das beste Grab, das er nur irgend will, ihm zu leihen. -אַ אַפּלי א sgar niemand« § 152 c. — יַּכְּלֵּה 🤻 75 qq. — Zur Kstr. אָרָבָּדָּ § 119 x. — 7 אַרָּבָּיָ: die Verhandlung enfolgt sitzend vgl. نود io: sitzend werden alle Rechtsgeschäfte erledigt Ruth 41. 2. 4. - 8. 9 Auf das Anerbieten der Hittiter geht aber Abraham nicht ein, sondern er hält an seiner Absicht fest: er will die Höhle zu eigen haben; aber auch diese seine Ablehnung hat sehr höfliche Formen: er hat, so soll es scheinen, aus ihren Worten nur das Positive, daß sie ihm das Begräbnis gstatten wollen, herausgehört. Jetzt erlaubt er sich auch das Grundstück zu nennen, das er sich in Gedanken ausgesucht hat. Daß es eine Höhle ist, entspricht der in Kanaan üblichen Sitte, Benzinger 2 128. 205, Greßmann RGG I Sp. 1005 ff. - Die Genauigkeit der Angabe sam Ende seines Feldes« gehört zum Stil des exakten P. - »Um gutes Geld« 9 betont P, ebenso nachher »laufende Münze« 16, da es ihm auf die Rechtmäßigkeit des Erwerbes ankommt. Aus demselben Grunde legt er Wert auf die Zeugen des Kaufs בְּיִלְבֶּי בָּרָדֶת , שׁ und besonders בַּרִיבֶּת , בַּיִּרֶבֶּי בַּנֶּי בַּנִיי בַּיִּר מַ יתידי בפריק 18 vgl. 11. 12. 15. 16. — 10 Zu לכל vgl. § 143e, »was anbetrifft alle« oder vielleicht: »fürwahr, kurz alle«. — ישר (zur Kstr. § 116h) ein juristischer Terminus wie ารซ่างสา 3424, stimmberechtigte Bürger: im Tor finden alle öffentlichen Versammlungen statt, Benzinger 2 102; auch im Babylonischen bedeutet »Tor« in juristischen Urkunden soviel wie »Gericht«, Jastrow, Rel. Bab. u. Ass. I 173; die jüdisch-aramäischen Urkunden aus Assuân sagen אָבֶל בְּרָבָה A 9 E 10 H 10. — 11 Für אל ist nach sf. 18. 14f. אל zu lesen, Kautzsch-Socin 2 A. 102: 'Ephron schlägt Abrahams Bitte nicht etwa ab, sondern nimmt sie vielmehr der Form nach an, indem er nur den einen Punkt, daß Abraham etwas dafür bezahlen will, stillschweigend ausläßt. Der Verfasser kennzeichnet so 'Ephrons bräuchlichen Gewicht. — <sup>17</sup>So wurde das Feld des Ephron, das zu Machpela liegt, gegenüber Mamre, das Feld samt der Höhle darauf, samt allen Bäumen, die auf dem Felde waren, in seinem ganzen Bereich ringsum, <sup>18</sup> Eigentum Abrahams vor den Söhnen Cheth's, allen, soviele zum Tore seiner Stadt (aus- und) eingingen. <sup>19</sup>Danach begrub Abraham sein Weib Sara in der Höhle des Feldes Machpela öftlich von Mamre das ist Hebron im Lande Kanaan. <sup>20</sup>So ward das Feld samt der Höhle darauf Eigentum Abrahams zum Erbbegrähnis von den Söhnen Cheth's.

Verhalten als äußerst verbindlich; in der Sache, auf die es Abraham ankommt, sagt 'Ephron freilich Nein; er ist nicht geneigt, die Höhle zu verkaufen. Diese Sitte, einen Gegenstand zum Geschenk anzubieten, wenn man ihn aus irgend einem Grunde nicht verkaufen oder wenn man viel herausschlagen will, kann man im Orient noch heute beobachten vgl. Benzinger2 133. Man beachte, daß Abraham sich zunächst nur die Höhle am Ende des Feldes« 9 gewünscht hat, daß ihm 'Ephron aber nicht nur die Höhle, sondern auch das ganze Feld zum Geschenk anbietet 11, das Abraham dann auch erwirbt 17: diese Steigerung scheint beabsichtigt zu sein. - 12. 13 Abraham aber beharrt mit der bekannten jüdischen Zähigkeit bei seinem Wunsche. — 13 אַן אַס־אַקה לוּ שַׁקְצֵיָּר das Anakoluth veranschaulicht die höfliche Verlegenheit, welche die allzugroße Güte nicht annehmen und doch den großmütigen Geber auch nicht beleidigen möchte. - 14. 15 Jetzt endlich gibt 'Ephron nach und ist zum Verkauf bereit. Diese Art, wie man die Höhe des Geldes gelegentlich einfließen läßt, aber beileibe nicht fordert, ist orientalische Höflichkeit. - Man lese לה אַרֹנֶר שׁמַעֵנֵר vgl. 5f. 11. -- אָרָא, om LXX-Hss, ist wohl aus אַרָבָּע entstanden; nicht das Grundstück, aber der Preis macht zwischen beiden nichts aus, Ball, Sievers II 300, Kautzsch 8. - 16 Über das Wägen des (in alter Zeit noch nicht unter staatlicher Kontrolle geprägten) Geldes vgl. Benzinger<sup>2</sup> 198. - Der Verf. betont, daß Abraham den vollen geforderten Preis, nach dem beim Kaufmann gewöhnlichen Gewichtsšeqel (vgl. Benzinger 2 198) vor Zeugen bezahlt habe. Abraham versucht nicht, von der Forderung abzuhandeln: er muß zufrieden sein, daß man ihm überhaupt den Kauf erlaubt. 400 Silbersegel sind nach älterer Rechnung ca. 1000, nach späterer, persischen Rechnung ca. 400 Mk., Benzinger<sup>3</sup> 201. — 17—20 Zusammenfassung des Ergebnisses. 17. 18 im Stil des Kaufbriefs: daher die genaue Angabe der Lage, des Zubehörs (die ausdrücklich genannten, auf dem Grundstück stehenden Bäume, auf deren rechtmäßigen Besitz P Wert legt, werden wohl ehemals-heilige Bäume gewesen sein) und der Zeugen. P, an das Schreiben solcher Kaufbriefe gewöhnt, fällt hier in den ihm vertrauten Stil. Ähnliche Form haben die babylonischen Kaufbriefe KB IV 7. 33, in denen gelegentlich auch Bäume mitverkauft werden KB IV 101. 161. 165 und die jüdisch-aramäischen Urkunden, in denen niemals die Angabe der Zeugen und bei Grundstückgeschäften die genaue Beschreibung des Grundstücks fehlt. Solche Kontrakte aufzusetzen, haben die Hebräer aus der babylonischen und ägyptischen Kultur gelernt. Auch im modernen Palästina muß man außer dem Grund und Boden noch die Ölbäume, die darauf stehen, ausdrücklich hinzukaufen, Guthe, Palästina 97f. - 19 הוא הַבּרוֹן ist Glosse vgl. zu 2: Mamre ist schwerlich mit Hebron identisch, sondern eine Lokalität in der Nähe davon; der Patriarch weilt nach der Überlieferung draußen vor der Stadt wie Jagob vor Sichem 3318.

36. Abrahams Tod und Begräbnis 257—11a P. 25 Dies sind die Tage der Lebensjahre Abrahams, die er lebte: 175

Iahre; sda verschied er. Abraham starb in schönem Alter, alt und 'lebenssatt', und ward versammelt zu seinen Stammesgenossen. Und ihn begruben seine Söhne Isaaq und Ismael in der Höhle Machpela, auf dem Felde des Ephron, des Sohnes Sochar's, des Hethiers, das östlich von Mamre liegt; 10 auf dem Felde, das Abraham von den Söhnen Cheth's gekauft hatte: daselbst ward Abraham begraben samt seinem Weibe Sara. 112 Nach Abrahams Tode aber segnete Gott seinen Sohn Isaaq.

spielung an die Machpelageschichte 9f., אלהים und besonders die Weitläuftigkeit des ganzen Stückes; ganz ähnlich schließt die Geschichte Isaags bei P 3528f. - 8 Mss Sam LXX Peš במרת wie 3529, Ball, Kittel, Kautzsch3. — צמרת »zu seinen Geschlechtsgenossen versammelt werden«: die Phrase ist ursprünglich wohl vom Familiengrab genommen (Stade, Bibl. Theol. 184f.), dann von der bing, wo die Verwandten zusammenliegen, verstanden worden, soweit sich hier überhaupt noch mit solcher Phrase eine bestimmte Anschauung verbindet (Holzinger). - 9 Die Angabe, daß Abraham von Isaac und Ismael gemeinsam begraben worden ist, weicht von der sonstigen Tradition aufs stärkste ab, wonach Hagar mit Ismael aus Abrahams Haus geflohen (16 J) oder gar verstoßen worden (21 E) ist. Wir dürfen annehmen, daß P auch dergleichen in seiner Vorlage gelesen (vgl. 1720, wo P die Kenntnis der Ismaelsage verrät vgl. S. 271), daß er aber mit allem Bewußtsein die Tradition korrigiert habe, weil er nicht glauben mochte, daß so häßliche Dinge, Zank und Mißhandlung, in der Familie des frommen Abraham vorgekommen seien. - 11a Der Verfasser meint: so ging Gottes Verheißung 1721 in Erfüllung. - Eine weitere Bundesschließung oder Gottesoffenbarung an Isaaq enthält P nicht, obwohl sie seiner geschichtlichen Gesamtanschauung entsprochen hätte Lev 2649 Ex 224 63 u. a., offenbar weil er eine derartige Geschichte in seiner Quelle nicht vorfand. In der sehr kurzen Behandlung des Isaaq stimmt P mit JE überein: auch in diesem Punkte hat er sich trotz aller Energie seines Eingreifens doch noch von der Überlieferung leiten lassen. - Über 11 b vgl. S. 295 f.

#### 37. Ismaels Stammtafel 2512-17 P.

25 19 Das ist der Stammbaum Ismaels, des Sohnes Abrahams, den die Ügypterin Hagar, die Magd Saras, dem Abraham geboren hatte. 13 Dies sind die Namen der Söhne Ismaels nach ihren Namen, ihren Geschlechtern: der Erstgeborene Ismaels Nebajoth, Oedar, Abbe'el und Mibsam; 14 Mischma', Duma und Massa; 15 Chadad und Tema; Jetur, Naphisch und Oedma. 16 Das sind die Söhne Ismaels,

und das sind ihre Namen in ihren Dörfern und Lagern: zwölf Fürsten nach ihren Bölkern. <sup>17</sup>Und dies war die Lebenszeit Jsmaels: 137 Jahre; da verschied er und starb und ward versammelt zu seinen Stammesgenossen.

### 38. Abraham's Sieg über die vier Könige 14.

Bur Zeit Amraphel's, Königs von Schin'ar, Arjoch's, Königs von Ellafar, Keborla'omer's,

1-16 Abrahams Kriegstat. 1-12 Der Krieg bis auf Abrahams Eingreifen. 1-3 Exposition: die vier Könige gegen die fünf. - 1 Der Anfang יבי ist historischer Stil vgl. Jes 71 (II Reg 1529 Ruth 11 Esth 11 II Sam 211); ähnliche Königslisten Jos 103. 5. 23. - Die in Vers 1 erwähnten fremden Königsnamen sind sicher nicht Erdichtungen des Verfassers, sondern ruhen auf Überlieferung. Von dem Namen ברכלימר ist der erste Teil (Kudur wohl = »Knecht« oder von ähnlicher Bedeutung) ein Wort, mit dem viele elamitische Königsnamen zusammengesetzt sind; der zweite ist Name einer elamitischen Gottheit (Lagamar); das Ganze, obwohl also von gut elamitischem Gepräge, ist als Name eines elamitischen Königs noch nicht zu belegen, Zimmern KAT's 485 f., Jensen, Gilgamesch-Epos I 326. - אַמָּקָבָּל von Šin'ar, d. h. Babylonien 1010, identifiziert man vielfach nach Schrader, Sitzungsber. d. Berliner Akad. 1887 S. 600 ff. mit Hammurabi, König von Babel, der Babylonien ca. 2100 vom Joche der Elamiter befreit hat; diese Gleichsetzung wird aber von andern lebhaft bestritten, z. B. von Bezold, Bab.assyr. Keilinschriften 24 ff. vgl. Jensen, Gilgamesch-Epos 327 f.; auf diese fragwürdige Identifikation baut eine ganze phantastische Konstruktion Winckler, Abraham als Babylonier 23 ff. vgl. oben S. 167 f. Um das zu dieser Gleichsetzung nicht stimmende bin zu erklären, liest Hüsing bei A. Jeremias, Im Kampf um Babel u. Bibel 13 לָּתִלֹדְּ und übersetzt: »es geschah in den Tagen Hammurabi's, als über Šin'ar König war 'Arjoch, König von 'Ellasar, da zogen zu Felde u. s. w.«: völlig unhebräisch, vgl. Beer, DLZg 1904 Sp. 359, Jensen, Gilgamesch-Epos 328 A. 1. - יפלסר ist wohl die altbabylonische Stadt Larsa, jetzt Senkereh, südöstlich von Uruk-Erech. - אַריוֹהָ (der Name auch Dan 214ff. als Name eines babylonischen Höflings) wird vielfach als die sumerische Form Eri-Aku des semit.-bab. Rîm-Sin lautenden Namens eines Königs von Larsa und Zeitgenossen Hammurabi's erklärt; diese Ableitung ist sehr unsicher, Bezold, Bab.-assyr. Keilinschriften 56, Jensen, Gilgamesch-Epos 328. Doch sind neuerdings mehrere elamitische Königsnamen aus der älteren Zeit bekannt geworden, die entweder an erster Stelle das Element Iri oder an zweiter das Element Agun aufweisen, so daß also Arjoch auf ein gut elamitisches \*Iri-agun zurückgehen mag, das freilich selbst noch nicht zu belegen ist, vgl. Scheil, Délégation en Perse V S. XII. - הַּדְּעָל möglicher Weise als Tudhul in den unten S. 290 genannten Texten. - ביים jedenfalls hier ein Volksname, vielleicht verschrieben (Pes בלים = hebr. כלים, Ball), vielleicht den Gutî (zwischen Babylonien und Medien) gleichzusetzen. - Unter den Genannten ist nach 4. 5. 9. 17 Kedorla'omer die HauptKönigs von 'Elam, und Tib'al'3, Königs von Goim, 'begannen sie Krieg mit Bera', König von Sodom, Birscha', König von Gomorrha, Schin'ab, König von Adma, Schem'eber, König von Seboim, und den König von Bela' — daß ist So'ar: 'alle diese versammelten sich im Tale Siddim — daß ist daß Salzmeer.

Bwölf Jahre waren sie bem Reborla'omer untertan gewesen; und 'im breizehnten Jahre

person, was aber sonderbarer Weise in der, wie es scheint, ganz äußerlich alphabetisch angeordneten Aufzählung nicht hervortritt. Die Voraussetzung des Stücks ist also, daß damals Könige von 'Elam über Babylonien herrschten: eine Situation, die für uns aus der babylonischen Überlieferung für die Zeit ca. 2300 bekannt ist vgl. Ed. Meyer I 22 550 ff.; ferner im folgenden, daß diese elamitisch-babylonischen Könige ein Weltreich innehatten, das sich bis über Syrien erstreckte: auch dies ist nicht für unmöglich zu halten, Ed. Meyer I 2º 552. — Eine Erzählung, die von so uralten Namen und Verhältnissen zu berichten weiß, macht zunächst den Eindruck des höchsten Altertums. Uralt sind denn auch fast alle folgenden Namen: Namen von Völkern und Städten, die zur Zeit Israels längst verschwunden waren, und von denen der Verfasser viele seinen Zeitgenossen durch beigestellte Erklärungen verdeutlichen muß. - 2 Die Verbindung dieses Satzes mit dem Vorhergehenden ist lässig; der Verf. scheint bei der langen Aufzählung der Königsnamen vergessen zu haben, daß diese Namen im »Genetiv« stehen. - Die Namen der »Pentapolis« an der Stätte des Toten Meeres kommen sonst nur in Sagen vor und zwar redet die alte Überlieferung entweder von Sodom und Gomorrha oder von Adma und Seboim; die Zusammenstellung der vier wird auf späterem Ausgleich der verschiedenen Traditionen beruhen, vgl. oben S. 216. Die Nennung dieser Städte an dieser Stelle erregt starke Bedenken gegen die Geschichtlichkeit der Erzählung. So'ar sonst nur Gen 1917-22. - Jede der Städte hat nach kanaanäischer Art ihren König. -Die Namen der Könige der vier Städte spotten der Deutung; daß sie nicht Erdichtungen νααρ; zu באבר und שמאבר (Sam פמאבר) vgl. Sellin, Neue kirchl. Ztschr. XVI 932. — 3 Gleich hier nennt der Verf. vorausgreifend, nicht eben geschickt, den Ort der Entscheidungsschlacht, die aff. ausführlich erzählt werden soll. - Die Meinung, daß, wo jetzt das Salzmeer liegt, einst ein Tal gewesen sei, ist Anschauung der israelitischen Sage vgl. 1310 1925; der geologische Befund zeigt aber, daß diese Meinung irrig ist: der Jordan hat schon seit weit-prähistorischen Zeiten seine Wasser in dies Becken ergossen vgl. oben S. 215. Die »apologetische« Auskunft, die genannten Städte hätten in dem südlichen, erst später überschwemmten Teile des Sees gelegen (so wieder Sellin 933), ist deutlich nicht die Meinung des Verfassers dieser Stelle, der vielmehr das Siddimtal und das (gegenwärtige) Salzmeer gleichsetzt. Danach werden wir gegen die gauze Erzählung des Verfassers von der Schlacht in diesem fabelhaften Tale sehr starke Bedenken haben. - Der Name »Siddimtal« wird Sagenüberlieferung sein; vielleicht ist عربة »Dämonental« zu lesen, Renan, histoire du peuple d'Israel I 116 A. 4 u. a.

4-7 Die Ereignisse vor der Entscheidungsschlacht. Die genauen Datierungen (zum Acc. der Zeit 4b vgl. § 118i; Sam Kittel, Kautzsch לובשלש erwecken wieder den Anschein höchster Glaubwürdigkeit: in diesem Stil erzählt nicht unbefangene Volkssage, sondern die strenge Historie. Charakteristisch für historischen Stil ist auch das Pf. nach der Jahreszahl vgl. z. B. II Reg 251. — Die Reihenfolge: Untertänigkeit (d. h. Tributzahlung), Abfall (d. h. Tributverweigerung), Rachezug findet sich auch II Reg 241ff. 187. 9; solche Reihenfolge ist gewiß in den Erzählungen von der Züchtigung aufständiger Vasallen die Regel gewesen. Vgl. den ähnlichen Stil in der Berichterstattung der assyrischen Königsinschriften bei Feldzügen gegen empörerische Tributärstaaten z. B. KB II 214f. Z. 82 ff. und ebenda Anm. Z. 87 ff. und vielfach anderwärts. — Die im folgenden genannten Völker sollen lauter Urvölker sein. In Wirklichkeit sind מונה (so mit Sam LXX Kittel, Kautzsch<sup>3</sup>) eigentlich "Totengeister", dann, entsprechend den

hatten sie sich empört. <sup>5</sup>Im vierzehnten Jahre aber kam Kedorla'omer samt den Königen, die mit ihm waren, herbei. Und sie schlugen 'die' Repha'im in 'Aschroth=Darnaim, die Zuzim in Ham, die Smim in der Sdene von Dirjathaim, <sup>6</sup>die Choriter auf 'den Bergen' von Se'ir dis SI-Paran an der Büste. <sup>7</sup>Dann machten sie Kehrt und kamen bis zur Drakelquelle — das ist Dadesch — und schlugen das ganze Gesilde der 'Amalegiter sowie auch die Amoriter, die in Chazazon=Tamar wohnten.

griechischen Heroen, als ein Riesenvolk der Vorzeit vorgestellt, das man besonders im Ostjordanland suchte Dtn 3וו Jos 124. Die און (vielleicht = den און העומים, oder daraus nur verschrieben?) und die אַכְיֵּם werden hier von ihnen unterschieden; nach Dtn 220. 10f. in einem »antiquarischen Kommentar« sind Zamzummim und Emim Lokalnamen der Rephaim in Ammon und Moab; ob diese Namen geschichtlichen Wert haben, ist mehr als fraglich, Ed. Meyer, Israeliten 312. 477, vgl. Schwally ZAW XVIII 127ff. - Dagegen ist geschichtlich bezeugt der mit (nach Dtn 212. 22 von Esau ausgerottet, also an Stelle des späteren Edom, äg. Charu, vgl. zu 3620ff.), ferner der בילקי (der »Erstling der Völker« Num 2420, hier im S.W. des Toten Meeres gedacht vgl. Num 1329; über 'Amaleq vgl. zu 36 12, Ed. Meyer, Israeliten s. Register) und der אַמֹּדָי (ein einst gewaltiges und von Syrien aus selbst über Babylonien herrschendes Volk, mit dessen Überresten in Palästina die Israeliten gekämpft haben, vgl. Ed. Meyer, I 22 s. Register, hier — ein letzter, freilich sehr verdunkelter Rest von Überlieferung - im Westen des Toten Meeres vorgestellt, vgl. auch zu 1010). — Die Schlachtorte. קרְבַּרָם, nach Buhl, Palästina 248 ff. Name zweier Städte in Basan; gemeint ist wohl das gegenwärtige el-Muzêrib auf der Straße von Damaskus zum Ostjordanland; die Stadt wird erwähnt unter dem Namen »'Aštaroth«, nach Dtn 14 Hauptstadt des Königs Og, und »Qarnaim«, woran Am 618 anspielt, I Mak 543 II 1221. Den Namen können wir jetzt nach neueren Funden mit Sicherheit daraus erklären, daß Astarte mit zwei Hörnern abgebildet wurde, vgl. z. B. Benzinger<sup>2</sup> 221 Abb. 130. Die Übertragung eines Gottesnamens auf eine Stadt ist ein häufiger, religions- und staatsgeschichtlich sehr interessanter Vorgang: dabei ist nach dem Namen des Gottes zuerst sein Symbol, dann das ganze Heiligtum, schließlich die menschliche Niederlassung, die sich um das Heiligtum gruppierte, genannt worden; parallele Fälle sind אָבָל בָּד לָבָל בָּד לַבָּל בָּר מַנְיליב in, im deutschen St. Peter u. a. vgl. Ed. Meyer, Israeliten 296. - pr nicht weiter bekannt. קרבים moabitische Stadt, jetzt Kurêjât, westl. von Mâdebâ; die »Ebene« von Qirjathaim ist die Hochebene nördl. vom Arnon. In 6 ist entweder يربت als Glosse zu streichen, oder mit Sam LXX Peš Vulg Kittel, Kautzsch <sup>3</sup> שַּבֶּרַבָּ auf den Bergen von Sefir zu lesen. אֵיל פַאקן wird mit der bekannten Hafenstadt am älanitischen Meerbusen (oder אַילים) gleichgesetzt; die Stadt scheint ihren Namen von einem großen Palmenhain zu haben, der in der Nähe stand (בַּצִל = großer Baum); die »Wüste« ist die Wüste Paran zwischen Kanaan und Ägypten 2121. צין מְשַׁפַט >Rechtsquelle d. h. eine Quelle, an der das Orakel im Namen des Quellennumens Recht sprach, = dem aus der Mosegeschichte Num 2013 2714 bekannten מֵי מִרָיבָה »Prozeßwasser«; מֵי מִרִיבָה war der Name der großen Quelle von Qades Num 201 2714, Ed. Meyer, Israeliten 54f.; der Ort ist in 'Ain Kudês (Kadîs) im Wâdi Kadîs wiedergefunden worden vgl. Trumbull, Kadesh-Barnea (1884) und Guthe, ZDPV VIII 182 ff. קבר nach II Chr 202 = ערן גַּרָר, gegenwärtig 'Ain Gidî am Westrand des Toten Meeres, reich an Palmen vgl. Buhl, Palästina 164f. — Die fünf Könige kommen, wie immer babylonische Heere, die nach Palästina ziehen, über Syrien; ihr Zug geht dann von Norden her, östlich am »Siddimtale« vorbei bis zum Schilfmeer; dann »wenden sich« die Könige nach Norden, bis in den Westen des »Siddimtales«. Sie machen also rings um dies Tal einen gewaltigen Bogen. Ein solcher Kriegszug durch diese öden Steppen klingt in diesem Zusammenhange recht unwahrscheinlich; man begreift nicht, weshalb sich die Könige nicht nach dem Siege von Qirjathaim direkt gegen das »Siddimtal« wenden, in dem sich nach 2 ihre eigentlichen Feinde befinden; sie begeben sich doch, wenn sie nach Süden ziehen und ihre Feinde im

\*Da zog der König von Sodom samt dem Könige von Gomorrha, dem Könige von Adma, dem Könige von Sehoim und dem Könige von Bela' — das ift So'ar — und stellten sich wider sie in Schlachtordnung im Tale Siddim: \*wider Kedorla'omer, König von 'Clam, Tid'al, König von Goim, Amraphel, König von Schin'ar, Arjoch, König von Ellasar: vier Könige gegen die fünst! 10 Das Siddimtal aber war voll von Asphaltgruben. Als nun der König von Sodom und 'der König von' Gomorrha sliehen mußten, siesen sie da hinein; die Übergebliehenen aber slohen aufs Gebirge. 11 Da nahmen sie alle Habe von Sodom und Gomorrha und alle Nahrungsmittel darin und machten sich davon. 12 Auch den Lot nahmen sie samt seiner Habe Abrams Bruderssohn und machten sich davon; der wohnte in Sodom.

Rücken lassen, in eine sehr große Gefahr. Will man die Geschichtlichkeit eines solchen Zuges retten, so müßte man annehmen, daß der eigentliche Zweck dabei die Eroberung des bedeutenden Handelsplatzes Elath gewesen wäre oder mit Sellin a. a. O. 933 den Kriegszug aus einem Aufstande der östlichen und südlichen Nachbarn erklären; man müßte also mindestens die Genauigkeit der Berichterstattung preisgeben. Aber der Verdacht liegt nahe, daß die Erzählung von diesem ganzen Zuge keinen anderen Grund habe als den Wunsch des Erzählers, durch diesen Zug die Bedeutsamkeit der letzten Schlacht darzustellen, wobei er zugleich sein Wissen über prähistorische Verhältnisse zeigen kann vgl. Nöldeke, Untersuchungen 163.

8-12 Die Schlacht im Siddimtale wird vom Verfasser pathetisch eingeleitet mit einer nochmaligen Aufzählung der Gegner 8. 9; diese Wiederholung zeigt zugleich seine Freude an der Fülle (vgl. schon das לכל-אַלָּה der alten und großartigen Namen; den Eindruck der Großartigkeit spricht er am Schluß aus: »vier Könige gegen die fünf«, d. h. gewaltige und ebenbürtige Gegner! Diese Gegenüberstellung aber zeigt uns, wie wenig der Verfasser eine Anschauung von den wirklichen Verhältnissen hat; denn wie kann man die kleinen Stadtkönige des Siddimtales mit den gewaltigen Welteroberern vergleichen! Daß sich diese Verhältnisse dem Verfasser so verschieben konnten, ist nur aus jüdisch-palästinensischem Lokalpatriotismus zu verstehen, der im folgenden in der Darstellung Abrahams noch viel krasser hervortritt. Übrigens sollte es eigentlich »fünf Könige gegen die vier« heißen: Versehen oder beabsichtigter Chiasmus? - Auffällig, daß die Reihenfolge der vier Könige 9 eine andere ist als in 1; ein Grund dafür ist nicht anzugeben. - 10 Das Siddimtal bestand aus lauter Asphaltgruben (zur Kstr. § 123e. 130e); der See wirft gegenwärtig Asphalt aus. In diese Gruben fielen die Fliehenden; dies Wort müßte man nach dem Zusammenhange vor allem auf den König von Sodom und den König von Gomorrha (Sam LXX Peš ימלך עמרה) beziehen. Im folgenden ist aber der König von Sodom noch am Leben 17ff. Es ist daher lässige Erzählungsart anzunehmen; ähnlich II Reg 1935. - Das Gebirge ist das von Moab. - 11 Plünderung von Sodom und Gomorrha. Es fällt auf, daß nur diese Städte geplündert werden: was geschieht mit den anderen? Ferner, daß die Feinde so rasch abziehen, so daß Abraham, der ihnen nachjagt, sie erst an der nördlichsten Grenze Kanaans einholen kann. Daß die feindlichen Truppen nach gewisser Zeit fortziehen, mag man aus den Verhältnissen solcher Weltreiche verständlich finden; daß sie sich aber so rasch davonmachen, ist sehr wunderlich: handelt es sich doch nach 4 nicht um einen bloßen Beutezug, sondern um Unterwerfung. Nun läßt sich aber vermuten, wie der Schriftsteller zu dieser Erzählung gekommen sein mag: er interessierte sich des Folgenden wegen nur für die Städte Lots, und er brauchte diesen schleunigen Abzug der Feinde, um darzustellen, wie großmütig und entschlossen Abraham gewesen ist, der ihnen um Lots willen nachsetzt. - 12 Auch die Erwähnung Lots, eines Privatmannes, in solchem weltgeschichtlichen Zusammenhange ist, vom historischen Standpunkte betrachtet, ganz seltsam, dem Verfasser aber wiederum notwendig, weil er so den Übergang auf Abraham gewinnt: Abraham greift ein, weil sein Neffe Lot mitbetroffen ist 14; sonst würde er sich - soll man denken -, friedfertig, wie er ist, um den ganzen Krieg der heidnischen Könige, der ihn nichts angeht, nicht

18 Aber ein Flüchtling kam und brachte Abram, dem Hebräer, die Kunde davon; der aber weilte unter den Terebinthen des Amoriters Mamre, des Bruders des Eschkol und des 'Aner: die waren mit Abram im Bunde. <sup>14</sup> Als nun Abram hörte, daß sein Berwandter gesangen sei, 'musterte' er seine Krieger, die in seinem Hause geborenen Sklaven, 318 Mann und jagte ihnen

bekümmert haben. — Das zweimalige יַבְּבֶּל 11.12 ist unschön. — Da Abraham in 13 neu eingeführt wird, so ist בְּלְבָּל אָבֶּלְם das auch im Satze, hinter אָאָת־רְּלָּע, sehr ungeschickt steht, wohl Glosse (Dillmann, Kittel, Kautzsch³); ebenso das nachhinkende בְּלְבָּל הַ Nach 16. 21 sind außer dem 11 Genannten auch Menschen aus den Städten mitgeführt worden: die Darstellungsweise ist auch hier inkorrekt.

13-16 Abrahams Eingreifen wird nach alledem effektvoll genug eingeführt: kurz entschlossen stürzt er sich seines Verwandten wegen in den Krieg und trägt einen glänzenden Sieg über Gegner davon, die eine Fülle von Völkern und noch soeben fünf Könige (über das Pathos, das dies Wort im Judentum trägt vgl. zu 176) besiegt hatten! - 13 בַּפַלְים § 126r. - Abrahams Name und Wohnsitz wird hier neu eingeführt. - Mit dem Namen wird der Israelit von Fremden genannt; der Bericht will also fremdländischen Ursprungs sein. - Daß unsere Erzählung Abraham den Sitz gerade »unter den Terebinthen von Mamre« zuschreibt, ist kein Zufall: die Abraham-Lot-Tradition, die der Verfasser benutzt, lokalisierte Lot in Sodom und Abraham in Mamre 1312. 18. Daher ist unsere Erzählung auch hinter 13 gestellt worden: das ist die einzige Stelle, die sie in der Genesis haben konnte. - Die Namen der Verbündeten Abrahams hat die Erzählung aus Ortsnamen geschöpft: מַמֵּרֵא ist bei J der Name der Stätte des heiligen Haines; אַשׁכֹל wird aus dem Namen des אַדֶּל אָשׁכֹל, des »Traubenbaches« bei Hebron Num 1323f. genommen sein. »Hier hat man Heroes eponymi in ganz unverkennbarer Art« (Nöldeke 166); אָבֶר בַּרִית אָבַרָם wird ähnlichen Ursprung haben. — Diese Männer sind die בַּעֵלֵי בַּרִית אָבַרָם (zum Ausdruck vgl. Neh 618), d. h. nach dem Zusammenhang des Kap. vgl. besonders 24 nicht die Patrone (gegen Kraetzschmar, Bundesvorstellung 24, Sellin a. a. O. 936), sondern die Bundesgenossen Abrahams, »die ein feierliches Versprechen Abrahams besitzen«. Von solchen Verträgen erzählt die Vätersage auch sonst 2122ff. 2628ff. 381. - 14 Nun die Hauptsache: Abrahams Eingreifen. — אָהָיי sein Vetter, Verwandter. — פֿרָהָק •er entleerte, goß aus«, wie Pfeile aus dem Köcher oder das Schwert aus der Scheide (Dillmann); aber das Wort würde, so metaphorisch gebraucht, hochpoetischen Klang haben und nicht in den Erzählungsstil passen; daher ist Sam רָּהָּק , »er musterte«, LXX ήριθμησε vorzuziehen oder vielleicht noch besser mit Winckler, Forschungen I 102 Anm. 2 אסק "דקק" zu lesen (= assyr. dikû »Truppen aufbieten«? freilich wird dikû nach Zimmerns Mitteilung durchweg mit k, nicht mit k geschrieben). — קִּיִּהָ ἀπ. λεγ. eingeweiht, bewährter Krieger: poetisches Wort? Sellins (a. a. O. 937) Rekurs auf ein angebliches ass. hannaku KB III 1 S. 206f. u. a. ist nach Zimmerns brieflicher Mitteilung verfehlt. »Seine Hausgeborenen« (also besonders zuverlässige Sklaven im Unterschiede zu den gekauften) klingt wie eine prosaische Erklärung dazu. - Daß es gerade 318 Mann gewesen sind, ist dem Verfasser wertvoll, weil er daran Abraham verherrlichen kann, der mit nur 318 Mann so mächtige Heere geschlagen hat! Was soll man freilich von einem Erzähler denken, der von solchen Siegen berichtet! »Wenn das möglich ist, so ist eben nichts unmöglich« (Nöldeke). Auch durch den Hinweis auf Abrahams drei Verbündete (so wieder Sellin a. a. O. 934) wird die Sache nicht besser, denn so kommt, auch wenn wir die Mannschaften dieser Lokalgrößen noch so hoch ansetzen, noch immer keine Zahl heraus, die hier genügen könnte. - Aber woher mag der Erzähler die Zahl 318 haben? Auf bloßer Phantasie wird doch eine so genaue Angabe nicht ruhen? Der Midrasch weiß, daß der Zahlenwert des Namens אליעזר, wie der Obersklave Abrahams nach 152 heißen soll, 318 ist; ist die Zahl vielleicht daher erschlossen? Winckler, Gesch. Israels II 27 behauptet, daß 318 eine astronomische Zahl sei: 318 Tage sei der Mond im Jahre sichtbar; danach würde ein Mythus den Mondgott als einen Helden, dem 318 »geweihte«

nach bis Dan. <sup>15</sup> Dann teilte er seine Leute und überfiel sie in der Racht samt seinen Sklaven, schlug sie und jagte ihnen nach bis Choba, nördlich von Damaskus. <sup>18</sup> So brachte er alle Habe zurück, und auch Lot, seinen Berwandten, und dessen Habe brachte er zurück, sowie auch die Weiber und das Bolk.

Diener in seinen Kämpfen folgen, darstellen können. Dies ist aber nichts als eine bloße Vermutung: denn die Zahl kommt, wie mir H. Zimmern mitteilt, im Babylonischen oder überhaupt im Orient nicht vor; auch ist es keineswegs selbstverständlich, daß die Babylonier 318 Tage, da der Mond sichtbar ist, gezählt haben. Einmal findet sich die Zahl 318 (genauer 317 + 1) im Ägyptischen, Erman, Äg. Rel. 65; aber das ist wohl nur ein Spiel des Zufalls. - Nach 24 sind auch Abrahams Bundesgenossen mit auf dem Zuge gewesen; eigentlich müßten sie schon hier genannt sein: wiederum ungeschickte Erzählungsart, - Der Name »Dan« ist hier, wo es sich nur um prähistorische Namen handelt, ein Fehler; vor Israel hieß die Stadt Lais. - 15 phys ver teilte siche d. h. er teilte seine Leute; ob korrupt? Dasselbe Mannöver Jdc 716 I Sam 1111 1317f. Job 117. main liegt 20 Stunden nördl. von Damaskus; andere Ansetzungen bei Gesenius-Buhl 14 s. v. Abraham verfolgt also die Geschlagenen eine ungeheuere Strecke weit. Dieser Sieg Abrahams ist ganz fabelhaft, und da er die bewußte Pointe alles Vorhergehenden ist, macht er die ganze Erzählung des Kapitels vom Zuge der babylonisch-elamitischen Könige höchst unglaubwürdig. Man hat, um dem Bericht das Unglaubliche zu nehmen, angenommen, Abraham habe nicht das gesamte Heer dieser Könige besiegt, sondern er habe nur dem Nachtrab des heimziehenden Heeres einen Teil der Beute wieder abgejagt, wobei die Könige des Ostens selbst nicht zugegen gewesen seien (Dillmann, Kittel, Geschichte der Hebräer I 161, Sellin a. a. O. 934): ganz willkürlich; die Erzählung sagt vielmehr ausdrücklich, Abraham habe »Kedorla'omer und die Könige mit ihm geschlagen« 17, und macht an der Größe der Strecke, über die sich die Verfolgung erstreckt hat, anschaulich, wie groß der Sieg Abrahams gewesen ist: hätte er nur den Nachtrab überfallen, so würde er sich, nachdem er ihm die Beute glücklich abgejagt, eilends zurückgezogen und sich sorgsam gehütet haben, dem Hauptheere zu nahe zu kommen. Und sollte sich die Beute gerade beim Nachtrabe, der doch zur Deckung des Hauptheeres dient, und nicht bei diesem befunden haben? - 16 So gewinnt Abraham die Beute dem Feinde ab. Nach dem Folgenden ist es nur (außer Lot und dessen Habe) die Beute von Sodom. Auch hat der Erzähler im vorhergehenden mit Willen nur bei Sodom (und Gomorrha) von Kriegsbeute gesprochen 11. Auch hier ist der schriftstellerische Zweck klar: Abraham soll verherrlicht werden, daß er von dem Erbeuteten nichts behalten, sondern alles dem Könige von Sodom zurückerstattet hat; darum wird nur die Beute von Sodom erwähnt. Aber sachlich ist es sehr sonderbar, daß Abraham den vier Königen, die von so weither kamen und so viele Könige inzwischen besiegt hatten, nur eben diese Beute abgenommen haben soll.

<sup>17</sup> Da ging der König von Sodom ihm entgegen, als er vom Siege über Kedorla'omer und die Könige bei ihm zurüdkem, ins Tal Schawe — das ift das Königstal. <sup>18</sup>[Und Malkisedeq (Melchissedel), König von Schalem, brachte Brot und Bein herauß; der war Briefter des El 'eljon.

sedek-Episode weniger feste Beziehung zum Ganzen, trennt das Auftreten des Königs von Sodom 17 und Abrahams Verhandlung mit ihm 21-24 und mag also nachträgliche Hinzufügung sein aus mündlicher Überlieferung oder anderer Quelle hier hineingesetzt, Winckler, Gesch. Isr. II 29, Baudissin, Einleitung 85 u. a. - 17 Woher kam der König von Sodom heraus? Doch wohl aus Sodom, wohin er sich früher begeben hatte: von Sodoms Zerstörung (gegen Sellin a. a. O. 940) ist vorher nichts erzählt worden. - Das Folgende spielt im Tale กาซู่, d. h. dem »Königstale«, bei กาซู่ 18. Da auch กาซู่ »Tal« bedeutet, denken (ob mit Recht?) Hommel, Altisr. Überlieferung 151 A. 1, Winckler, Gesch. Isr. II 28 an eine Verderbnis aus babylonischem šarre = Könige, also = »Königstal«. ist nach Meinung des Schriftstelllers ein Urname wie Sodom, Siddim, Repha'im, Emim und die andern Namen alle. Es ist aus dem Nachdruck, mit dem im folgenden von dem Könige dieses Ortes gesprochen wird, wahrscheinlich, daß sich unter diesem Namen ein in späterer Zeit hochberühmter Ort verbirgt. Nach Ps 76s ist phy ein poetischer, also wohl archaistischer Name Jerusalems. Daher ist big auch hier für Jerusalem zu halten. Dafür spricht auch, daß Melchisedek, Gen 14 König von Šalem, Ps 1104 mit dem Könige von Zion verglichen wird; ferner, daß Gen 14 erzählt, Abraham habe Melchisedeks Gott als den seinigen anerkannt und an Šalem gezehntet: alles dies gewinnt besondere Bedeutung, wenn es sich hier um Jerusalem handelt. So schon Josephus Ant. I 102 und die Targume. Das »Königstal« lag nach Josephus Ant. VII 103 in der Nähe von Jerusalem. Die Beziehung auf den in der Geschichte unbedeutenden Ort Σαλείμ Joh 323 südl. von Skythopolis ist also abzuweisen. Anderseits ist die Erwähnung Jerusalems in der Vätersage sehr auffallend. Keine andere Erzählung in der Genesis handelt von Jerusalem (über »ham-Morijja« vgl. zu 222); ein Umstand der sich ja aus der späten Besitznahme Jerusalems durch Israel vollständig erklärt. Charakteristisch ist, daß das Heiligtum von Šalem nach Gen 14 nicht in den Händen Abrahams ist, während alle anderen, in der Gen. erwähnten Heiligtümer den Patriarchen gehören: in diesem Spiegelbilde erkennt man noch, daß Jerusalem in älterer Zeit Israel nicht gehört hat. - 18-20 Die Szene mit Melchisedek. Der Name מֵלְכִּרבֵּבֶק ist gebildet wie אָדֹנָרבַבֶּדֶק, König von Jerusalem Jos 101 (LXX, Jdc בייבון Der Name ist gut-kanaanäisch (vgl. den phönizischen Namen בדק־מלך, Lidzbarski, Handbuch 357) und bedeutet vielleicht »mein König ist Sidiq« vgl. Baudissin, Studien I 15; zum Gottesnamen Sidiq oder Sedeq vgl. Zimmern, KAT3 473 f.; Hebr 72 βασιλεύς δικαιοσύνης. — Dieser König ist Priester des 'el 'eljon; auch 'el 'eljon ist nach Meinung des Erzählers ein Urname; worin der Verf. ganz Recht hat: der Name ist analog den uralten Namen 'el šaddaj, 'el 'olam, 'el beth-'el u. a. und als uralt in Israel durch Num 2416 bezeugt. Die israelitische Tradition hat solche Urnamen übernommen und als Beinamen Jahves gedeutet (Ps 7835 718 573 u. a.) vgl. oben S. 187. 236. In späterer und spätester Zeit ist der Name, besonders zum Zweck der Propaganda, gern gebraucht worden, Westphal, Wohnstätten Jahwes 258ff.; der phönizische Gottesname Ἐλιοῦν, ὁ ὕψιστος, von Philo Bybl. fr. 212f. Müller (Fragm. hist. graec. III 567) erwähnt, soll nach Lidzbarski, Ephemeris für semit. Epigraphik I 252 A. 1 eine verhältnismäßig junge Figur sein, die zu den Phöniziern erst durch die Juden gekommen sei. Der Erzähler will Melchisedek als den Verehrer des wahren Gottes schildern; aber anderseits will er hier, wo es sich um einen nicht-Israeliten handelt, den Namen »Jahve« vermeiden: er hat daher einen Namen gewählt, den man einerseits auf Jahve verstehen konnte, und der anderseits für einen Kanaanäer wohl denkbar war. Schließlich wäre selbst möglich, aber freilich keineswegs zu beweisen, daß er noch eine Tradition kannte, wonach in vorjahvistischer Zeit der Gott von Jerusalem 'el 'eljon hieß. -- Auch das Praedikat: אריים ביים אורי hat der Verf, als uralt empfunden: an sich wohl denkbar; über das Alter

19Der segnete ihn und sprach:
Gesegnet sei Abram bem El 'eljon,
bem Himmel und Erbe gehören.

30 Und gesegnet sei El 'eljon,
ber beine Feinde in beine Hand gegeben hat!
Er aber gab ihm ben Zehnten von allem.]

des »Schöpfungs«glaubens, auch in Israel, vgl. oben S. 123f.; die ähnliche Verbindung יש לְּיָּד ist in den Psalmen häufig. Melchisedek ist König und Priester zugleich: als König begrüßt er den vorüberziehenden Abraham freundlich mit Brot und Wein; zu der Sitte, vorüberziehenden Bundesgenossen, Karawanen, Botschaften u. s. w. »Speise und Trank« darzubieten erinnert Sellin 938 an KB V 50 Z. 23; 207 Z. 16; 209 Z. 12ff.; 242 Z. 16 u. a. Als Priester segnet Melchisedek Abraham: Segnen ist Priesterrecht. Der Segen, wie häufig, in Versen: ein »Siebener« und ein »Doppeldreier«, מַבֶּידָ und בַּבֶּידָ sind poetische Worte; die Segensworte klingen formelhaft. Das Priesterkönigtum Melchisedeks wird auch Ps 110 vorausgesetzt. Daß es wirklich in vorisraelitischer Zeit solche kanaanäische Priesterkönige gegeben hat, ist nicht für unmöglich zu halten; ein phönizischer Priesterkönig Josephus contra Ap. I 18. - Abraham erkennt Melchisedeks Gott (22), Heiligtum und Priesterwürde an, indem er ihm zehntet 20. (Über Zehnten vgl. zu 2822.) Diese Züge fallen in der Genesis stark auf: an keiner anderem Stelle wird darin Wert darauf gelegt, daß auch der Heide den wahren Gott habe; man kann den Schluß kaum umgehen, daß die Erzählung das Heiligtum und den Priesterkönig von Šalem als legitime Vorfahren des späteren Jahvetempels und des Priesterkönigs von Jerusalem betrachte. daß sie damit »dem jerusalemischen Heiligtum das höchste Alter unter allen israelitischen Heiligtümern sichern« (Westphal 260), und wenn sie Abraham den Zehnten an Salem bezahlen lasse, daraus die Einsetzung der in Jerusalem bestehenden Sitte des Zehntens (Dtn 1211 1422ff.) aus grauestem Altertum erklären wolle. Demnach ist die Tendenz dieser Geschichte unleugbar. Und sicherlich wird die spätere königslose Zeit, wenn sie über die Gestalt Melchisedeks nachdachte, in ihm den Vorfahren der Hohenpriester gesehen baben, die von der Gemeinde wie Könige geehrt wurden, und denen die Zehnten gebührten Num 1821ff. Neh 1038f. Tob 17f. vgl. Wellhausen, Prolegomena 6 142 ff. Demnach scheint die Vermutung nahe zu liegen, daß auch die Gestalt Melchisedeks selber nichts als eine künstliche Neubildung sei, eine Projektion des nachexilischen Hoherpriestertums in Abrahams Zeit (Wellhausen, Composition 3 313). Gegen diese Vermutung spricht aber: 1) Es ist sehr unwahrscheinlich, daß die spätere, gegen alles Heidnische, zumal das Kanaanäische eingenommene Gemeinde das Bild des Hohenpriesters von sich aus in einem Kanaanäer gesucht hätte. Auch hatte man in die Gestalt des Aharon; was brauchte man da Melchisedek? Vielmehr ist es wahrscheinlich, daß die Auffassung Melchisedeks als Vorfahren israelitischer Institutionen bei weitem älter ist und aus einer Zeit stammt, die noch naiv genug war, um Kanaanäisches und Israelitisches gleichsetzen zu können. 2) Dafür spricht auch die Erwähnung Melchisedeks in Ps 110. Der Psalm wird gegenwärtig von manchen Forschern in das makkabäische Zeitalter gesetzt. Aber mit dem von Bickell darin entdeckten Akrostichon auf den Namen ist es nichts: die betreffenden Buchstaben stehen im Verse nicht an gleicher Stelle. Gegen makkabäische Abstammung aber spricht Kraft und Schwung des Gedichtes: die Dichtung zur Zeit der Makkabäer, von der wir uns aus JSir., aus Psal. Sal. und aus den lyrischen, im I Mak.-Buche eingestreuten Stücken eine deutliche Anschauung machen können, ist ganz epigonenhaft gewesen. Ferner wird die makkabäische Ansetzung des Psalms dadurch widerlegt, daß der Dichter es noch wagt, nach Sitte ältester Dichtung ein göttliches Orakel zu verkünden: solche lebendige Prophetie aber, wo der Prophet noch mit seiner Person hervortreten durfte, war, wie wir wissen I Mak 446 927 1441, im makkabäischen Zeitalter längst verstummt. Es besteht aber kein Grund, das Lied <sup>21</sup> Da sprach ber König von Sodom zu Abram: gib mir die Wenschen und behalte die Habe für dich. <sup>22</sup> Aber Abram erwiderte dem König von Sodom: ich erhebe meine Hand zu Jahve, El 'elson, dem Himmel und Erde gehören: <sup>23</sup> keinen Faden noch Schuhriemen, nichts von allem, was dir gehört, will ich behalten, daß du nicht sagen sollst: ich habe Abram bereichert. <sup>24</sup> Keineßwegs! Allein, was die Skaven gegessen haben, und den Anteil der Wänner, die mit mir gezogen sind, 'Aner, Eschfol und Manre, — die sollen ihren Anteil bekommen!

oder die andern Königslieder nicht der Königszeit Israels zuzuschreiben: der Gedanke des Psalms, daß der König von Zion zugleich Jahves Priester sei (im Zusammenhang des Gedichtes betont, weil der Priester unter besonderem göttlichem Schutze steht), spricht nicht dagegen; denn warum soll man das im alten Israel nicht haben sagen können? Im Ägypten, Phönizien oder Babylonien würde dergl. nicht auffallen; Jethro war Fürst und Priester zugleich, und auch Israels Könige haben gelegentlich als Priester amtiert. vgl. besonders II Sam 614. - Wir dürfen also annehmen, daß die höfische Tradition von Jerusalem Wert darauf legte, daß der König Jerusalems Nachfolger Melchisedeks sei. Solche dynastischen Ansprüche sind sehr gewöhnlich: so betrachteten sich die »römischen« Kaiser deutscher Nation als Nachfolger der Caesaren, die Caesaren erschienen in Ägypten als Fortsetzer der Pharaonen u. s. w. Derartige Behauptungen haben den Zweck. die Legitimität des neuen Reiches zu erweisen, indem sie es als Fortsetzung des alten ausgeben. So müßte man schließen, daß schon in vorisraelitischer Zeit Jerusalem der Sitz eines bedeutenderen Reiches gewesen ist, als dessen Hauptvertreter Melchisedek galt. Dieser Schluß wird uns durch die Tradition von der Einwanderung bekräftigt: da erscheint der König von Jerusalem als Haupt eines kanaanäischen Städtebundes Jos 10; auch aus den Tell-Amarna-Briefen scheint hervorzugehen, daß damals der König von Jerusalem die herrschende Stellung in Südkanaan einnahm vgl. Steuernagel, Isr. Stämme 120. An diese jerusalemischen Traditionen knüpfte das spätere judäische Königtum an; schon David mag, als er gerade diese Stadt zur Residenz erwählte, mit von solchem Gedanken bestimmt gewesen sein, vergleichbar etwa Karl dem Großen, der das Caesarentum in Rom erneuerte. Wir werden hiernach geneigt sein, Melchisedek für eine Gestalt der Tradition und vielleicht für eine historische Person zu halten. - Die Szene des Zusammentreffens Abrahams mit Melchisedek ist nicht ohne poetischen Reiz: die beiden Größen, die später so innige Verbindung eingehen sollen, das heilige Volk und die heilige Stadt, berühren sich hier zum ersten Male; Israel empfängt hier zum ersten Male den Segen von seinem Heiligtume. Möglich, daß wir in dieser Szene eine jerusalemische Lokaltradition vor uns haben, die mit der Sage vom Bündnis Abrahams mit Gerar verglichen werden könnte.

21-24 Abrahams Gespräch mit dem Könige von Sodom. Der Schluß der Erzählung soll Abrahams Edelmut verherrlichen. Die Erzählung schließt »mit aufgerecktem Arm« 22, mit einer Rede vgl. oben zu 822; diese Rede erhält durch solche Stellung hohes Pathos. Der Erzähler will ausdrücken, daß ihm der Edelsinu Abrahams mehr ist als all sein kriegerischer Ruhm. - Abraham hätte ein Recht gehabt, alles, Menschen und Habe, zu behalten, und nur um die Menschen hat der König von Sodom ihn zu bitten gewagt; aber Abraham weist in feierlichen Schwurworten weit von sich, auch nur das mindeste für sich zu nehmen. Mit dieser Hoheit der Gesinnung aber stellt der Verf. das Verhalten der Sklaven und der Bundesgenossen in effektvollen Gegensatz; diese sind die geringeren Naturen: die Sklaven haben von der Beute gegessen, und die Bundesgenossen wollen ihren Teil davon haben. Abraham aber ist großartig genug, auch für diese Geringeren zu orgen. - 21 wie Menschen 125. — 22 Das Emporheben der Hand (zum Himmel) ist Schwurgestus Dtn 3240 Dan 127; ebenso in der parsischen Religion, Edv. Lehmann bei Chantepie de la Saussaye IIº 194; auch die Araber beten (wie viele andere Völker) mit emporgehobenen Händen, G. Jacob, Altarab. Parallelen zum A. T. 8; vorausgesetzt ist dabei das Wohnen der Gott

#### Allgemeines über Abrahams Sieg über die vier Könige.

Literatur bei Dillmann, Franz Delitzsch, A. Jeremias, ATAO<sup>2</sup> 343 f. und Sellin, Neue kirchl. Ztschr. XVI 930 A. 1. 2.

- 1. Quellenkritik. Das Stück gehört nach allgemeiner Annahme zu keiner unserer Quellenschriften. Dem Tone nach unterscheidet es sich von den Sagen bei J und E aufs stärkste vgl. unten Nr. 4. Mit P stimmt es in der gelehrten Haltung und in einigen Ausdrücken überein (שֵּלָיִדְ בִּיִּחְ וּוֹנִי בַּיִּרְ בִּיִּרְ בִּיִּרְ בִּיִּרְ בִּיִּרְ וּנִי בִּיִּרְ וּנִי בִּיִּר וּנִי וּנִי וּנִי בִּיִּר עִּבְּי וּנִי וּנְיִי בִּיִי וּנִי בִּיִי וּנִי וּנִי וּנִי וּנִי וּנִי וּנִי וּנִי וּנְיִי בִּיִי בְּיִר בִּיִי וּנִי וּנִי וּנִי וּנִי וּנִי וּנִי וְנִי בְּיִי בְּיִי בִּיִי וּנִי וּנִי וְנִי בְּיִי בִּיִי וּנִי וּנִי וְנִי בְּיִי בִּיִי וּנִי וּנִי וְנִי וְנִי וּנִי  וּנִי וּנִי וּנִי וּנִי וּנִיי וּנִי בְּיוּ בְּיוּ בְּיוֹי בּי נִי וּנִי וְנִי וּנְיִי וְנִי וּנִי וְיִי נְיִי נְיִי נְיִי נְיוּנְ וּנְי בְּיוּ נְיִי נְיִי נְיִי נְיִי נְיִי נְיוּ וְיִי נְיִי נְיִי נְיִי נְיִי נְיִי וּנְי וּנְי נְיִי נְיִי נְיִי נְיִי נְיי נְייִי נְיִי נְיִי נְיִי נְיִי נְייִי נְיִי נְייִי נְייִי נְיי וְיִי נְייִי נְיי וְייִי נְיי וּי וְייִי נְיי וּיי נְייי נְייי נִיי וּיי נְייי וּיי נִיי וּיי נִייי וּיי נְייי וּיי נִיייי וְייי נְיייי נִייי וּייי נְיייי נִייי וּייי נִייי נְיייי נְייייי נִי
- 2. Historischer Charakter der Erzählung. Die Erzählung enthält uralte, für historisch zu haltende Angaben: das sind vor allem die Namen der vier Könige und auch wohl der geschichtliche Rahmen des Ganzen, die Herrschaft elamitisch-babylonischer Könige bis nach Palästina hin. Auch die Gestalt Melchisedeks kann historisch sein. Es ist begreiflich, daß man früher und z. T. noch jetzt aus diesem Kap. die Geschichtlichkeit der Person Abrahams erweisen zu können glaubte (Hommel, Altisr. Überlieferung 147 ff., Sellin 929 ff.). Anderseits enthält die Erzählung innerlich Unmögliches (vgl. Nöldeke, Untersuchungen 156 ff.); besonders ist die Waffentat Abrahams, der mit 318 Mann das Heer der Welteroberer schlägt, ganz undenkbar; sicher falsch ist auch die Voraussetzung des Erzählers, daß das Tote Meer einst ein von Menschen bewohntes Tal gewesen sei. Diese Beweisgründe sind auch durch Sellin nicht entkräftet worden. Die Erzählung enthält also in schreiendem Kontrast gut Beglaubigtes und ganz Unmögliches.
- 3. Ebenso bunt ist die Herkunft der Angaben des Stückes. Die Überlieferung von den vier babylonischen Königen kann der Verf. nur aus Babylonien selbst (direkt oder indirekt) haben; daß er in diesem Stück aus kanaanäischer (Dillmann), speziell aus uralt-jerusalemischer Tradition schöpfe (Hommel 153), ist nicht wahrscheinlich; sicherlich wird die Erzählung von dem Siege Abrahams, die den Stammvater Israels in so grotesker Weise verherrlicht, nicht aus kanaanäischer Quelle stammen. Davon kann man sich vielmehr nur in Israel erzählt haben, obwohl der Verf. durch das Wort der Hebräer« 13 ausländischen Ursprung dieser Überlieferung behaupten zu wollen scheint. Auch die Babylonismen, aus denen Sellin 937ff. den altkanaanäischen Ursprung des Kap. erhärten will, sind nach Zimmerns Urteil sehr problematischer Natur. Die Urnamen der Orte und Völker und auch der Name Melchisedeks sind kanaanäische Üterlieferung. Die Erzählung mischt also Babylonisches, kanaanäisch-Israelitisches und rein-Israelitisches durcheinander. Wem eine solche Mischung von Motiven verschie-

denster Herkunft unmöglich dünkt (vgl. Frankenberg, GGA 1901 S. 697), der lese die Sage von Karl Ynach (Grimm, Deutsche Sagen Nr. 533), wo mittelalterlich-deutsche und klassisch-römische Helden neben einander auftreten.

- 4. Ebenso eigentümlich ist nun auch die stilistische Art des Stückes. Die Erzählung tritt nicht als poetische, naive Sage auf und unterscheidet sich darin im Tone deutlich von J und E. Solche genaue chronologische Angaben wie in 4 sind vielmehr für die Geschichtsschreibung charakteristisch, deren Ton der Verf. bewußt nachahmt vgl. zu 4. Der Verf. ist ein Gelehrter, der hier sein Wissen über zeitlich und z. T. auch örtlich weit entlegene Dinge darstellt. »Die antiquarischen Notizen« charakterisieren ihn (Wellhausen). Anderseits zeigt er aber trotz seines archäologischen Wissens eine auffallende Unkenntnis über den wirklichen Verlauf solcher Kriegszüge. Er will Geschichte geben; aber er gibt eine Legende, die in ihrem Hauptpunkt, dem Siege Abrahams, innerlich völlig unmöglich ist. Charakteristisch für seine Schriftstellerei ist, daß er Althistorisches und Sagenhaftes, Gutbeglaubigtes und jüngste Erdichtungen kritiklos durcheinander mischt; das ist die Art einer beginnenden historischen Gelehrsamkeit.
- 5. Der Zweck des Stückes ist offenkundig, Abraham zu verherrlichen. Effektvoll ist das Ganze zu diesem Zweck aufgebaut. Deshalb wird Abraham, der die Entscheidung bringt, erst im zweiten Akt eingeführt: ganz ähnliches im Buche Judith, wo gleichfalls ein gewaltiger Weltkrieg das Piedestal für die Tat der Judith abgeben muß. Abraham, so will der Verf. uns deutlich machen, ist der größte Kriegsheld der Welt und noch mehr ein überaus hochsinniger Mann. Könige besiegt er: ein König segnet ihn; von einem Könige will er keinen Schuhriemen nehmen! Diese Anschauung von Abraham steht aber in deutlichem Gegensatz zu den alten Sagen, in denen er nirgends eine kriegerische Ader zeigt, und sich auch nicht scheut, gelegentlich durch wenig ehrenvolle Geschenke fremder Könige sich »bereichern« zu lassen, vgl. die antike Sage 1216. Auch diese Züge zeigen, daß das Stück nicht zu den alten Sagen gehört, sondern aus ganz anderem Geiste hervorgegangen ist.
- 6. Hiernach ist Geistesart und Zeit des Stückes zu erkennen. Es ist (nach seiner gegenwärtigen Art) eine Legende aus der Zeit des Judentums. der Erzählung solcher fabelhafter Siege Israels stimmt es charakteristisch mit anderen jüdischen Legendenwerken (Chron, Judith, XII Test, Jubil) überein. Das Judentum jener Zeit bewundert kriegerischen Ruhm um so mehr, als es selbst keine Kriege zu führen vermag. Und gern erzählt es, da es sich gegenwärtiger Kriegstaten zu rühmen leider keinen Anlaß findet, von den gewaltigen Taten der Vorfahren. Solche Erzählungen aber wachsen ihm in der Phantasie ganz ins Ungeheuerliche; man ist ja in politischen Dingen beim Fehlen eines eigenen Staatslebens ganz unerfahren und hält hierin schließlich alles für möglich. So gehört dies Stück in eine Zeit, wo trotz einer gewissen historischen Gelehrsamkeit der geschichtliche Sinn des Judentums fast bis auf Null gesunken war. -Auch die eigentümliche Schätzung der stolzen Uneigennützigkeit mag für dies zertretene und in der Misere des wirklichen Lebens nur allzu sehr auf Demut angewiesene und auf seinen Vorteil bedachte Judentum charakteristisch sein: man schätzt die Tugenden am höchsten, die man nicht besitzt. - Besonders bemerkenswert aber ist, daß dem Erzähler auch babylonische Dinge bekannt sind und wichtig erscheinen. Auch andere Bücher dieser Zeit zeigen Interesse für die Weltreiche (Esther, Daniel, Judith); die Juden sind es gewohnt, über die Grenze ihres Volkstums hinüber zu schielen und besonders nach der Geschichte der herrschenden Völker zu fragen. Es ist eine Zeit buntester Völkermischung im Orient - die Zustände, die wir im Occident aus der Zeit des römischen Kaiserreichs kennen lernen, müssen im Orient schon viele Jahrhunderte vorher bestanden haben -, eine Zeit, wo die Völker ihre Kulturen und auch ihre geschichtlichen Nachrichten gegen einander austauschen, vgl. Ed. Meyer III 168; man denke für etwas spätere Zeit an Berosus, Manetho und Josephus. In solcher Zeit wünscht auch das Judentum

nicht zurückzustehen, sondern es bestrebt sich, den Ort anzugeben, den das Jüdische in der Geschichte der Weltreiche einnimmt: »Abraham, der Hebräer«, war, so behauptet man, ein Zeitgenosse des Kedorla'omer. Zugleich spielt auch ein Stück jüdischer Nationaleitelkeit mit ein; die jüdischen Personen, die in solchen Welt-Geschichten auftreten, nehmen regelmäßig im Weltreich eine sehr bedeutende Stellung ein: Daniel, Tobit und Achiacharos, Mardochaj und Esther. So schildert Judith einen Feldzug der Weltmacht, den ein jüdisches Weib allein zurückweist; und nach Gen 14 ist Abraham der Sieger über Kedorla'omer selbst! - Daß aber so uralte geschichtliche Erinnerungen in so später Zeit noch nicht erloschen waren, darf man sicherlich nicht für unmöglich halten; man denke an die geschichtlichen Kenntnisse eines Berosus. Und überdies erzählte in Babylonien eine volkstümliche Sagentradition, die uns noch aus der Achämenidenzeit bezeugt ist, vielleicht gerade von diesen uralten Königen, vgl. die Übersetzung der von Pinches entdeckten Texte bei Hommel, Überlieferung 180 ff. Aus den (noch nicht veröffentlichten) erzählenden Papyri von Elephantine wissen wir, daß das Judentum im persischen Reiche an der Weltliteratur teilgenommen hat und von dort beeinflußt worden ist: und wie sich in Elephantine (nach E. Sachaus gütiger Mitteilung) Bruchstücke des Achikar-Romanes und einer (wie es scheint) persischen Chronik in aramäischer Sprache gefunden haben, wie in den Büchern Jona, Esther, Daniel fremde Stoffe wiederkehren, wie dem Verfasser von Dan 11 eine Chronik der Seleuciden und Ptolemaeer, doch wohl in aramäischer Sprache. vorgelegen haben muß, so wird auch dem Verf. von Gen 14 eine Überlieferung aus althabylonischer Zeit zugekommen sein. - Der Verf. aber hat die Zustände Palästinas zu »Abrahams« Zeit »so geschildert, wie er sie sich in der Vorzeit denkt: das tote Meer existiert noch nicht, und leibhaftig erscheinen die Könige von Sodom und Gomorrha und die Sagenvölker der Urzeit« (Ed. Meyer I 22 551).

7. Wie weit das Stück bereits eine Vorgeschichte in jüdischer Tradition hatte, und wie viel davon auf die Kombination des Erzählers zurückgeht, wird sich kaum ausmachen lassen. Die vielen Namen in der Beschreibung des Kriegszuges schmecken stark nach der Studierstube, aber auch das Übrige ist schwerlich volkstümliche Tradition, sondern gelehrte Dichtung. \*Es mag eine Geschichte sein, welche die Priester zu Jerusalem zu erzählen wußten«, Eerdmans 92. Die Erzählung ist mehrfach nicht gerade geschickt, vgl. die Erklärung; dennoch finden wir für die Annahme einer Komposition aus verschiedenen Quellen, außer vielleicht in der Melchisedek-Episode, keine Spuren. Sievers II 267 ff. nimmt, wenn auch nur versuchsweise, am Text eine \*Radikalkur« vor, indem er mehrfache, sehr starke Glossierungen vorschlägt und alle \*nicht ganz unentbehrlichen Eigennamen«, darunter auch Kedorla mer und Melchisedek, ja auch Melchisedeks Priestertum streicht; zu dem Melchisedek-Einsatz rechnet er auch 22b. 23: der weltliche König von Šalem bie tet Abraham den Zehnten an 20, was dieser feierlich ablehnt 22b. 23, — aber das kann in eine verfährt Erbt, Hebräer 62 ff., der u. a. Melchisedek zu einem in Sichem wohnenden amoriti-

schen Priester macht.

# Die Jagobgeschichten.

## Die Jaqobgeschichten von JE.

### Übersicht über die Komposition der Jagobgeschichten von JE.

- 1) Die Jaqob-Esau-Geschichten; erster Teil, bei Isaaq:
  - a) Jaqob und Esaus Geburt und Aufwachsen 2521-28 J(E), Notizen, Einleitung von 1 d).
  - b) Jaqob kauft von Esau die Erstgeburt 2529-34 E, alte Sage.
  - [c) Hier ist von späterer Hand die Geschichte von Isaaq in Gerar eingesetzt, 26 J, alte Sage.]
  - d) Jaqob gewinnt den Segen Isaaqs durch Betrug und flieht 27 JE, alte Sage.
- 2) Die Jagob-Laban-Geschichten:
  - a) Bethelsage 2810—22 JE, ausgeführte Notiz, hier angebracht bei der Wanderung Jaqobs zu Laban und auf eine Fortsetzung (4 b) angelegt.
  - b) Jaqobs Ankunft bei Laban 291-14 J.
  - c) Jaqobs Hochzeit mit Lea und Rahel 2915-30 E(J).
  - d) Geburt der Kinder Jagobs 2931-3024 JE, Notizen.
  - e) Jaqob dient bei Laban um Herden 3025-43 J(E), Fortsetzung von 2 c).
  - f) Jaqobs Flucht vor Laban und der Vertrag von Gilead 3131-321 EJ.
- mit Ausnahme von d) alte Sagen, stark novellistisch ausgeführt und einheitlich zusammengewoben.
- 3) Die Jaqob-Esau-Geschichten; zweiter Teil, Jaqobs Rückkehr, Fortsetzung von 2 f) und zugleich von 1 d):
  - a) Die Mahanaimsagen:
    - α) Die Kultussage 322f. E, alte Notiz,
    - β) Jaqobs Vorbereitungen, Esau zu empfangen 324—22 JE, Einleitung zu 3 b β), mit Benutzung anderer Züge, novellistisch ausgesponnen.
  - b) Die Penu'elsagen:
    - a) Die Kultussage 3223-33 JE, alte Sage, lose in den Zusammenhang eingefügt.
    - $\beta$ ) Jaqobs Zusammentreffen mit Esau 331—17 JE, Fortsetzung von 3 a  $\beta$ ), novellistisch ausgesponnen.
- 4) Jaqob in Kanaan:
  - a) Die Sichemgeschichten:
    - a) Die Kultussage 3318-20 E, Notiz, ohne erkennbaren Zusammenhang.
    - β) Die Dinageschichte 34 JE, alte Sage, ohne Zusammenhang mit dem Vorhergehenden.
  - b) Die Bethelsage, 2. Teil 351-8. 14 E, Fortsetzung von 2 a) und 4 a β), zugleich Notizen über die Sichemeiche und über Deboras Tod: verschiedenartiges Material lose zusammengestellt.
  - c) Benjamins Geburt 3516-20 E, einige alte Notizen.
  - d) Rubens Frevel 3521f. J, Rest einer alten Sage.
  - [e) Esaus Stammbaum 369-14 und Fürsten 15-19, Stammbaum und Fürsten der Horiter 20-28. 29 f., sowie Edoms Könige 31-39 stammen wohl aus selbständiger Quelle.]

Den Stoffen nach betrachtet zerfallen die Sagen in folgende Gruppen:

- I. Die Jagob-Esau-Geschichten.
- II. Die Jagob-Laban-Geschichten.
- III. Sagen von Kultusorten, die Jagob gestiftet hat.
- IV. Geschichten von den Kindern Jaqobs, ihrer Geburt und ihren späteren Schicksalen.

Dies mannigfaltige Material ist gegenwärtig zu einer verhältnismäßig guten Einheit verwoben. Die Art, wie die Sagen zusammengewachsen sind, ist noch an der engeren oder weiteren Beziehung, die sie gegenwärtig zu einander haben, zu erkennen. Am stärksten sind die Jaqob-Esau-Erzählungen mit denen von Jaqob und Laban verschmolzen; aus den Jaqob-Esau-Sagen ist ein »Rahmen« gebildet worden, in den die Jaqob-Laban-Geschichten eingestellt worden sind. Dieser »Sagenkranz« ist folgendermaßen gewoben: am Ende des ersten Teils der Jaqob-Esau-Geschichte wird erzählt, daß Jaqob vor Esau geflohen sei; er flieht aber zu Laban; nunmehr folgt die ganze Labangeschichte. Am Ende derselben flieht Jagob vor Laban und kehrt eben damit zu Esau zurück. Damit folgt ein zweiter Teil der Jaqob-Esau-Geschichte. Dieser Jaqob-Esau-Laban-Sagenkranz ist demnach nicht eine lose Zusammenstellung von Redaktorenhand, sondern eine künstlerische Komposition: eine Reihe von (Vor- und) Rückverweisungen 2736. 45 2815. 20ff. 2912ff. 3025.29f. 325.11 und besonders der Schluß, der zum Anfang zurückkehrt, binden das Ganze zur Einheit zusammen. Derselbe (ursprünglich humorvolle, dann unter dem Einfluß höherer Religion zurückhaltender gewordene) Ton liegt über dem Ganzen; auch sind die meisten Geschichten in derselben Weise novellistisch ausgearbeitet. Die Bearbeitung ist indes nicht so gründlich gewesen, daß sie die Geschichten vollständig gegeneinander ausgeglichen hätte. An den Rändern sind einige Unebenheiten stehen geblieben: daß Jaqob, wenn er vor Laban flieht, notwendig in Esaus Revier geraten muß, scheint zunächst weder Jagob 311ff. noch Laban 3143f. zu wissen; erst als Laban von ihm gegangen ist, fällt Jaqob diese neue Gefahr ein 224ff.: d. h. die Erzähler haben es bisher mit Laban zu tun und erinnern sich erst jetzt wieder Esaus. Im Ganzen betrachtet, ist dieser Sagenkranz doch eine, mit einfachen Mitteln gearbeitete, wohlgelungene Komposition. - Dieser Sagenkranz muß in sehr alter Zeit entstanden sein; er hat bereits in mündlicher oder schriftlicher Überlieferung J wie E vorgelegen; gerade solche Stücke, die offenbar Verbindungsstücke sind wie 2913f. 3229, tragen den Charakter hohen Alters. Eine Spur dafür, daß dieser Sagenkranz noch in anderen als den uns überlieferten Rezensionen bestanden hat, haben wir wohl in 2745 (Rebekka will Jagob von Laban holen lassen, wenn Esaus Zorn verraucht ist); damit wird, wie es scheint, eine Fortsetzung der Erzählung angedeutet, die aber im folgenden nicht auftritt vgl. 31 iff. Demnach wird 2745 also wohl aus einem anderen, ähnlichen Sagenkranze stammen.

In diesen Sagenkranz sind weiter einige Kultussagen eingesetzt, von Bethel, Mahanaim, Penu'el und Sichem. Diese Sagen, die von bestimmten Stätten handeln, sind auf den Faden der Wanderungen Jaqobs aufgezogen. Besonders nahe Verbindung mit dem Ganzen hat die Bethelgeschichte. Die Notiz ist in J wie E bei der Wanderung Jaqobs zu Laban eingesetzt, auf der Jaqob ja Bethel sehr wohl berühren konnte, und bei beiden aus dem Zusammenhange mit neuen Zügen versehen; auch im Wortlaut stimmen beide überein. E bringt nach Analogie der Disposition der Jaqob-Esau-Geschichte auch von der Bethelgeschichte eine Fortsetzung: nach der Rückkehr hat Jagob Bethel zum zweiten Male berührt und nun erst eigentlich gestiftet; diese Fortsetzung macht der alten Bethelsage gegenüber einen modernen Eindruck und wird daher im wesentlichen eine Neudichtung sein, die den ästhetischen Zweck hat, den Rahmen zu verstärken. Die übrigen Kultussagen von Mahanaim, Penu'el und Sichem werden bei Gelegenheit der Rückkehr Jaqobs angebracht. Wie die Übersicht zeigt, sind diese Kultussagen in den Zusammenhang so eingestellt, daß jedesmal zunächst die Kultussage, dann das, was sonst noch am Ort geschehen ist, erzählt wird. Hier scheint also ein Prinzip hervorzutreten. Die Penu'elgeschichte, die ihrem Ursprung nach gänzlich auf eigenen Füßen steht, muß aber doch, wie das sehr alte Wort 3229 J beweist, schon in sehr alter Zeit in solchem Zusammenhange gestanden haben.

Schließlich kommen Geschichten von den Kindern Jaqobs hinzu. Was über ihre Geburt erzählt wird 29siff., mit dem Nachtrag 35ieff. ist keine uralte, aus eigener Wurzel gewachsene Sage, sondern es sind Notizen, die ihrer Art nach nicht für sich zu

stehen vermögen, sondern nur in einem anderen Zusammenhange erzählt werden können. Per Zusammenhang aber, in den diese Geburtsgeschichten sowohl bei J wie E eingefügt sind, ist die Jaqob-Laban-Geschichte 3025f. Die Verbindung, die diese Notizen mit dem Ganzen haben, ist eine ziemlich enge: mehrfach wird im folgenden, auch bei dem Zusammentreffen mit Esau, bei J wie E auf die Kinder Jaqobs Bezug genommen 3116. 17. 28. 43 3223 331. 2. 5. 6. 13. 14. Diese Notizen tragen nun mehrere Spuren sehr hohen Altertums; demnach muß der ganze Sagenkranz, in den sie eingestellt sind, in sehr alte Zeit zurückgehn. Anderseits weisen die Geburtsgeschichten zugleich auf eine Fortsetzung hin; an sich sind sie ja ohne Bedeutung und gewinnen sie erst, wenn im folgenden bestimmte Geschichten von den Söhnen Jaqobs erzählt werden sollen. Hieraus folgt, daß auch Erzählungen von den Söhnen Jaqobs, d. h. Geschichten wie die von Dina, Ruben, Joseph und Juda bereits in alter Zeit dem Sagenkranze hinzugefügt waren; welche es im einzelnen gewesen sind, läßt sich nicht mehr sagen. Eine Beziehung ihres Inhalts zum Esau-Laban-Kranze tritt nicht hervor.

Demnach können wir das allmähliche Zusammenwachsen dieser Geschichten verfolgen: zuerst sind die Jaqob-Esau-Sagen zusammengetreten; ebenso, besonders nahe, die Jaqob-Laban-Geschichten. Dann ist aus beiden zusammen durch künstlerische Komposition eine Einheit gewoben worden. Zu diesem Sagenkranze hat die Bethelgeschichte eine engere, die Penu'elgeschichte eine weitere Beziehung. Zuletzt mögen auch Sagen von den einzelnen Söhnen Jaqobs hinzugekommen sein, deren Geburtsgeschichte in den Sagenkranz selber eingestellt worden ist. Diese Zusammenfügungen sind sicherlich nicht mit einem Male fertig gewesen und mögen in mancherlei Variationen bestanden haben; eine Spur davon ist wohl 2745.

Solche Zusammenfügungen müssen bereits J wie E vorgelegen haben. Bei dieser komplizierten Entstehung des Ganzen hat es keinen Zweck, einzelne bestimmte Redaktorenhände unterscheiden zu wollen. Man wird es schwerlich ausmachen können, was von diesen Zusammenarbeitungen in mündlicher oder schriftlicher Tradition geschehen ist.

Die Anfänge des Prozesses reichen jedenfalls in die älteste, uns erreichbare Zeit hinein; das Ganze ist schon in sehr alter Zeit ziemlich fertig gewesen.

Die Geschichte von Isaaq in Gerar, die sich in den Zusammenhang nicht einfügt, und die Stammbäume Esaus werden erst sehr spät, in schriftlicher Tradition, hinzuge-kommen sein.

Die Jaqobgeschichten haben also ein wesentlich anderes Schicksal gehabt, als die von Abraham. Während diese, zwar auch z. T. in künstlerischer Ordnung zusamengestellt worden, doch im wesentlichen unversehrt geblieben sind und die Form der Einzelsage bewahrt haben, sind die Sagen von Jaqob in sehr alter Zeit in bestimmte Ordnung gebracht und z. T. stark novellistisch ausgeführt worden.

Den Späteren ist die Hauptsache in der ganzen Jaqob-Erzählung die Gnade Jahves gewesen, die ihn auf allen seinen Wegen behütet und in allen Gefahren beschirmt und die ihn aus der Ferne heimkehren läßt, reichgesegnet, mit zwei Heeren 3211, Haller 38.

# 39. Jaqobs und Esaus Geburt und Aufwachsen 2521-26a. 27. 28 J (E).

Jaqobs und Esaus Geburt und Aufwachsen 2521—26a. 27. 28. Quellenkritik: Die Erzählung, eine Einleitung zu den folgenden Jaqob-Esau-Geschichten, zerfällt in drei Teile: 1) das Orakel 21—23, 2) die Geburt 24—26a, 3) der verschiedene Peruf der beiden 27. 28. — Die Erzählung vom Orakel, die einen geschlossenen Zusammenhang bildet, gehört zu J: אַרָּי בּיִּ בְּיִר בְּיִ בְּיִר בְּיִ בְּיִר בְּיִ בְּיִר בְיִר בְּיִר בְיִר בְּיִר ב

<sup>21</sup>Isaaq betete zu Jahve für sein Weib, denn sie war unfruchtbar; und Jahve erhörte ihn, so daß sein Weib Rebekka schwanger ward. <sup>22</sup>Aber die Kinder stießen sich in ihrem Leibe; da sprach sie: sollte es so sein, warum 'hat mich das betroffen?' So ging sie hin, Jahve zu befragen. <sup>23</sup>Und Jahve antwortete ihr:

Zwei Völker trägst du in deinem Schoße, zwei Stämme scheiden sich aus deinem Leibe. Stamm soll Stamm bewältigen, der ältere dem jüngeren dienen!

I. 21-23 Rebekkas Schwangerschaft und das Orakel. 21 Lange Unfruchtbarkeit der Mutter vor der Geburt des Kindes ist ein beliebtes Sagenmotiv: wie heiß ist das Kind herbeigesehnt worden! und dies Kind ist von Anfang an ein Gottesgeschenk; kein Wunder, daß aus ihm später so viel geworden ist; vgl. oben zu 1811. -Das Wort =: gegenüber« erklärt sich nach Frankenberg GGA 1901 S. 697 aus einer auch im Arabischen bezeugten Sitte, beim Heiligtum auf den hinzudeuten, für den oder gegen den das Gebet geschieht vgl. auch Jes 3714ff. - יַּבְּתַר לּיּ § 121f. - 22 Aber die Kinder (unbestimmterer Ausdruck als בייברם stießen sich schon im Mutterleibe. Der Gedanke ist: so sehr liegt es im Wesen dieser beiden, sich zu befehden, daß sie nicht einmal im Mutterleibe Frieden balten konnten! Äbnliches erzählt Apollodor Biblioth. II 21 von Akrisios und Proitos: Söhne des Abas, Königs von Argos, Zwillingsbrüder, stritten sie sich schon im Mutterleibe. — רבץ אַ הַהָּלבֵץ »zerstießen sich« ein starker Ausdruck; LXX ἐσκίρτων Lk 141 scheint an V gran gedacht zu haben. — Rebekka, entsetzt über den unheimlichen Vorgang, geht (wie das antike Weib in solchen Fällen zu tun pflegt) zum Orakel. - Sievers II 300 f. will 24b (»da waren Zwillinge in ihrem Leibe«) vor 22 stellen, verdirbt aber damit den Zusammenhang: den Grund der seltsamen Bewegungen nimmt der Erzähler hier bereits voraus, Rebekka aber kennt ihn zunächst noch nicht und wundert sich um so mehr. Hätte sie ihn gekannt, würde sie nicht das Orakel befragt haben. Ferner spricht für unsern Text die Parallele 3837. — 😇 term. techn. vom Orakelbefragen. - Die Stätte des Orakels wird nicht genannt. Der Erzähler, dem dies Stück entnommen ist, wird im vorhergehenden den Namen einer berühmten Orakelstätte, in deren Nähe Isaaq damals weilte (wohl Be'er lahaj ro'i 2511b oder Be'eršeba' 2810) erwähnt haben. In welcher Weise das Orakel gewonnen wurde, erfahren wir leider nicht. Ein regelmäßiger Dienst an einem Jahve-Heiligtum wird sonst in den Vätersagen nie vorausgesetzt; hier also ein starker Anachronismus, Haller 77. — Das Wort Rebekkas: »wenn so, warum denn ich?« hat kaum einen Sinn; Ball, Kittel, Sievers II 307, Kautzsch<sup>3</sup> lesen nach Peš לְּמֶה הַיְנָה אָנֹבֶי warum lebe ich?«, Frankenberg GGA 1901 S. 697 אָהֶהָה אָ אַהְּהָה • warum denn soll ich leben?«, vgl. 2746; dem Zusammenhange entspricht es vielleicht besser, für אַכָּה לִי zu lesen יָּבָּה (ist mir zugestoßen); sie erkennt in diesem Vorgange ein »Vorzeichen« kommender Dinge und fragt, was sich so ankündige. Der Glaube, daß sich große kommende Ereignisse in schrecklichen oder merkwürdigen »Zeichen« im voraus anmelden, geht durch die ganze Antike; über Vorzeichen im AT vgl. Stade, Bibl. Theol. 101 f. Von solchen Zeichen berichtet die Sage gern: in Kleinem und Unscheinbarem findet sie die Spuren des kommenden Großen und Gewaltigen vgl. zu 375-11 3827-30. - 23 Das Orakel über die noch Ungeborenen vgl. zu 1611f.

<sup>24</sup>Als nun die Zeit gekommen war, daß sie gebären sollte, da waren wirklich Zwillinge in ihrem Leibe. <sup>25</sup>Dann kam der erste hervor, rotbraun, *über und über wie ein haariger Mantel*; den 'nannte man' Esau. <sup>26a</sup>Danach kam sein Bruder hervor; dessen Hand hielt Esau noch an der Ferse fest, den nannte man Jaqob (Fersenhalter).

Der Gott antwortet, wie natürlich, in gehobener Sprache, in Versen: der erste ein »Siebener« oder, wenn man יְשֵׁבֵּר (oder mit Kittel הַבְּרֵדָּר) streicht, ein »Doppeldreier«, der zweite ein »Doppeldreier«. Das Orakel hat in Israel wie überall poetische Form. — Das absonderliche Zeichen hat Absonderliches zu bedeuten: zwei Völker sind im Begriff zu entstehen; und diese Völker werden, obwohl Brüder (und also, wie man erwarten sollte, einander ähnlich und mit einander in Frieden) »sich scheiden« (zwiespältig, verschieden werden vgl. 27); besonders merkwürdig aber ist, daß der ältere dem jüngeren dienen soll (2 und zer ohne Art. in poetischem Stil § 126h). Nach ältester israelitischer Rechtssitte beerbt der älteste Bruder den Vater und wird so Herr seiner Brüder; Genaueres darüber zu 29-34. Bei Jaqob und Esau ist das Umgekehrte geschehen: der jüngere ist der Herr geworden. Dergl. oder ähnliches ist auch sonst, nicht nur bei J (gegen Luther bei Ed. Meyer, Israeliten 128), ein beliebtes Sagen- und Märchenmotiv, vgl. die Geschichten von Joseph, von David I Sam 16 u. a.; im Deutschen z. B. in der Sage von den vier Heymonskindern; eine polynesische Parallele bei Cheyne 356. Die Sagen werfen das Thema immer wieder auf, woher dies Merkwürdige bei Jaqob und Esau gekommen sei. Auf diese Frage antwortet 2521-23 J: das göttliche Orakel hat es so über die noch Ungeborénen bestimmt; 2529-34 E: Jaqob hat Esau das Erstgeburtsrecht abgekauft; 27 JE: Jaqob hat den Vorzugssegen durch Betrug an sich gebracht. Diese drei Erzählungen sind also im letzten Grunde Varianten. - Die Sage vom Orakel über die noch Ungeborenen versteht unter den beiden unverträglichen Kindern die Ahnherrn der beiden sich stets bekämpfenden »Völker« Israel und Edom, gehört also, da Jaqob und Esau ursprünglich andere Bedeutung haben, wenigstens in dieser Form nicht zum Grundstock der Jagob-Esau-Sagen vgl. zu 27. Eine ältere Variante der Sage setzt vielleicht Hos 124 voraus vgl. S. 296.

II. 24-26 a Auch bei ihrer Geburt ereigneten sich wunderbare Dinge, in denen sich die Zukunft spiegelte. — 24 הימים, Sam אמים vgl. 3827. — 25 In unserem Text wird eine Erklärung des Namens 📆, die ursprünglich wohl dagestanden hat, nicht mehr gegeben; dafür zwei Anspielungen 1) an שָּׁיִר בי Edom ist der Name des bekannten Volkes südlich vom Toten Meere; über Edom vgl. Buhl, Gesch. der Edomiter 1893, Baudissin RE3 V 162ff., Nöldeke, Enc. Bibl. s. v. Edom, Ed. Meyer, Israeliten 337ff.; erwähnt wird Edom zuerst in ägyptischen Quellen ca. 1230. Se'ir ist nach späterer Tradition der Name seines Landes und Gebirges 36sf. Dtn 212. 22 Jos 244 Ez 352ff., nach älteren Notizen der Name eines Urvolkes, das nach Gen 3620ff., wo seine Stämme und Geschlechter aufgezählt werden, die älteste Bevölkerung des Landes gewesen ist und zu den Horitern (Dtn 212. 22) gehört hat, auch erwähnt in den Tell-Amarna-Briefen (Winckler) 18126 und in ägyptischen Quellen ca. 1180, Ed. Meyer, Israeliten 337. Esau, eine Gestalt unbekannter Herkunft, gilt in den Sagen als Stammvater des Volkes Edom und verhält sich zu diesem wie die Figur Jaqobs zu dem Volke Israel, vgl. über ihn am Schluß von Kap. 27. Die Sagen identifizieren also drei, ursprünglich verschiedene Figuren: die fiktiven Ahnherrn der Völker Edom und Se'ir und die Sagengestalt Esau. Esau = Edom 36s. 19, Esau ist Vater von Edom 369, in gehobener, altertümlich klingender Sprache wechselt Esau mit Edom oder wird für Edom gebraucht Jer 498. 10 vgl. 17. 22 Ob 6. 8. 9. 18. 19. 20 vgl. 1. 8 Mal 12. 3 vgl. 4, oder werden die Edomiter »Söhne Esaus« genannt Dtn 24ff. I Mak 53.65; in den Stammbäumen gelten die Stämme und Geschlechter Edoms als Esaus Nachkommen 364ff. Ebenso wird Se'ir als altertümlicher,

<sup>27</sup>Als aber die Knaben aufwuchsen, ward Esau ein tüchtiger Waidmann, der sich auf dem Felde umhertrieb; Jaqob aber ward ein ordentlicher Mensch, der im Zelte wohnte. <sup>28</sup>Isaaq hatte den Esau lieber, denn Wildpret war nach seinem Geschmack, und Rebekka hatte den Jaqob lieber.

poetischer Name für Edom verwandt Num 2418 II Chron 2511 vgl. 19 II Reg 147. Am genauesten ist 369: Esau, Vater von Edom, auf dem Gebirge Se'ir. Weiteres hierüber zu Kap. 27. — Über die Namen Edom und Se'ir macht die Sage ihre humoristischen Glossen: man amüsiert sich über die rotbraune Hautfarbe der Edomiter; die Leute, die sich diese Sagen erzählen, werden selber gelblich ausgesehen haben vgl. die Farbe der Kanaanäer auf den ägyptischen Bildern, Riehms HW 288/289; protbraun, bräunlich bronzefarben I Sam 1612 vgl. P. Haupt, Biblische Liebeslieder 57 f. 123. Und noch schalkhafter findet man, daß ein richtiger Se'irit sich wie ein Pelzmantel anfühle; er ist haarig wie ein Ziegenböckehen 27 16. 22. Und aus diesen körperlichen Vorzügen des geliebten Bruders erklärt man voller Behagen seinen Namen: das sind also nachbarliche Liebenswürdigkeiten. Man hat die humoristische Färbung der Geschichte bestritten. Wunderlich! Wie kann man bei einem Wort wie diesem, daß ein Knäblein wie ein Pelzmantel ausgesehen habe, die spaßhafte Übertreibung übersehen? - Ob etwa, wie mehrfach vermutet worden ist. zwischen και und dem Heros Οὔσωος der phönizischen Sage (bei Philo Bybl. fr. 27f., Müller, fragm. hist. graec. III 566), der als Jäger und als feindlicher Bruder des [Σα]μημροῦμος oder Υψουράνιος erscheint, dem Namen und der Sage nach eine Verwandtschaft besteht (so zuletzt Ed. Meyer, Israeliten 278), läßt sich bis jetzt nicht mit Sicherheit erkennen. Die Vermutung Prášeks (Forschungen zur Gesch. d. Altertums II 32ff.) und Cheynes (Enc. Bibl. s. v. Esau), daß Usoos der Eponymus des Tyrus gegenüberliegenden Palaityros = Usû (Tell-Amarna-Briefe) sei, wird von Ed. Meyer. Israeliten 278 A. 2 bestritten, da diese Annahme die Angaben Philos über ihn durchaus nicht erkläre. - 26 Köstlich derb ist die Erklärung des Namens Jaqob von 22, Ferse: als er am Tageslicht erschien, hielt er die Ferse seines Brüderchens in der Hand, dem er also die Erstgeburt nicht gegönnt hatte! Ein treffendes Vorbild des Kommenden. Ein ähnliches Sagenmotiv 3827—30. Über den Namen יקקב vgl. die Einleitung § 4, 10. - ניקראו 26 ויקראו 25: der Wechsel des Numerus fällt auf; LXX Peš Sg., Sam Plur. - Hos 124: im Mutterleib hat er schon seinen Bruder betrogen 227, setzt eine Tradition voraus, welche die Geburtsgeschichte noch etwas gröber erzählte; vielleicht so, daß sich Jaqob bei der Geburt listig vorgedrängt habe vgl. 382ff. Eine Anspielung an diese oder die anderen Jaqobgeschichten enthält Jer 93 vgl. Staerk, Studien II 12.

III. 27f. Der Beruf der beiden. Damit beginnt das Orakel sie sollen sich scheiden« 25, sich zu erfüllen. Im folgenden werden die Typen zweier verschiedener Stände geschildert; ob aber ursprünglich auch zugleich zwei verschiedene Völker gemeint sind: Esau ein Jäger-, Jaqob ein Hirtenvolk, oder ob die Sage vielleicht zwei verschiedene Klassen desselben Volkes im Auge hat, wie sich z. B. die Targi in einen Jagd, Krieg und Raub betreibenden Adel und eine als geringer geltende Hirtenklasse teilen (Fritz Ohle, Aus dem Lande der Sahara im »Zeitgeist« 18. I. 1904), oder ob die Gestalten Jaqob und Esau ganz anderer Herkunft und vielleicht ursprünglich halbgöttliche Heroen sind, ist nicht zu sagen. Die israelitische Sage denkt natürlich auch hier an die Völker Israel und Edom. Sicherlich sind die dann folgenden Notizen, daß Isaaq den Esau und Rebekka den Jaqob bevorzugt, nicht ethnographisch, sondern rein novellistisch zu deuten.

— Zu zzz, sich auf etwas verstehen, vgl. Baumann, ZAW XXVIII 27. — zzz ist im Gegensatz zum bewohnten das freie, offene Land, wo die wilden Tiere, die wilden Gewächse und der Jäger zu Hause sind vgl. Gesenius-Buhl¹¹; zzz von Esaus Heimat 29 273. 5., von Edoms Gebiet 324 Jdc 54. — Für die Vorliebe Isaaqs für Esau gibt die Sage einen

naiven Grund; Ball, Kittel zweiselnd רלים. Die besondere Beziehung Jaqobs zu seiner Mutter und deren Familie wird im folgenden mehrfach vorausgesetzt: an den klugen Praktiken des Erzschelms merkt man das mütterliche Blut. — בה שיה würde im gewöhnlichen AT.lichen Sprachgebrauch, der eine gesteigerte Frömmigkeit voraussetzt, das Ideal des \*sittlich-religiös unsträflichen Mannes bedeuten; hier in uralter Sage liegt ein älteres, profanes Ideal zugrunde: der Hirt lobt als \*unsträflich« den ruhigen Mann, der wacker und ordentlich bei den Zelten und Herden bleibt, und sieht mit Abneigung auf den unruhigen Jäger da draußen; ebenso wie später der israelitische Bauer auf die \*losen Lente« בְּיֵבֶים herabsieht. — Von den beiden Versen 27. 28 ist 28 die Einleitung zu der Geschichte vom Betruge Isaaqs; die Erzählung vom Kauf der Erstgeburt 29—84 ist zwischen eingeschoben.

# 40. Jaqob kauft von Esau die Erstgeburt 2529-34 E.

vom Felde heim. 30 Da sprach Esau zu Jaqob: laß mich schlingen vom Roten, vom Roten da; ich bin heißhungrig. Darum nennt man ihn Edom (den Roten).

Die Quelle ist E, da das Stück 2736 von E zitiert wird.

Die Sage fragt, wie die Erstgeburt von Esau auf Jaqob übergegangen sei, und antwortet: Jagob habe sie Esau für eine Kleinigkeit abgekauft. Die Sage ist also ursprünglich eine selbständige Geschichte für sich. Das Motiv des Kauses steht hier an derselben Stelle wie in Kap. 27 das Motiv des Betruges. Kaufen und Betrügen sind den alten Erzählern nicht so weit verschieden: wer Lust zu tauschen hat, hat Lust zu betrügen. Um diesen ungleichen Handel vers ändlich zu machen, benutzt die Sage als Motiv den charakteristischen Unterschied zweier Typen: des Jägers und des Hirten. Der Jäger lebt von der Hand in den Mund; er schlägt das Tier, das er findet, tot; oft kommt er erschöpft und ohne Fang heim und muß dann hungern; hat er aber heute zu essen, so denkt er nicht an das Morgen vgl. Holzinger 179. Man vergleiche die Beschreibung des Jäger- und Räuberstandes der Targi in der Sahara: »der Targi kümmert sich nicht um das, was morgen geschehen könnte; er lebt nur für heute. Er sammelt nie Vorräte. Ein Unglücksjahr genügt, um das ganze Land in die furchtbarste Hungersnot zu stürzen«, Fr. Ohle, »Zeitgeist« 18. I. 1904. Auch dem alten Araber ist der Berufsjäger meist sein armer Hungerleider, der eben, weil er keine Herden besitzt, zum Bogen greifen muß; wenn er seinen Söhnen nicht frisches Wildpret abhäutet, so hungern sie«, G. Jacob, Beduinenleben2 114f. Der Hirt aber ist klüger: er schlägt die Tiere nicht tot, sondern zieht sie auf: zuweilen treibt er auch wohl ein wenig Ackerbau, besitzt Brot und Gemüse; darum hat er immer etwas zu essen; er ist gewohnt, nicht nur an Heute, sondern auch an Morgen und Übermorgen zu denken. Darum ist der Hirt Jagob dem Jäger Esau überlegen. - 30 malt mit drastischem Humor den hungrigen Esau: er möchte »schlingen« »das Rote, das Rote (genauer »das Braune, das Braune« vgl. zu 2525) da«. Warum nennt er den Linsenbrei nicht mit Namen? Doch wohl, weil er nicht weiß, daß das Linsen sind. (Oder hat er vor Hunger den Namen vergessen? Oder ist mit Dillmann = arab. idâmun, Zukost zum Brot, LXX ξψημα - das sind etwa Gurken, Melonen, Lauch, Zwiebeln, Knoblauch Num 11 15 - zu lesen?). Die schalkhafte Sage spielt damit an den Namen des Volkes Edom an und erkennt darin eine Hindeutung auf die Gier und Dummheit seines Ahnherrn. Aber die ausdrückliche Angabe לרבן קראישמי אַרוֹם, die nichts anderes aussagt, als was jeder verständige Leser sich selbst sagt, wird Glosse sein; der Name Edom steht in der Genesis außer der Glosse 324 nur in den Stammbäumen von 36, Sievers II 308, Ed. Meyer, Israeliten 328 A. 3. - »Die Gestalt des Jägers, der müde und hungrig ins

31 Aber Jaqob entgegnete: verkaufe mir zuvor deine Erstgeburt. 32 Esau sprach: ach, ich muß ja doch sterben; was nützt mir da die Erstgeburt? 33 Jaqob antwortete: schwöre mir erst! So schwur er ihm und verkaufte also an Jaqob seine Erstgeburt. 34 Jaqob aber gab dem Esau Brot und Linsenbrei; das aß er und trank, stand auf, ging davon, aber die Erstgeburt schlug Esau in den Wind.

Zelt stürzt und das nächste Essen ergreift, das er findet, um seinen Heißhunger zu stillen, ist dem germanischen Empfinden sympathisch, dem hebräischen widerwärtig«: ethnographisch wichtig, Haller 103. - 31 Jagob nützt diese Situation aus. Der Erzähler hat dabei keineswegs den Eindruck des Unedlen oder Eigennützigen (Dillmann), sondern den des Klugen und Weitblickenden: Jagob denkt schon an den Tag, da sein Vater sterben wird, und weiß das Vorrecht, das ihm die Natur versagt hat, durch Kunst für sich zu gewinnen. Nach Hos 124 (vgl. zu Gen 2526) hat Jaqob schon im Mutterleibe seinen Bruder um die Erstgeburt betrogen. — הַּבְּיֵם § 48i, מַּבְּיָב jetzt, sofort. — 32 »Ich gehe, zu sterben» d. h. »ich muß ja doch (schließlich) sterben«; »auch bei den alten Arabern war das eine beliebte Begründung für eine Torheit«, G. Jacob, Altarab. Parallelen zum A.T. 6. Der Zug malt Esaus Leichtsinn. - 33 Aber der vorsichtige Jagob (der als weltkundiger Mann den Menschen nicht traut) läßt sich erst schwören. Der an Worten sehr sparsame Erzähler setzt ausdrücklich hinzu: so verkaufte er an Jaqob die Erstgeburt; er will betonen: der Handel wurde also abgeschlossen; somit hat Esau die Erstgeburt ein für alle Mal verscherzt. - 34 Jetzt erst erfahren wir, was denn dies von Esau so heißbegehrte Gericht eigentlich gewesen ist; es waren - Linsen! Und dafür die Erstgeburt! — দুখুল ist wohl Zusatz; »wo die Urschrift einen einmal nur essen läßt, da findet sich sicher unter ihren Bearbeitern eine mitleidige Seele, die ihm auch zu trinken gibt« vgl. Wellhausen, Text der Bücher Samuelis 25. - Die letzten Worte: »er aß, stand auf, ging davon und dachte nicht mehr an die Erstgeburt« sollen noch einmal den Leichtsinn Esaus darstellen: jetzt ist er wieder einmal satt; da macht er sich keine Sorgen um die Zukunft.

Zum Verständnis der Jagob-Esau-Sagen, besonders aber dieser Sage, ist die wichtigste Frage, was »das Erstgeburtsrecht« bedeute. »Erstgeburt« ist ein Terminus des Rechtslebens, speziell des Erbrechtes. Nach altisraelitischer Anschauung gilt der Erstgeborene als der beste und tüchtigste unter seinen Brüdern 493 Dtn 2117; daher die Kultussitte, die Erstgeburt, das Beste, der Gottheit darzubringen; im Bilde wird Israel Jahves Erstgeborener, d. h. das adligste, herrlichste, von Jahve geliebteste Volk genannt Ex 422 Jer 319. Das älteste, aus den Sagen zu erschließende israelitische Recht bevorzugt den Erstgeborenen: das Besitztum bleibt ungeteilt bei der Familie; der Erstgeborene aber tritt an Stelle des Vaters und wird »Herr seiner Brüder« 2729; »vor ihm fallen nieder die Söhne seiner Mutter« und »seines Vaters« 2729 498. Diese Erbfolge, die noch jetzt vielfach im deutschen Bauerntum besteht, A. l'Houet 65, während das habylonische Recht (Hammurabi § 167) schon die Teilung des Erbes unter den Brüdern vorschreibt, gilt in der historischen Zeit Israels im allgemeinen noch beim Königtum; der erstgeborene Sohn wird Nachfolger seines Vaters und die Brüder werden seine Knechte. Später ist es dann, wie es scheint, Sitte geworden, daß der Vater bei seinem Tode den Universalerben bestimmt; das ist die Voraussetzung schon in der Sage Gen 27, vgl. auch 4813ff. I Reg 130. Dann ist das Erbrecht so geregelt worden, daß der Erstgeborene zwei Drittel des Gesamterbes erhält Dtn 215-17. Vgl. Rauh, Hebr. Familienrecht 37. 40f. - Wenn die alte Sage also von Esaus verlorener Erstgeburt spricht, so meint sie, daß eigentlich ihm der Vorrang vor seinem Bruder gebühre, daß er ihn aber eingebüßt habe; in welchem Sinne sie diesen Vorrang verstanden hat, ist uns nicht deutlich. - Das Bild von der Erstgeburt hat man dann auch auf Völkerverhältnisse übertragen, vgl. II Sam 1944, wo

»Israel« die Erstgeburt Juda gegenüber beansprucht: dies Motiv klingt wieder in den Sagen von Peres und Zerah 3828-30, von Manasse und Ephraim 4813-19 und im Segen Jagobs 49: dabei bedeutet die Erstgeburt eines Volkes immer dasselbe, nämlich, daß es mächtiger und reicher als seine Brüder geworden ist. - In diesem Sinne hat man die Jagob-Esau-Sagen verstanden, als man sie auf Israel und Edom deutete: die Erstgeburt ist von Esau auf Jaqob übergegangen. das bedeutete nun: Esau-Edom, obwohl das ältere Volk, ist jetzt dennoch seinem Bruder Jagob-Israel an Macht und Reichtum bei weitem unterlegen. - In jedem Falle aber rechnen die Erzähler Jagob zu sich selber und berichten also mit Freuden von ihrem eigenen Vorrang. Daher der urwüchsige, kräftige Humor, der in diesen Geschichten durchklingt. Die Sage lacht den dummen Esau aus, der seine ganze Zukunft um ein Linsengericht verkauft hat, und jubelt über den klugen Jaqob, in dem die Erzähler ihr eigenes Bild wiedererkennen. Die Sagen gehören also zu dem ältesten, »urwüchsigen« Typus vgl. die Einleitung § 4, 7. - Daß die Begriffe von Recht und Unrecht, die diese uralten Geschichten haben, andere sind als die unsrigen, ist nicht verwunderlich. Dies sollte man einfach konstatieren und den listigen Jagob nicht in einen christlichen Charakter verwandeln, aber ihn auch nicht mit christlichem Auch daran, daß diese Geschichten voller Humor Maßstabe messen und verurteilen. sind, sollte man keinen Anstoß nehmen.

Die Erklärer haben das Verständnis der alten Sage vielfach verfehlt, indem sie geistliche Gedanken eingetragen haben: die "Erstgeburt«, um die Jaqob den Esau überlistet habe, sei der Abrahamsegen gewesen, den man als die Anwartschaft auf das verheißene Heil versteht (Dillmann, Franz Delitzsch). Aber davon weiß die alte Sage nichts; erst die späteste Überarbeitung setzt den Segen Isaaqs und den Abrahamsegen gleich 284 P, während diese beiden Segen in den alten Sagen nichts mit einander zu tun haben. Durch die Vermischung einer späteren Eintragung, die von geistlichen Gütern spricht, und der antiken Geschichte, die höchst unbefangen von List und Betrug erzählt, entsteht ein schriller Mißklang, an dem aber die alte Sage nicht schuld ist. Weiteres über den Humor in den Jaqobgeschichten vgl. zu 27.

# 41. Isaaq und die Leute von Gerar 261-33 Jr.

Das Kapitel macht in seinem gegenwärtigen Zustande den Eindruck eines Mosaiks (Franz Delitzsch); schuld daran sind nicht nur einige Zusätze (vgl. unten); denn auch nach deren Entfernung bleibt das Kapitel ziemlich bunt. Es enthält 5 Teile: 1) Isaaqs Zug nach Gerar auf Grund einer Gottesoffenbarung 1—6, 2) das Abenteuer der Rebekka in Gerar, 7—11, 3) Isaaqs Reichtum und sein Zug aus Gerar 12—17a, 4) Brunnenstreitigkeiten 17b—22, 5) der Vertrag in Be'eršeba' 23—33. Die (oben genannten) Varianten, die eine straffere Einheit haben, zeigen, daß ursprünglich Nr. 2 und 3, die Ereignisse in

¹Als nun eine Hungersnot ins Land kam, eine andere, als die frühere, die zu Abrahams Zeiten gewesen war, zog Isaaq zu Abimelech, dem Könige der Philister, nach Gerar. ²Da erschien ihm Jahve und sprach: zieh nicht hinab nach Ägypten; nimm in dem Lande, das ich dir nennen will, Wohnung: ³suche in diesem Lande hier Schutz; ich will mit dir sein und dich segnen; denn dir und deinem Samen will ich alle diese Länder geben und so den Eid halten, den ich deinem Vater Abraham geschworen habe: ⁴ich will deinen Samen viel machen wie die Sterne am Himmel und will deinem Samen alle diese Länder geben, damit sich mit deinem Samen segnen sollen alle Völker der Erde; ⁵darum, weil Abraham meinen Worten gehorcht und meinen Dienst getan hat, meine Befehle, Satzungen und Weisungen. ⁶Also blieb Isaaq in Gerar.

Gerar, und ebenso Nr. 4 und 5, Brunnengeschichten in der Nähe von Gerar, zusammengehören; Nr. 2 und 3, ursprünglich eine zusammenhängende Geschichte, hat unser Erzähler aus Gründen, die zu 20 S. 225 f. dargestellt worden sind) auseinander fallen lassen; Nr. 4 und 5 haben noch jetzt eine Beziehung: Nr. 4 redet vom Streit mit Gerar, Nr. 5 von dem Vertrage, der dem Streit ein Ende gemacht hat. Der Erzähler hat gefühlt, daß die verschiedenen Geschichten keine rechte Einheit bilden und daher für einen verbindenden Faden gesorgt. Darum hat er in Nr. 1 eine Gottesoffenbarung (die in den Varianten fehlt) dem übrigen vorangestellt: Gott erscheint Isaaq, gebietet ihm, in Gerar zu bleiben, und verspricht ihm, ihn zu beschützen und zu segnen. Das Folgende zeigt dann, wie diese Verheißung in Erfüllung geht: die Ehre seines Weibes, die in Gefahr kommt, bleibt erhalten; Jahve segnet seinen Acker, daß er reich wird; er läßt ihn überall Quellen finden, so daß sich schließlich die Leute von Gerar mit ihm vertragen müssen. Dieser Faden ist freilich ziemlich dünn; in der Erzählung von der Gefahr der Ahnfrau tritt der Gedanke von Jahves Schutz nicht ausdrücklich hervor. Das Stück ist also keine völlig geschlossene Komposition geworden.

I. 1-6 Isaaq zieht nach Gerar. 1aα gehört, wie die Variante 1210 beweist, als Einleitung zu der folgenden Sage (gegen Dillmann, der den Satz E zuweist). 1αβ. γ nimmt auf 1210 Jb Rücksicht, stammt also von RJ. 1b Isaaq wird vorher im Süden Kanaans geweilt haben, vielleicht in Be'er lahaj ro'i 2511. - 2-5 sind von späterer Hand stark erweitert (Dillmann u. a.). Beweis: »alle diese Länder« 3b. 4 für die Landschaften Kanaans ist späterer (übertreibender) Sprachgebrauch I Chron 132 II 1123. Nach dem Zusammenhang ferner verheißt Gott in diesem Wort: »ich will dir alle diese Länder geben,« speziell den Besitz von Gerar; die alte Sage aber ist im folgenden durchaus nicht der Meinung, daß Gerar später Israel gehört habe; vielmehr ist Gerar eine verbündete, aber selbständige Stadt. Weiter ist der Zusatz daran kenntlich, daß er sich auf die Abrahamgeschichte zurückbezieht 3.5. In v. 4 ist abend (2218, Jane) charakteristisch. In 5 führt ferner auf spätere Zeit der Ausdruck בּיִבֶּיבָ יְיִבֶּילָ, ursprünglich term. techn. vom Diensttun des Priesters im Heiligtum; die Häufung »Befehle, Satzungen, Weisungen« ist dtn.istisch; der Gedanke, daß Abraham so viele Gebote erfüllt habe, paßt nicht in den Geist der alten Sage, sondern zeigt spätere (gesetzliche) Frömmigkeit; schließlich der Ausdruck רבוֹאַ בְּרֶב (wie 2218). Eigentum des ursprünglichen Erzählers ist nur 2aa. 3a: Jahve erscheint Isaaq und befiehlt ihm, in Gerar zu bleiben; dann will Jahve mit ihm sein und <sup>7</sup>Als sich nun die Bewohner des Ortes nach seinem Weibe erkundigten, antwortete er: sie ist meine Schwester; denn er fürchtete sich zu sagen, sie sei sein Weib; sonst (so dachte er) könnten mich die Bewohner des Ortes der Rebekka wegen töten; denn sie ist schön von Ansehen. <sup>8</sup>Nun geschah's, als er dort lange Zeit geblieben war, daß Abimelech, der König der Philister, einmal durchs Fenster guckte; da sah er, wie Isaaq mit seinem Weibe Rebekka koste. <sup>9</sup>Da ließ Abimelech den Isaaq holen und sprach: aber sie ist ja dein Weib! Wie konntest du sagen, sie sei deine Schwester? Isaaq sprach zu ihm: ja, ich dachte, ich müßte ihretwegen vielleicht gar sterben. <sup>10</sup>Abimelech antwortete: was hast du uns da angetan! Wie leicht hätte einer der Leute deinem Weibe beiwohnen können, und du hättest eine Schuld über uns gebracht! <sup>11</sup>Da gebot Abimelech allem Volk: wer diesen Mann oder sein Weib antastet, der soll des Todes sterben!

<sup>12</sup>Isaaq säte in jenem Lande und erntete in jenem Jahre hundertfältig;

ihn segnen; daß auch diese Verheißung saß zu J gehört, beweist die Fortsetzung 12. 28. 29.

— 2b »Nimm in dem Lande Wohnung, das ich dir nennen will«, setzt voraus, daß Isaaq in seiner neuen Heimat noch nicht angekommen, ist, ist also »mit sa und 1b unverträglich« (Dillmann); das Wort erinnert in der Form an 22 2b E, könnte also ein Bruchstück aus E sein; es würde in diesem Falle wohl in Be'eršeba' gesprochen sein, wo E nach 461—4 eine Erscheinung Gottes an Isaaq erzählt hat; vielleicht gehört auch 2aß »ziehe nicht nach Ägypten«, ebenfalls zu E (Dillmann). Ein Späterer hat die Verheißung Gottes an Isaaq, ihn segnen zu wollen, eine Verheißung, die sich nach dem ursprünglichen Zusammenhang nur auf den Segen im Ackerbau und im Brunnenfinden bezegen hat, nicht vorübergehen lassen, ohne der viel köstlicheren Segen, den er aus den Abrahamgeschichten 155 22 16ff. 12s kannte, einzuschalten. — ben s. 4, Sam mehre.

II. 7-11 Das Abenteuer der Rebekka. Die Erzählung ist oben S. 225f. mit ihren Varianten 1210ff. Jb und 20 E verglichen worden; daselbst ist der Charakter der vorliegenden Version festgestellt worden: sie versucht, das Anstößige der ursprünglichen Erzählung auszumerzen und alles zum Ruhm des Ahnherrn zu kehren. Bemerkenswert ist, daß der Erzähler wohl den Ehebruch, aber nicht Isaaqs Lüge als anstößig empfunden hat, Haller 113. — ל לי שׁמֵּל לִּי über etwas fragen 3230. — יְּדֶּיִאָּ, Sam LXX Peš + \* 77, Ball, Kittel. - Charakteristisch ist für diese Rezension auch, daß sich hier nur »die Männer der Stadt« nach dem Patriarchenweibe erkundigen, während in den anderen Rezensionen der König selbst sie begehrt: ein wenig anschaulicher und sicher sekundärer Zug. - 8 Die - sehr idyllische - Szene ist wohl so zu denken, daß Isaaq und Abimelech in einer engen Gasse, wo man von dem Fenster des einen Hauses ins andere sehen kann, einander gegenüberwohnen; vgl. die ähnliche Szene II Sam 112. Dies Motiv ist das einzig konkrete in der sonst so blassen Rezension und nicht übel erfunden. malt die Überraschung. - מְצֵהֶק malt die Überraschung. happen dieser Zug ist aus dem Namen Isaaq entsponnen. Die Liebkosung ist als eine solche zu denken, aus der das eheliche Verhältnis der beiden unzweifelhaft hervorgeht; zum Ausdruck prz vgl. 3914. 17. Daß die Liebkosungen der Eheleute drinnen geschehen, wird aus Schamhaftigkeit erzählt vgl. zu 921, nach Haller 100. - 10 Voraussetzung des Wortes ist, daß das Antasten eines Eheweibes ein schweres Verbrechen ist; nicht so schlimm ist die Berührung einer Jungfrau, mit deren Verwandten man sich nachher, wofern es nötig werden sollte, ja gütlich auseinandersetzen kann. — פָּמָנֵט שָׁכֵב § 106 p, הַבָּאת § 112 h.

III. 12-17a Isaaqs Reichtum und Zug aus Gerar. — 12-14a Isaaqs Reichtum, ein der Sage notwendiger Zug, wird von diesem Erzähler anders als in den Varianten motiviert: er wird durch Ackerbau und Jahves Segen erworben. — Ackerbau.

und Jahve segnete ihn, <sup>13</sup> so daß der Mann reich wurde und immer reicher, bis er sehr reich war; <sup>14</sup>daß er Herden von Schafen und von Rindern besaß und viele Knechte.

Darum beneideten ihn die Philister. <sup>15</sup>Alle Brunnen aber, welche die Knechte seines Vaters zur Zeit seines Vaters Abraham gegraben hatten, hatten die Philister verschüttet und mit Erde angefüllt. <sup>16</sup>Und Abimelech sprach zu Isaaq: zieh von uns, denn du bist uns zu mächtig geworden. <sup>17</sup>So zog Isaaq von dannen.

Er lagerte im Tale von Gerar und blieb dort. <sup>18</sup> Isaaq grub aber die Wasserbrunnen, welche die 'Knechte' seines Vaters Abrahams gegraben und die Philister nach Abrahams Tode verschüttet hatten, wieder aus und gab ihnen dieselben Namen, die ihnen sein Vater gegeben hatte. <sup>19</sup> Nun gruben Isaaqs Knechte im Tal und fanden daselbst einen Brunnen mit Quellwasser. <sup>20</sup> Aber die Hirten aus Gerar gerieten mit Isaaqs Hirten in Streit und sprachen: uns gehört das Wasser; da nannte er den Brunnen 'Eseq (Hader), weil sie mit ihm darüber gehadert hatten. —

in der Genesis von Patriarchen selten ausdrücklich (3014 377) vorausgesetzt, erscheint auch hier als besondere Ausnahme, wird aber auch hie und da von Nomaden getrieben (Analogien bei Dillmann) und fällt also aus dem Bilde der Patriarchen nicht gerade heraus, um so mehr, als die »Stadt« Gerar nicht möglich wäre, wenn nicht in ihrer Nähe Äcker lägen. Hier ist der Zug freilich nur eine Verlegenheitsauskunft des Erzählers, der den Reichtum des Isaaq doch irgendwie erklären mußte. Über Beduinenleben und Ackerbau der Väter vgl. die Einleitung § 4, 2. 5. - »Hundertfältige« Ernte ist eine ungeheure Übertreibung; heutzutage trägt Weizen auf der fruchtbaren Saronebene im Durchschnitt das acht-, Gerste das fünfzehnfache, Benzinger 142. - בַּלוֹהָ וַנָּהֵל zum Part. vgl. § 113u, doch kann man auch mit Ball bur lesen. — 14b—17a Isaaqs Auszug aus Gerar, hier motiviert durch den Neid der Philister. Von RJ stammen 15. 18; die Verse sollen die Abrahamgeschichte, die diese Quellen von Abraham graben ließ, und die folgende Isaaqgeschichte, die dasselbe von Isaaq erzählte, in Einklang bringen. Der Einsetzer muß demnach in seinem Texte von denselben Quellen in der Abrahamgeschichte gelesen haben vgl. zu 2125. Der Einsatz hat also ähnlichen Zweck wie der von 1aß, y und stammt wohl von derselben Hand, RJ. Die von ihm gefundene Vermittelung ist nicht ungeschickt, da im Zusammenhang bereits vom Neide der Philister erzählt war. Der Einsatz verrät sich dadurch, 1) daß er auf eine frühere Geschichte Bezug nimmt, 2) daß im folgenden die Brunnen nicht wieder aufgegraben, sondern einfach neu gegraben werden, vgl. Wellhausen Composition 20 f. — 18 Hebr ברבי, Sam LXX Vulg , Ball, Kittel.

IV. 17b—22 Brunnenstreitigkeiten. — Die Namen der strittigen Brunnen 'Eseq, Siţna, Rehoboth entnimmt der Erzähler der alten Sage. — 17b Der Naḥal von Gerar ist in der alten Sage der Wâdi Ğerûr; in diesem Wâdi liegt 'Eseq (nicht wiedergefunden). Von da zieht Isaaq weiter von Gerar fort in den Norden, nach Siţna (nach Palmer, Wüstenwanderung Israels 297 Wâdi Šutnet er-Ruḥêbe, wohl identisch mit dem von Robinson, Palästina I 332 erwähnten Wâdi esch-Schutein, nordöstl. von er-Ruḥêbe; aber besser im Süden von er-Ruḥêbe zu suchen); dann nach Rehoboth (gleichgesetzt mit er-Ruḥêbe). Aus den Namen der Brunnen: »Zank«, »Befeindung«, »Weiten« ist eine etymologische Sage entsponnen. Streit um Brunnen ist ein aus den Verhältnissen der Steppe wohl verständlicher Zug: Wasser ist sehr kostbar, denn davon ist das Leben der Pflanzen, Tiere und Menschen abhängig; besonders, wenn »die Frühlingsweide verdorrt und die Regenwasserlachen versiegt waren, mußte sich der Stamm in der Nähe eines Brunnens aufhalten, aus welchem er seine Herden tränken ließ«, G. Jacob, Beduinenleben 41. Daher werden Streitigkeiten um Brunnen in den Erzählungen der Nomaden sehr gewöhnlich gewesen sein; eine solche Erzählung vom Streit ums Wasser bei Stumme, Märchen der Berbern 62.

21 Von dort zog Isaaq weiter und grub' einen anderen Brunnen; über den stritten sie auch; da nannte er ihn Sitna (Feindschaft). — 22 Von dort zog er weiter und grub einen anderen Brunnen; über den stritten sie nicht; darum nannte er ihn Rohoboth (Raum), denn er sprach: jetzt hat uns Jahve Raum geschafft, daß wir uns im Lande ausbreiten können.

<sup>23</sup>Von dort zog er hinauf nach Be'erseba'. <sup>14</sup>In der folgenden Nacht erschien ihm Jahve und sprach: ich bin der Gott deines Vaters Abraham; fürchte dich nicht, denn ich bin mit dir; ich will dich segnen und deinen Samen viel machen um meines Knechtes Abraham willen. <sup>25</sup>So baute er daselbst einen Altar und rief Jahve bei Namen an. Daselbst schlug er sein Zelt auf. Und Isaaqs Knechte gruben daselbst einen Brunnen. — <sup>26</sup>Als nun Abimelech aus Gerar einmal zu ihm gekommen war, samt seinem Freunde Ahuzzath und seinem Hauptmann Pichol, <sup>27</sup>sprach Isaaq zu ihnen: warum seid ihr zu mir gekommen? hasset ihr mich doch und habt mich von euch vertrieben? <sup>28</sup>Sie sprachen; wir sehen jetzt mit eigenen Augen, daß Jahve mit dir ist: darum haben wir gesprochen: es soll ein Schwur zwischen uns beiden zwischen uns und dir sein, wir wollen mit dir einen Bund schließen:

V. 23-33 Vertrag von Be'eršeba'. - 23 Jetzt zieht Isaaq, wiederum in nördlicher Richtung, nach Be'eršeba'. Bîr es-Seba' (mit dem Be'eršeba' gleichgesetzt wird) liegt 85 m tiefer als er-Ruhêbe (= Rehoboth) (vgl. die Karte von Fischer und Guthe); der Erzähler setzt voraus, daß Be'eršeba' höher liegt (הַנֶּיֵלָ); da er aber das Gerar der Sage mit der Philisterstadt Gerar verwechselt (vgl. oben S. 220), so ist ihm auch hier ein Irrtum zuzutrauen. - 24. 25a In Be'erseba' erscheint ihm Jahve, verheißt, ihn zu segnen, und Isaaq baut ihm daselbst einen Altar. Das Stück ist Einsatz. Beweis: der Altar kann nicht vor dem Zelte aufgestellt werden; die natürliche Reihenfolge ist vielmehr die umgekehrte. Die Sage von Be'erseba' begründete in ihrer ursprünglichen Gestalt die Heiligkeit der Stätte daraus, daß sich die Ahnherren dort geschworen hatten: die Erscheinung Jahves 24. 25a hat denselben Zweck, stört also das Folgende. Der Einsetzer zeigt seine spätere Zeit darin, daß er (wie der Einsatz 3b-5) an die Abrahamgeschichte erinnert und den Segen nicht, wie die alte Sage, vom Quellenfinden, sondern von Weiterem, Höherem versteht. Der Einsetzer, wohl derselbe wie der von sb-5, ahmt im Segen (24) besonders 26sa nach, in der Erzählung (25a) 12s. Der Zusammenhang wird durch Wegnahme des Einsatzes bei weitem straffer. - 25b Vorbereitung von 32; nach dem Zusammenhange wußten Abimelech und Isaaq von diesem neuen Brunnen noch nichts. - 26-31 Die Bundesschließung mit Abimelech: Abimelech hat bisher Isaaq nicht viel Gutes gegönnt und ihn aus seinem rechtmäßigen Besitz vertrieben; aber dies alles hat Isaaq nichts geschadet: Jahve hat ihn immer neue Brunnen finden lassen. Daran erkennt Abimelech, daß Isaaq »von Jahve gesegnet« ist. Diese Vorstellung, daß sich Jahves Segen besonders im Brunnenfinden zeigt, trägt das Kolorit des Ortes (der Steppe) und der Zeit (der Antike). So sorgt Abimelech dafür, daß er mit einem solchen Segensträger in ein gutes Verhältnis kommt. Auch hier klingt wie bei E 2123 der Gedanke durch, daß Isaaqs Nachkommen einst viel mächtiger werden sollen und dann an diesen Schwur gebunden sind. — 26 בּיִּבְּיָּבָּ Form wie בְּיִבָּיָּבָּ (Dillmann). \*\*Freund\* (zur Etymologie vgl. Gesenius-Buhl בּיִבָּבַ \*Freund\* (zur Etymologie vgl. Gesenius-Buhl און אינויים און אינויים בייבים און אינויים אינויים און אינויים און אינויים און אינויים און אינויים אינויים און אינויים אינויים און אינויים אינויים אינויים און אינויים אינ Königs II Sam 1537 1616 I Reg 45 I Chron 2733, wie auch später bei den Persern, unter

<sup>29</sup>du sollst uns nichts zuleide tun, wie auch wir dich nicht angetastet und dir nichts denn alles Gute getan und dich auch in Frieden haben ziehen lassen; du bist ja nun einmal der Gesegnete Jahves. — <sup>30</sup>So richtete er ihnen eine Mahlzeit zu, und sie aßen und tranken. <sup>31</sup>Am anderen Morgen in der Frühe aber schwuren sie einer dem andern. Dann entließ sie Isaaq, und sie schieden von ihm in Frieden. — <sup>32</sup>Am selben Tage noch kamen die Knechte Isaaqs und brachten ihm Kunde von dem Brunnen, den sie gegraben hatten, und sprachen zu ihm: wir haben Wasser gefunden. <sup>33</sup>Da nannte er ihn 'Šobu'a '(Schwur). Deshalb heißt die Stadt Bo'eršeba' (Schwurbrunnen) bis auf diesen Tag.

Alexander d. Gr., bei den Seleuciden und Lagiden vgl. W. Grimm im Kurzgef, exeget, Handbuch zu den Apokryphen (1853) zu I Mak 218 und vielleicht schon bei den Ägyptern (wo rh stn »Bekannter des Königs« zu bedeuten scheint) und in den Tell-Amarna-Briefen (Winckler 18111, Knudtzon 28811, wo ruhi šarri diesen Sinn haben und dem ägyptischen Titel nachgebildet sein könnte), also wohl ein Titel der vorderasiatischen Kulturstaaten überhaupt. - 28 Von den Worten ברירנה und בריליתינה haben LXX Peš Vulg nur eines (Ball, Kittel); nach Sievers II 311 wird are von kollektiv gefaßten Einheiten, mire von zwei getrennt gedachten Parteien gebraucht und ist daher ביניה הבינה Glosse zu בייתינה Glosse zu. --29 mit Sere § 75hh. — Nach 30. 31 bestand die Bundesschließung aus zwei Teilen: 1) einer gemeinsamen Mahlzeit am Abend, 2) dem Schwur am folgenden Morgen; in umgekehrter Reihenfolge 3153f.; von den Riten, die man dabei vollzogen hat, hören wir leider hier nichts; sie werden als bekannt vorausgesetzt. - 32. 33 sollen den Namen Be'eršeba' als »Schwurbrunnen« erklären und zugleich zeigen, warum dieser Brunnen Isaaq verblieben ist: jetzt, da ein Vertrag mit Gerar besteht, wagen es die Leute von Gerar nicht, das Eigentum Isaaqs anzutasten. Wenn der Text richtig ist, so ist sicherlich ਜ਼ਮੂਦ auszusprechen, wobei der Erzähler denkt, daß aus šobuta später šebat geworden sei (Reuß). Aber vielleicht ist אבי zu lesen und im gleichen Sinne genommen. Die Rabbinen, ohne Sinn für den Zusammenhang der Sage, lesen nach 2128ff. šib'a »sieben«.

#### Allgemeines über die Erzählung vom Vertrage zu Be'eršeba'.

1. Varianten. Die Erzählung ist in drei Varianten erhalten: bei E 2122-24. 27. 31, bei Jb 21 — — 25. 26 — — 28. 29. 30. 32. 33 und als Nachtrag in J (\*Jr«) 2617b. 19-23. 25b-33. Eine vierte Variante wird von E 461ff. vorausgesetzt (vgl. zur Stelle). Die Varianten stimmen in der Hauptsache, daß zwischen dem Ahnherrn und Gerar ein Vertrag zu Be'eršeba' geschlossen ist, und in vielen Einzelheiten überein; auch im Sprachgebrauch: កុន្តម ខាក្ស 2122 E កុន្តម កាកា 2628 Jr; der Satz 2123 E und der 2629 Jr; י אַשֶּׁר אָשֶׁר 26 צל־אֹרוֹת הַבְּאֵר אֲשֶׁר 26 צל־אֹרוֹת הַבְּאֵר אֲשֶׁר 26 צל־אֹרוֹת הַבְּאֵר אֲשֶׁר 26 צל־אֹרוֹת הַבְּאַר אֲשֶׁר einander ein kompliziertes Verhältnis: bald weichen sie von einander ab, bald stimmen sie überein; und jede der Varianten hat ihre Besonderheiten. E gibt (soweit wir sehen) nur einen dürftigen Auszug aus der Geschichte; die anderen Brunnen, welche die spätere Zeit nicht mehr interessieren konnten, hat er ausgelassen; dagegen hat er darin noch einen alten Zug bewahrt, daß er Abimelech nicht einen Philister nennt, Wellhausen, Composition 3 18. Anderseits stimmt er mit Jr darin überein, daß er Be'eršeba' als »Schwurbrunnen« erklärt, und daß er diese Erzählung mit der anderen von dem Verweilen des Ahnherrn in Gerar verbindet. Schließlich hat er aber auch einen gemeinsamen Zug mit Jb: beide nennen den Ahnherrn Abraham, nicht Isaaq. Die zweite Variante des E dagegen, die 461ff. vorausgesetzt wird, hat ebenso wie Jr die Stätte von Isaaq abgeleitet. - Jr und Jb sind im Gesamtverlauf einander sehr ähnlich gewesen: nachdem mehrere Brunnen strittig geblieben sind, kommt es schließlich zum Vertrage in Be'erseba'; nach beiden ist Gerar eine Stadt der Philister; beide betonen, daß Be'erseba' dem Ahnherrn, nicht zu Gerar gehört. Anderseits weichen sie im einzelnen ab: Jr Schwurbrunnen, Jb Siebenbrunnen; Jr Isaaq, Jb Abraham; Jr verbindet die beiden Geschichten von Gerar, Jb trennt sie und erzählt die erste von Pharao. In dieser Übertragung auf Pharao dürfen wir einen jungen Zug bei Jb sehen vgl. oben S. 226; anderseits ist bei Jb ein alter Zug, daß er noch deutlich weiß, daß Be'eršeba' eine heilige Stätte ist; er kennt sogar die Tamariske und selbst den Namen des Lokalnumens 'el 'olam. Aber auch Jr hat einen charakteristischen Zug in dem Namen des »Freundes« Ahuzzath bewahrt. — Aus diesem Tatbestande ist zu schließen, daß die Variante von E im allgemeinen jünger ist als die von Jr und Jb. Zugleich wird auch an dieser Stelle deutlich, daß die Berührungen der drei Quellen sich nicht, wie man vielfach annimmt, aus literarischer Abhängigkeit, sondern aus Verwandtschaft der Traditionen erklären.

- 2. Ursprüngliche Gestalt der Sage. Auch in den älteren Varianten Jr und Jb ist die Sage sehr farblos. Entweder ist sie ursprünglich viel reicher gewesen, dann muß sie auch von Pichol und Ahuzzath etwas Konkretes gewußt haben. Oder was das Wahrscheinlichere ist sie ist nur eine etwas ausstaffierte »Notiz« (vgl. die Einleitung § 3, 22), eine Lokaltradition von Be'eršeba'; dann müssen die Gestalten Pichol und Ahuzzath in anderen Sagen ihren eigentlichen Sitz gehabt haben.
- 3. Ursprünglicher Sinn. Die beiden Sagen von Gerar spiegeln, wie es scheint, historische Verhältnisse wieder; besonders deutlich scheint die zweite Sage, vom Vertrage zu Be'eršeba', Historisches zu enthalten. Es handelt sich et wa um folgendes. Die Sagen behandeln die Beziehungen der Söhne »Abrahams« oder »Isaaqs« zu Gerar; jene werden als Nomaden vorgestellt, diese wohnen in einer Stadt und haben einen organisierten Staat mit einem Könige und dessen »Freunde« und Feldhauptmann. Jene sind ursprünglich die Schwächeren und in der Vorzeit einmal in Gerar und seiner Umgebung zu Gaste gewesen. Da ist es dann auch zu Mißhelligkeiten, schließlich aber zu einem ewigen Bündnis gekommen. Und an diesen Bund sind - dies will die Sage deutlich machen die Nachkommen der Väter auch jetzt noch, wo sie viel stärker geworden sind als Gerar, gebunden. Mehrere Brunnen, die in der Nähe liegen, sind zwischen beiden Parteien strittig; Be'eršeba' aber, so betonen zwei der Varianten, gehört nicht Gerar, sondern »uns«. - Diese politischen Verhältnisse gehören jedenfalls in sehr alte Zeit: in die Zeit, da Vorfahren Israels in den Steppen zwischen Kanaan und Ägypten zelteten. Aus dieser uralten Herkunft der Überlieferungen erklärt sich auch, daß sie so schlecht erhalten sind: von Pichol und Ahuzzath ist nichts als der Name geblieben und »Gerar« ist mit dem philistäischen Gerar nicht weit von der Küste verwechselt worden. - Zugleich deutet die Erzählung die Namen der Brunnen als »Streit«, »Zank«, »Weiten«, »Schwur-« oder »Sieben-Brunnen« aus den Ereignissen der alten Zeit und erklärt dabei noch die Heiligkeit der Stätte von Be'erseba'. Be'erseba' war nach den Vätersagen ein uralte heilige Stätte; es stand noch zu Amos' Zeit in Flor Am 55 814 und war ein berühmter Wallfahrts- und Schwurort, vgl. auch I Reg 193. Nach den Sagen war dort das beilige Symbol der Brunnen nebst einer Tamariske oder Asere (vgl. oben S. 235); nicht weit davon entfernt ein Busch vgl. oben S. 230 f.; Kultusname war 'el 'olam S. 236.

# 42. Jagob betrügt Isaaq um den Segen 27 JE.

Jaqob betrügt Isaaq um den Segen 27 JE. Quellenscheidung. Daß das Kapitel aus J und E zusammengesetzt ist, ist deshalb von vorne herein wahrscheinlich, weil beide Quellen im folgenden (324—22 331—16 353.7) diese Erzählung voraussetzen; dasselbe wird trotz Eerdmans 46 ff. schwer zu begreifenden Widerspruchs durch eine Kette von Varianten, die sich in dem Kapitel zeigt, bewiesen, Wellhausen, Composition<sup>3</sup> 32 ff. Auszugehen ist von dem Hauptunterscheidungsmerkmal, daß Jaqob nach 16 Ziegenfelle umnimmt, um Isaaq zu betrügen, während er nach 15 zu gleichem Zweck Esaus Kleider anzieht. Der ersteren Art des Betruges entspricht, daß Isaaq die Probe macht, indem er Jaqobs Arme betastet, wobei er zwar Jaqobs Stimme erkennt, aber Esaus Handkommentar z. A. T.: Gunkel, Genesis.

20

Arme zu fühlen glaubt 21-23. Erfunden ist diese List von Rebekka 11-13. Der zweiten Art des Betruges (durch die Kleider) entspricht eine andere Probe des Isaaq: er beriecht Jagob beim Küssen und riecht Esaus Kleider 26. 27. Demnach ist auch die Art der Entdeckung des Betruges verschieden: nach der ersten Rezension weiß Isaaq sofort, daß Jagob der Betrüger gewesen ist, da er ja seine Stimme gehört hat 35; dasselbe ist die Voraussetzung von 36. 37. Nach der andern Rezension aber weiß er nicht, wer ihn betrogen haben mag 38. Nun gehört die zweite Rezension wegen 27 zu J, die andere also zu E. Demnach stammt 15. 26. 27. 33 aus J; Stichworte sind בַּבָּרָם 15. 27, שָּבָּרָם 26. 27, »Geruch« und »riechen« 27 (viermal). Zu E gehören 11-13. 16. 21-23. 35-37; charakteristische Worte dieser Erzählung sind יָּלֶק 11. 23, דְּלֶק 11, הַלֶּק 16, שֹבֶּי 12. 21. 22 (wie 3134. 37 Ex 10 21 E), הּלְּבֶּף 12. 13, בּיְרָה 16. 22 bis. 23 bis, הַבֶּה הַבֶּלָה 25. 36; zu הַבָּיָר 35 vgl. 3413 E, zu בָּבָּר 36 vgl. 29 15 E, zu ygl. Num 11 17. 25 E. Soweit der, wie ich denke, zuverlässige Unterbau der Quellenscheidung. - 21-28 E schließen mit dem Worte »so segnete er ihn denn«, worauf wir die Segensworte selbst erwarten, sind also | den ebenso sohließenden 24-27a; also gehört auch 24. 25 mit zu J. - Ebenso ist Isaaqs Verhandlung mit Esau 32. 34 mit den Schlußworten »segne auch mich, mein Vater« und den lauten Klagen Esaus || 35-38 mit demselben Schluß. Da aus diesen parallelen Stücken die Verse 33 zu J, 35-37 aus E stammen, so sind auch die mit ihnen zusammengehörigen Verse 34 für J und 38 für E anzusetzen; zu האקרות האָלוּג הקצב 34 vgl. האָלוּג הקצב Ex 116 12:00 Gen 19:13 J und besonders האָלוּג הקבת שרקאי 33. - Demnach ist auch der Segen über Jagob aufznteilen: zu E 28a wegen 28b wegen 37 (דְּיָרְדֹּיִל, אַפּרָם, אַמּלְהִים, אַפּרָם, אַדּילם, אַBrüder«); zu J 27b vgl. oben, 29aα.β (|| 29aγ. δ E), 29b wegen 123 J. — Der Fluch über Esau stammt aus E: 39 ist das Gegenstück zu 28 E, 40 ist dazu wohl die Fortsetzung und aus 37 E zu verstehen. -20 ist wegen יהוה (vgl. auch מַהַרָּה und בַּקָרָה 2412 J) zu J zu nehmen. Die Einleitung des Gespräches 1bβ. γ und in 18 ist dem E geläufig. — Weitere Unterscheidungsmerkmale der Quellen, z. T. von Procksch zuerst gesehen, sind: die eine gebraucht ständig den Ausdruck Trans Wildpret, Jagde, besonders in der Verbindung »vom Wildpret essen« und »Wildpret jagen«; diese Rezension ist nach 25. 33 J, weshalb auch 3. 5b. 7aa. 19b. 30b. 31 zu J zu rechnen sind. Die andere, also E, sagt בְּיַבְּיִבּי, speziell in der Verbindung mit איני und der Hinzufügung אָבי אָבה 4a. זמאָר 4a. זמאָר wobei nicht ausdrücklich gesagt wird, woraus die »Leckerbissen« hergestellt werden. J sagt »damit die Seele segne« 25, dem also auch 4b. 19. 31b folgen; einfacher die andere Quelle, also E, »damit er (ich) segne« 10. 7b. בְּחֶרֶם אָׁמָרָה 4b gehört nach 4528 zu J, קּבָּר מּוֹחָד 7. 10 nach 5016 Dtn 331'zu E; die Anschauung bei beiden ist etwas verschieden: bei E steht Isaaqs Tod unmittelbar bevor, bei J liegt er noch in der Ferne, weshalb auch 2 zu J gehört. Ausdrücke der J-Rezension sind sihr großer (kleiner) Sohn« 15 (sonst auch bei E), also auch 42, ferner 2112 306 Ex 1819 u. a., hier in 13, we shalb auch 8 und 43 zu E zu rechnen sind; in 43 führt mga, von Jaqobs »Flucht« auch 351.7, auf E. Frage und Antwort 18bβ. 19a entsprechen genau Frage und Antwort 32 und gehören wohl zu E: in E ist beides unentbehrlich, in J zum mindesten (vgl. 24) überflüssig; für 752 19. 32 sagt dieser J-Text »der große Sohn« vgl. oben. Von den beiden Varianten 30aα | β gehört die erste zu J (דָּלָּב) c. inf. bei J häufig), die zweite also zu E. In dem Schlußstück wird Esaus Feindschaft gegen Jaqob zweimal erzählt 41a | b; 41a wegen בשיל 5015 zu E; 41b, wo Isaaqs Tod nicht sofort zu erwarten ist (vgl. oben), zu אַנְיּ בְּלָבֵּי vgl. 5010f. J, zu אַנִיּ בְּלָבּי vgl. 821 2445 (66) J. Die »Worte Esaus« 42 beziehen sich auf das, was Esau in 41b »gesprochen« hat; darum sowie wegen der Ausdrücke sihr großer (kleiner) Sohn« (vgl. oben) und (wie 41) gehört 42 zu J. בין 43 2810 294 ist ein Merkmal J.s vgl. zu 291. 44b | 45αα; in letzterem paßt die Vergeßlichkeit Esaus gut zu 2529-34 E (Procksch). Sätze wie 1a. 5a. 6. 45aβ. b können beide Rezensionen besessen haben. Natürlich sind beide Quellen nicht lückenlos erhalten - wie wäre sonst eine Zusammenarbeitung beider möglich gewesen? -, doch läßt sich die Erzählung, die beide enthalten haben, sehr gut erkennen.

Etwas anders scheidet Procksch, der  $1a\beta$ . b. 4a. 5a. 6.  $7a\beta$ . b. 8-14. 16-18. 21-23. 28.  $29a\alpha$ .  $\beta$ .  $30a\beta$ . 31a. 35. 36.  $37a\beta^*$ .  $38a\alpha$ . 39. 41a 42. 43a. 45 zu E rechnet. Sievers II 312 ff. gibt 2-4. 6-10. 15. 17.  $18a\alpha$ . 19b. 20. 24-28.  $29a\gamma$ .  $\delta$ . b.  $30a\alpha$ . b. 31-34. 37-41a. 45 an J $\alpha$ , das Übrige an E $\sigma$ , zerreißt aber dabei vielfach das Zusammengehörige; auch hier wird die Quellenscheidung durch die Sieverssche Metrik eher verwirrt als gefördert.

Zum Verständnis der folgenden Geschichte ist die Hauptfrage, wie der Betrug Jagobs zu beurteilen sei. Ältere und neuere Theologen haben sich verpflichtet gefühlt. den Standpunkt, von dem diese Geschichte erzählt wird, religiös und sittlich zu rechtfertigen (so neuerdings Franz Delitzsch, Dillmann, vgl. auch Kautzsch, Abriß 153); in einer ebenso ungeschichtlichen Weise pflegen moderne »Antisemiten« aus dieser und ähnlichen Geschichten den eigentlichen Charakter des Volkes Israel, ja der Bibel abzuleiten. Die Stimme des die Gerechtigkeit liebenden Historikers hat sich in diesem Kampfe, den allzu ängstliche Pietät und arge Pietätlosigkeit gegen einander führen, selten genug vernehmen lassen. 1) Vergeblich haben viele Theologen versucht, die Geschichte zu einer sittlichen zu stempeln. Man hat auf die mancherlei Kämpfe, Ängste und Nöte Jagobs hingewiesen und in ihnen die gerechten Strafen für jene Sünden und zugleich die Erziehungsmittel, durch die ihm der unlautere Sinn abgetan werde, gesehen (Dillmann). Dies aber ist nicht die Betrachtung der alten Sagen, die von einer Reue Jagobs nichts wissen, und nach denen Jaqob seine Künste und Listen durchaus nicht abgetan, sondern, je älter er geworden ist, um so besser gelernt hat: er hat den alten Fuchs Laban und seine feinen Praktiken noch überbeten und, als er aus dieser hohen Schule der Betrügereien zurückkam, hat er seinen Bruder erst recht meisterhaft betrogen vgl. zu 3312-17. Man darf also keineswegs von »gerechten Strafen und Erziehungsmitteln« Jaqobs sprechen, sondern vielmehr von allerlei Gefährden und Nöten, aus denen er durch seine Klugkeit wie durch Gottes Hülfe siegreich hervorgeht. - Ebensowenig darf man, wie die theologische Betrachtung mit Vorliebe tut, eine Schuld Esaus konstruieren wollen und diese etwa in einem »kurzsichtigen Leichtsinn« 2529-34 finden (so schon Hbr 121sf.); aber 27 setzt ursprunglich diese Erzählung gar nicht voraus vgl. zu 2523 und 2736. - Der Inhalt dieser Geschichte ist und bleibt also, daß ein Betrug schließlich ein glückliches Ende nimmt: der Schelm Jaqob gewinnt den Segen wirklich für sich, Esau zieht den kürzeren, ohne sittlich schuldig zu sein, und die Hörer sind die glücklichen Erben des Betrügers. Diese Geschichte ist also keine »moralische«. 2) Zugleich ist es wirklich sehr schwer, zu verkennen, daß diese Sagen von Jaqobs Betrügereien, besonders aber die vorliegende, mit Humor erzählt worden sind (vgl. schon zu 2529-34). Wie könnte es auch anders als derb humoristisch gemeint sein, daß Jaqob Esaus haarige Haut nachahmt, indem er sich das Fell von Ziegenböckehen umbindet! Bei einer so ungeheuerlichen Übertreibung kann doch kein Mensch ernsthaft bleiben! Ferner ist ganz deutlich, daß diese Sage zugleich Typen und zwar nach israelitischer Auffassung Völkertypen schildern will: in der Gestalt Jagobs erkennen Hörer und Erzähler dieser Sagen sich selber wieder, wird doch auch der Name des Volkes »Jaqob«, den Israel auf sich selbst bezieht, aus dieser Begebenheit erklärt. Ganz unmöglich aber ist der Gedanke, die Anhänger oder Söhne Jaqobs hätten hier etwas Schändliches von ihrem Heros oder Ahnherrn erzählen und damit an sich selber eine häßliche Eigenschaft als ihre Haupteigenschaft brandmarken wollen. Vielmehr sind alle diese Geschichten sieherlich ursprünglich zu des Heros und zum eigenen Ruhme erzählt worden. Man kann also in diesen Betrügereien nicht Sünde und Schande, sondern nur lustige, gelungene Streiche gesehen haben. Auch sollte man einsehen, daß eben durch diesen Humor dieser Geschichten das Unsittliche darin gemildert wird. 3) Anderseits aber muß es auch dem Modernen erlaubt sein, seine eigene Stellung zu diesen Geschichten ohne Scheu auszusprechen. Unserer Empfindung ist besonders dieser Streich Jaqobs zu unsittlich, um lustig zu sein: den eignen blinden, sterbenden Vater zu betrügen, erscheint uns einfach widerwärtig. Besonders anstößig aber ist uns die Rolle, welche die Religion in diesen Geschichten spielt: ein Gottessegen

wird durch Betrug gewonnen! Der Betrüger Jaqob soll zugleich ein Träger der göttlichen Offenbarung sein! Nachdem er soeben den blinden Vater betrogen hat, erscheint ihm Jahve und verspricht ihm seinen Beistand 282sff. Ja, Gott selber soll Jagob gelegentlich bei seinen zweifelhaften Praktiken helfen vgl. 31 10ff.! Der Exeget soll sich je nicht durch diese Geschichten sein sittliches Empfinden verwirren lassen; anderseits aber soll er auch so viel Respekt vor dem Altertum haben, daß er diese alten Sagen nicht mit modernen Farben übermalt. 4) Die richtige Stellung gewinnt man, wenn man diese Dinge geschichtlich betrachtet. Es hat auch in Israel eine Zeit gegeben, in der die Sittlichkeit und die Religion noch nicht den engen Bund geschlossen hatten, den wir jetzt als selbstverständlich betrachten. Der Gott, von dem diese alten Sagen ursprünglich erzählen, ist nicht der majestätische Jahve, der Gesetzgeber der Zehn Gebote, sondern eine viel primitivere Figur, ein Gott, der seinen Liebling und seinen Stamm auf all seinen Wegen, auch den krummen, behütet: das ist ein Gottesbegriff, welcher der ältesten Zeit ebenso unanstößig war, wie es den griechischen Sagen ist, daß der listenreiche Odysseus gerade seiner Schlauheit wegen das Wohlgefallen der klugen Göttin Athene besitzt. Sicherlich darf man auch in dieser Freude des alten Hebräers au Klugheit und List, die ihn manchmal auch an Betrug und Lüge keinen Anstoß nehmen läßt, einen charakteristischen Zug seiner Anlage sehen, der sich - wie jedermann weiß - als eine höchst bedenkliche Mitgift bis auf die spätesten Nachkommen vererbt hat. Anderseits sollten wir nicht vergessen, daß die Betonung der Sittlichkeit in der Religion ein Erbe ist, das wir gerade dem alten Israel und seinen Propheten verdanken. Das besondere Hervortreten von List und Betrug in diesen Hirtengeschichten hat offenbar die Beobachtung der alten Zeit zur Voraussetzung, daß gerade Hirten zum Betruge neigen, ja vom Betruge leben, Haller 116. 5) Daß selbst J und E diese lustigen Geschichten aus der urwüchsigsten Zeit Israels in ihre Sagensammlungen aufgenommen haben, zeigt, wie beliebt sie gewesen sein müssen: sie ließen sich nicht ausrotten. Anderseits werden sie versucht haben, sie möglichst glimpflich zu erzählen 12; sie sind - wie es scheint - nicht ohne Sympathie für die beiden Betrogenen, besonders für Esau soff., aber das ist nur das »Mitleid des Siegers (Ed. Meyer, Israeliten 387); das glückliche Ende des Betruges haben sie nicht ändern wollen und können. 6) Merkwürdig, daß die humorvollen Betrugsgeschichten und die Erzählungen von den göttlichen Offenbarungen an Jaqob so unvermittelt neben einander stehen; man darf wohl annehmen, daß beide Stoffe ursprünglich verschiedener Herkunft sind, und daß es sich hier im letzten Grunde um verschiedene Gestalten handelt. In die Geschichte von Labans Überlistung durch Jagob ist das Religiöse erst nachträglich eingetragen worden vgl. zu 31.

1-5 I. Isaaq und Esau. Die Geschichte ist ursprünglich Fortsetzung von 2527f., woselbst die Exposition gegeben ist. - Die in dieser Geschichte geschilderte Situation: der blinde Vater auf dem Sterbebette, seinen Segen über die Nachkommen sprechend, wiederholt sich bei Jagobs Segen über Ephraim und Manasse 4810ff., ist also ein beliebtes Sagenmotiv. Auch sonst erscheint der letzte Wille häufig als poetische Situation: Abrahams 241ff., Josephs 5024f., Mosis Dtn 33, Josuas Jos 23, Davids II Sam 231-7 IReg 21-9, des Elisa IIReg 1314-19, des Mattathia I Mak 249ff., des Tobit Tob 143ff., besonders aber später in der Literatur der »Testamente«. Wenn solche letzten Worte Weissagung enthalten, so ist die Voraussetzung, daß der brechende Blick des Sterbenden die Zukunft durchdringe; das ist ein alter, vielfach wiederkehrender Glaube, der wohl mit dem Totenorakel zusammengestellt werden muß: so weissagen Hektor und Patroklos in den letzten Augenblicken ihres Lebens bei Homer Il. XXII 358 ff. XVI 850 ff.; dasselbe Motiv ist im Ägyptischen (Ed. Meyer, Israeliten 451 f.), im Altgermanischen (Richard M. Meyer, Altgerm. Poesie 51, Zeitschr. f. deutsche Philologie XXXI 325), wie auch im Indischen, wo die sich opfernden Witwen weissagen (vgl. Zachariae, Zeitschr. für Volkskunde XVIII 177 ff.) häufig, war noch im Mittelalter und später (Archiv für das Stud. der neueren Sprachen XCV 95) bekannt und ist noch von

<sup>1</sup> Es begab sich, als Isaaq alt geworden, und sein Angesicht ganz er loschen war, berief er Esau, seinen älteren Sohn, und sprach zu ihm: mein Sohn! Er antwortete ihm: ich höre. <sup>2</sup> Er sprach: du siehst, ich bin alt geworden; ich weiß nicht, wann ich sterben muß. <sup>3</sup> So nimm nun dein Jagdgerät, Köcher und Bogen, geh aufs Feld und jage mir ein Wildpret; <sup>4</sup> und bereite mir einen Schmaus, wie ich ihn gern habe, und bringe ihn mir herein, daß ich esse: auf daß dich meine Seele segne, ehe ich sterbe. <sup>5</sup> Rebekka aber horchte, als Isaaq zu seinem Sohne Esau sprach. So ging Esau aufs Feld, um ein Wildpret zu jagen und ihm zu bringen.

<sup>6</sup> Rebekka aber sprach zu ihrem Sohne Jaqob: ich habe eben deinen Vater

Schiller im Wilhelm Tell IV 333 ff. benutzt worden. Auch daß der Blinde die Gabe der Weissagung besitzt, kommt nicht selten vor; man denke an den blinden Seher Tiresias und an den blinden Propheten Ahia I Reg 144. Hier ist das Motiv von der Weissagung des sterbenden, blinden Vaters so nüanciert, daß Isaaq Vollmacht hat, vor seinem Tode noch ein einziges wirkendes Segenswort zu sprechen 37f.; ursprünglich ist das wohl so gedacht, daß er dadurch seinen Erben bestimmt väl. zu 2529-34. - 1 Die Blindheit Isaaqs, die Voraussetzung des folgenden Betruges, wird gleich hier mitgeteilt: die Erzähler lieben es, solche Züge, die im Laufe der Erzählung gebraucht werden, gleich am Anfang anzugeben, um die folgende Erzählung nicht zu unterbrechen: so schon 2527f., ferner 225 221 263 292f. Anderseits ist, daß Rebekka zuhörte, nicht gleich am Anfang mitgeteilt worden; der Erzähler vermeidet es, die Exposition zu überladen und hat diesen Zug weise aufgespart, um ihn zum Übergang von der ersten zur zweiten Szene zu benutzen. - Die Stätte dieser Sage ist nach 2810 Be'eršeba'. — יַבְּקְבֶּהְין, im Nebensatz § 111q. — מֵרָאֹה § 119y. — »Ich kenne meinen Todestag nicht; Voraussetzung des J (vgl. oben) ist hier: der Segen müßte eigentlich am Todestage gesprochen werden; das gehört zum »Stil« des Segens; Isaaq aber will in der Furcht, der Tod könne ihn überraschen, den Segen lieber noch heute sprechen. Anders E vgl. oben S. 306. - Die Gelassenheit, mit der man dem Tode entgegensieht, ist eine charakteristische Eigenschaft antiker Art und noch des heutigen Bauern, A. l'Houet, Psychologie des Bauerntums 10 f. 268. - 3 Pfeil und Bogen sind die Waffen des Jägers Jes 724. - Kethib אַרָב nom. unitatis zu אָרָה, Qere אַנָד wie sonst in 27. - 4 Die Voraussetzung der Worte, daß Isaaq erst gute Dinge essen muß, ehe er segnen kann, befremdet uns nicht wenig. Eine Parallele ist, daß die Götter im babylonischen Schöpfungsepos schmausen, ehe sie das Schicksal bestimmen, III 123 ff. (KB VI 20 f.). Wie sich beides erklären mag, ist nicht leicht zu sagen. Hier scheint es sich ursprünglich um ein Opfermahl gehandelt zu haben, bei dem die Gottheit zitiert wird; worauf wohl לְבַבֵּר יְהַוֹת ז noch hinweist; wie auch Bileam opfert, ehe er flucht Num 231. In der gegenwärtigen Rezension handelt es sich jedenfalls nur noch um ein gewöhnliches (besonders schmackhaftes) Mahl. - »Daß dich segne meine Seele«, poetisch-großartiger Ausdruck wie Ps 1031 | אָרָ־קּרָב"; »die Seele segnet« d. h. aus ganzem, tiefem Herzen segnen. — 5 יבֶּל־קּרָבָּ" »hörte gerade zu«: die Frau horcht, ein lebenswahrer Zug 1810. - Für לְּבָבֵּא lesen Frankenberg GGA 1901 S. 698 und Kautzsch\* nach LXX לאביו.

6—17 II. Rebekka und Jaqob. 1) 6—13 Das Gespräch. 2) 14—17 Die Verbereitungen zum Betruge. — Charakteristisch ist, daß Rebekka (in beiden Rezensionen) die List angibt; sie ist des klugen Sohnes würdige Mutter; Schlauheit und List ist ein Erbstück aus ihrer Familie 2914; sie lehrt »ihren Sohn« die schönsten Stücke. — Daß sie ihrem Jaqob den Segen zuwenden will, nimmt ihr der Israelit nicht übel; bevorzugt doch Isaak ebenso parteiisch »seinen Sohn« 5; und übrigens sind die Hörer Söhne Jaqobs, denen der Segen zu gute kommt. Jedenfalls darf man ihre Vorliebe für Jaqob nicht aus 2523 erklären wollen; die beiden Geschichten sind nicht zu vermengen

zu deinem Bruder Esau sagen hören: <sup>7</sup>bringe mir ein Wildpret und bereite mir einen Schmaus, daß ich esse; dann will ich dich vor Jahve noch vor meinem Tode segnen. <sup>8</sup>So höre nun, mein Sohn, auf meine Stimme, was ich dich heiße. <sup>9</sup>Gehe hin zu der Herde und hole mir daher zwei schöne Ziegenböckchen; davon will ich deinem Vater einen Schmaus bereiten, wie er ihn gern hat. <sup>10</sup>Den sollst du deinem Vater hineinbringen, daß er ihn esse, auf daß er dich noch vor seinem Tode segne. — <sup>11</sup>Jaqob aber sprach zu seiner Mutter Rebekka: ja, aber mein Bruder Esau ist haarig, und ich bin glatt; <sup>12</sup>vielleicht wird mich mein Vater betasten; dann würde ich als ein Spötter vor ihm stehen und mir einen Fluch holen statt eines Segens! <sup>13</sup>Aber seine Mutter erwiderte ihm: den Fluch, mein Sohn, nehme ich auf mich! Höre nur auf meine Stimme, geh hin und hole sie mir.

<sup>14</sup>Da ging er hin, holte sie und brachte sie seiner Mutter. Seine Mutter

vgl. zu 13. - 7 خود مصرة vgl. zu 4; das Wort braucht also nicht notwendig vorauszusetzen, daß in Isaaqs Haus ein Jahvebild ist (Stade ZAW XI 182 A. 1, Kautzsch3). -3 يُجِيِّة § 119 u. → 9 يُجِيِّة § 93 x. → سُوب mit doppeltem Acc. § 117 ii. → Zwei Ziegenböckchen, eine reichliche Speise für einen sterbenden Greis; indes vgl. 186ff. 4334. -Aus 187 ist zu folgern, daß nach dem Herkommen von Hebron der Mann für das Fleisch zu sorgen hat; hier versteht sich also auch die Frau darauf. Für die Geschichte der Kochkunst ist interessant, daß Rebekka Ziegenböckchen als »falsches« Wild zu behandeln versteht; die Art der Zubereitung ist nach alter Überlieferung jedenfalls das Kochen des Fleisches vgl. zu 187. - 10 בַּבֶּבֶּהַ nach deutschen Begriffen wäre hier »dich« stark betont (dich; nicht Esau, wie er will); der Hebräer betont viel weniger scharf als wir vgl. Wellhausen, Text der Bücher Samuelis 24f. - 11 Esau ist »haarig«, Jaqob glatt; damit werden Typen geschildert 2525. - אָיֵב auch 23 wie יַּיֵב 2525, Anspielung an den Namen Se'ir. Da שֵׁלֵיה auch »Ziegenbock« bedeutet, so ist anzunehmen, daß auch der Zug, daß Rebekka Ziegenböckchen verwendet, aus diesem Namen gesponnen ist. Die alte Sage findet voller Schalkhaftigkeit im Namen Se'irs Anspielungen auf seine Zottigkeit und auf das Tier, dem er den Verlust der Erstgeburt verdankt. Die Zuhörer jubeln gewiß über diese prächtigen Witze; formell sind zu vergleichen die Anspielungen auf den Namen Isaaq. In der vorliegenden Rezension sind diese Wortwitze halb vergessen: der alte Erzähler muß שׁביר und שׁביר gesagt haben, der gegenwärtige sagt der und ביר. ... 12 Wir sollen uns hier über die Klugheit von Sohn und Mutter freuen: Jagob ist wohl klug, daß er richtig voraussieht, sein Vater werde ihn betasten; aber die Mutter noch klüger, daß sie ein Mittel weiß, um ihn trotzdem zu betrügen. Diese doppelte Verwendung der Böckchen ist geistreich erfunden. - Mehr oder weniger ähnliche Betrugsgeschichten zählt Stucken, Astralmythen 342 ff. auf. - Jagob fürchtet sich, als »Spötter« d. h. als einer, der mit Heiligem seinen Spott treibt (II Chr 3616), zu gelten, weil der Segen (»vor Jahve« 7) eine religiöse Handlung ist; solcher »Spott« ist natürlich viel schlimmer als einfacher Betrug. Jaqob scheut dabei aber nicht die Sünde selbst, sondern nur ihre Folgen und ist gleich beruhigt, als Rebekka ihm diese abnimmt: daß die Worte seine starke Verurteilung seines Tuns« enthalten, ist also unrichtig, gegen Kautzsch 3. - 13 »Auf mich komme dein Fluch«: durch solche Worte glaubt man in der Antike den Fluch ablenken zu können. Fluch- oder Schuldübertragung ist »dem germanischen Recht etwas Gewöhnliches, religiös dem Judentum nicht unbekannt (cf. Weber, Jüd. Theol.3 328 f.), für die christliche Dogmatik eminent wichtig geworden durch Anselm«, Haller 109. Die Erwägung Dillmanns, Rebekka wisse schon aus dem Orakel 2523, daß Jagob den Segen haben müsse und werde, ist prinzipiell verkehrt: sie vermischt zwei ursprünglich unabhängige Geschichten und zerstört gerade die Pointe des Satzes. - 15 Im Vorher-

aber bereitete einen Schmaus, wie ihn sein Vater gern hatte. <sup>15</sup>Dann nahm Rebekka die guten Kleider ihres älteren Sohnes Esau, die sie bei sich im Hause hatte, und zog sie Jaqob, ihrem jüngeren Sohne, an. <sup>16</sup>Die Felle aber der Ziegenböckchen zog sie ihm um die Arme und, wo er am Halse glatt war. <sup>17</sup>Dann gab sie den Schmaus nebst dem Brot, den sie bereitet hatte, ihrem Sohne Jaqob in die Hand.

18 So ging er zu seinem Vater hinein und sprach: mein Vater! er antwortete: ich höre; wer bist du, mein Sohn? 19 Jaqob sprach zu seinem Vater: ich bin dein Erstgeborener, Esau; ich habe getan, wie du mir befohlen hast. Setz dich auf und iß von meinem Wildpret, auf daß mich segne deine Seele. 20 Da sprach Isaaq zu seinem Sohne: wie kommt es, daß du so bald etwas gefunden hast, mein Sohn? Er sprach: weil Jahve, dein Gott mich es hat treffen lassen. 21 Isaaq sprach zu Jaqob: tritt herzu, daß ich dich betaste, mein Sohn: ob du wirklich mein Sohn Esau seiest oder nicht. 22 Da trat Jaqob zu seinem Vater Isaaq, und da er ihn betastet hatte, sprach er:

Die Stimme ist Jaqobs Stimme, aber die Arme sind Esaus Arme.

gehenden ist aus J Rebekkas Rat und Bereitung des Gerichtes ausgelassen. — Die guten Kleider sind die Festkleider; Esau würde sie, bevor er zum Segen einging, angezogen haben, da der Segen eine religiöse Handlung ist. Vorausgesetzt ist, daß die guten Kleider sich im Gewahrsam der Mutter befinden, Esau also noch unverheiratet ist, gegen 2634f. — Vor regen ergänze man regen. — 16 regen, LXX τὰ γυμνά = regen, fem. plur. von php, Ball. — 17 Vom Brote ist weder vorher noch nachher die Rede; es wird Zusatz sein ebenso wie der Wein 25b vgl. 2534. Der Zusatz ist nicht eben Verbesserung, denn wenn Esau von der Jagd lebt, woher soll er Brot und Wein nehmen?

18-29 III. Isaaq und Jaqob. In beiden Rezensionen ist und segnet Isaaq nicht sofort, sondern er ist argwöhnisch und untersucht; dadurch wird die Spannung verschärft; wir sollen fragen: wird er es wohl entdecken? In diesem Interesse ist die Szene genau ausgeführt, besonders bei J: ganz unbefaugen, ohne seinen Namen zu nennen, tritt Jagob vor den Alten hin; da fällt Isaag auf, daß sein Sohn so bald wieder da ist: aber Jagob weiß das zu erklären 20. Doch Isaags Argwohn ist einmal erregt, darum fragt er jetzt geradezu, ob er Esau sei; nun lügt Jaqob geradezu 24. Jetzt scheint Isaaq beruhigt und ist. Aber ehe er segnet, beriecht er noch Jaqob und riecht - den Duft der Kleider Esaus 25-27a. Und jetzt erst segnet er. Einfacher ist der Hergang bei E: mit einer nackten Lüge, er sei Esau, tritt Jaqob ein 19; worauf Isaaq - dies ist jetzt ausgelassen - ißt; aber, argwöhnisch, weil er doch Jagobs Stimme vernimmt, betastet er ihn, ehe er ihn segnet 21-23. Der Betrug durch die vorgebundenen Felle ist kindlicher als der durch die angezogenen Kleider; hierin hat also E die ältere Rezension. - 18 LXX Peš Vulg יָבֶא wie 4. 5. 7. 10. 31. 33; aber vgl. auch בא 35, מָבָא 35 und das Gegenstück נַצָּא 30. - 20 Jagob lügt, indem er Gottes Namen gebraucht; das könnte uns beinahe blasphemisch klingen; die alte Sage aber nimmt ihm das nicht besonders übel, sondern denkt: das ist gut gelogen. - Die Voraussetzung ist, daß Gott dem Jäger, wenn er ihm wohl will, ein Jagdtier entgegenschickt; dies und ähnliche Beispiele (vgl. Smend, AT.liche Religionsgeschichte 100ff.) können den modernen Theologen lehren, daß sich Gott nach Meinung des alten Israels nicht nur im Leben des Volkes Israel, sondern auch im Leben des einzelnen Menschen offenbart. - 21 news § 100 m. - 22 Jetzt ist Isaaq dicht an der Entdeckung; wir sollen mit verhaltenem Atem zuhören. Die Worte 22b (ein »Doppeldreier«, am Höhepunkt der Erzählung ein Vers, wie zuweilen im deutschen Märchen)

23 Und er erkannte ihn nicht, denn seine Arme waren haarig wie die Arme seines Bruders Esau. So segnete er ihn denn. <sup>24</sup> Er sprach: bist du wirklich mein Sohn Esau? Er sprach: ich bin's. <sup>25</sup>Da sprach er: so bringe es mir her, daß ich esse vom Wildpret meines Sohnes, damit dich segne meine Seele. Da brachte er es ihm, und er aß; er trug ihm Wein hinein, und er trank. <sup>26</sup>Und sein Vater Isaaq sprach zu ihm: tritt herzu und küsse mich, mein Sohn. <sup>27</sup>Da trat er hinzu und küßte ihn; er aber roch den Geruch seiner Kleider; da segnete er ihn und sprach:

Ja, der Geruch meines Sohnes,
wie der Geruch des 'reichen' Gefildes,
das Jahve gesegnet hat.

28 So gebe dir Gott
vom Tau des Himmels

und von den Fettgefilden der Erde, und Korn und Wein die Fülle!

<sup>29</sup> Völker müssen dir dienen, und Nationen sich vor dir beugen; sei ein Herr deiner Brüder,

deiner Mutter Söhne sollen sich dir beugen! Verflucht sei, wer dir flucht; gesegnet, wer dich segnet!

sind vortrefflich erfunden: es ist ein halblautes Selbstgespräch, wie es Blinde, die ihr Seelenleben für sich haben, führen: Isaaq ist zu denken mit zitternden Händen und zitternder Stimme. Der Inhalt der Worte, der erste Satz zweifelnd, der zweite zuversichtlich bejahend, soll uns amüsieren: so dicht bei der Wahrheit und doch betrogen! Mitleid mit dem armen Blinden ist hier, wenn man die alte Sage verstehen will, nicht angebracht; doch mag schon E anders empfunden haben. - 24a Zur Frage § 150a. -25 פְּצֵּידָ בְּיָּ wie 31, LXX Vulg קּצֵּידָה. — Über 25bβ vgl. zu 17. — 26 Auch der alte Isaaq hat Hintergedanken: er sagt, er wolle küssen; in Wirklichkeit will er riechen. — नाम्या § 10g. - Der Zug, daß Esau einen bestimmten Geruch an sich hat, der man sogar an seinen guten Kleidern riechen kann, ist nach unserem Geschmack reichlich derb; auch in diesem Zuge wird ein Typus geschildert; es gibt Rassen- und Nationalgerüche wie den foetor iudaicus und den Niggergeruch, und ebenso eigentümliche Landesgerüche vgl. Andree, Ethnographische Parallelen II 213 ff.; Winckler, Forschungen III 426 denkt an ein nach Blumen duftendes Parfüm, ohne zu verraten, woher der rauhe Jäger sein eau de mille fleurs bezieht. - Dieser Zug vom Geruch ist hier in geistvoller Weise doppelt gebraucht: am Geruch glaubt Isaaq zu erkennen, daß er Esau vor sich habe; zugleich aber bringt ihn der Duft in Inspiration: im Duft riecht er die Zukunft seines Sohnes 27a. - Von 27b an Verse, wie immer beim Segen. Es sind ein »Doppeldreier« nebst »Dreier« 27, ein »Sechser« nebst »Dreier« 28, ein »Vierer«, ein »Doppeldreier« und »Vierer«, vgl. Sievers, Metrische Studien I 405. 577; anders Sievers II 211. 78f. - Sam LXX Vulg קלַא maje, wohl vorzuziehen. — 28 Großartig: Himmel und Erde sollen ihm ihr Bestes geben. — Reichlicher Tau ist in dem wasserarmen Palästina eine Hauptbedingung guter Ernte vgl. Benzinger, Archäologie² 22. — יָשָׁרָנִי ist wie in 39 von שָׁמָרָב, Sing. יָשָׁרָן, Sing. abzuleiten, p = p § 20m. - In 29a tritt das Völkergeschichtliche, spezifisch Israelitische, aufs deutlichste hervor: dieser Jagob, dem Völker dienen, ist nichts anderes als das Volk Israel, vor dem sich Edom, Ammon und Moab neigen. E verläßt hier auch die Einkleidung der Sage und redet von »Brüdern« Jaqobs. Und auch das Land, dessen Besitz in 28 verheißen wird, ist kein anderes als Kanaan, Israels Besitztum, obwohl der Name, sicherlich mit Willen, verschwiegen wird. — מַבָּי poetisch. יְבִיל nur hier und 37. — Jaqob von seinem Vater Isaaq hinausgegangen, kam Esau, sein Bruder, von der Jagd; <sup>31</sup>der bereitete auch einen Schmaus und trug ihn zu seinem Vater hinein, und er sprach zu seinem Vater: richte dich auf, mein Vater, und iß vom Wildpret deines Sohnes, auf daß mich segne deine Seele. <sup>32</sup>Sein Vater Isaaq sprach zu ihm: wer bist du? Er sprach: ich bin dein erstgeborener Sohn Esau. <sup>33</sup>Da entsetzte sich Isaaq über die Maßen sehr und sprach: wer war denn der, der das Wildpret gejagt und mir gebracht hat? Das hab ich 'arglos' gegessen, bevor du kamst; und den habe ich gesegnet. So wird er auch gesegnet bleiben! <sup>34</sup>Sobald aber Esau diese Worte seines Vaters hörte, erhob er ein gar lautes und jämmerliches Geschrei und sprach zu seinem Vater: segne auch mich, mein Vater! <sup>35</sup>Er sprach: dein Bruder ist mit List gekommen und hat deinen Segen genommen. <sup>36</sup>Er sprach: ja mit Recht hat man ihn Jaqob (Betrüger) genannt: nun hat er mich schon zweimal betrogen; meine Erstgeburt hat er genommen; nun nimmt er auch meinen Segen! Dann sprach er: hast du mir

רשתהו, Qerê Sam ישתהו. — 29 b Zum Gedanken vgl. 12s, zur Kstr. (der Sg. יוֹדְּאָ distributiv) § 145 l. — Hiermit ist die Höhe der Erzählung erreicht: der Segen, auf den alles Vorhergehende ankam, ist gesprochen. Nun mußte weiter erzählt werden, wie der Betrug entdeckt worden ist 30—40. Während solche Schlußstücke gewöhnlich sehr kurz gehalten sind, ist diese Szene breit ausgeführt. Der Grund dieser Breite ist, daß diese Szene der vorhergehenden zur Folie dienen soll: der Fluch über Esau, der im Zusammenhang nicht unbedingt nötig gewesen wäre, soll den Segen über Jaqob herausheben. Zu demselben Zweck ist das Erschrecken Isaaqs und besonders der Schmerz Esaus über den Verlust weitläuftig geschildert: dadurch soll uns recht klar werden, eine wie große Sache der Segen, den Jaqob bekommen hat, ist. Der moderne Leser bemitleidet hier Esau, und so haben wohl auch schon J und E gedacht; aber jedenfalls nicht die alten Erzähler, von denen die Geschichte stammt: wer sich vorher daran amüsiert hat, wie der arme Blinde betrogen wird, der fühlt auch hier kein Mitleid, sondern lacht sich, als echter Sohn Jaqobs, ob der gelungenen List ins Fäustchen.

30-40 IV. Isaaq und Esau. 30 Esau kommt, sobald Jaqob gegangen ist (בּצִּיב >sobald als« vgl. Siegfried-Stade, Hebr. Wb. אָבֶּר III 7): solchen raschen Szenenwechsel lieben die Erzähler, um die Spannung zu erhöhen; wäre er einen Augenblick eher erschienen, so wäre alles anders gekommen vgl. 1923f. 3232. - 31 f. ist mit Willen dem Vorhergehenden ganz ähnlich gestaltet worden. - 33 Dies Mal braucht Isaaq keine Probe, weil er sich ohne weiteres überzengt, daß jetzt der Rechte vor ihm steht. - Für lesen Kautzsch-Socin², Kittel, Kautzsch³ gut אָבֹּל . — »So wird er auch gesegnet bleiben«; dies ist auch die Voraussetzung bei F 37ff.: das einmal gesprochene Segenswort ist unwiderruflich; auch der Segnende selbst hat darüber keine Macht mehr vgl. 37; über die Zauberwirkung des Segens zu 924ff., vgl. Stade, Bibl. Theol. 152f., Haller 81. - 34 בַּרַהָּר ohne יְהָהָר (so Sam LXX) wie 347; eine Änderung des בַּרַהָּה הַהָּה מָּהָה 33 in בריה: בריה (Ball) ist unnötig. בריה: § 135e. — Auf 34 folgte nun bei J vielleicht ein nicht erhaltener »Segen« | 39f., wenn nicht das in LXX Luc (Lagarde) hinter 38b stehende κατανυχθέντος δε Ίσαακ = ρεμ: τέτ: (Ball, Kittel) aus J stammt. Jedenfalls mußte geschildert werden, woran Esau entdeckt hat, daß Jagob der Betrüger gewesen ist: vielleicht hat er es nachträglich an den Kleidern gemerkt. — 36 कृत § 150e. — Im Schmerz und Zorn findet Esau — eine Etymologie von »Jaqob«! Dies für uns seltsame Verfahren ist dem Hebräer sehr vertraut: auch die Propheten machen ihre Wortspiele in höchstem Zorn. - Der alte israelitische Hörer vernimmt diese Etymologie, daß der Name seines Volkes »Betrüger« bedeute, mit Behagen vgl. oben. — Diese Erinnerung an die Gekeinen Segen vorbehalten? § Isaaq antwortete und sprach zu Esau: ach, ich habe ihn zum Herrn über dich gesetzt und all seine Brüder ihm zu Knechten gegeben; ich habe ihn mit Korn und Wein versorgt; was könnte ich dir noch tun, mein Sohn? § Esau sprach zu seinem Vater: ist das dein einziger Segen, mein Vater? Segne auch mich, mein Vater! 'Und Isaaq verstummte'. Und Esau erhob seine Stimme und weinte. § Aber sein Vater Isaaq antwortete und sprach zu ihm:

Von den Fettgefilden der Erde fern sollst du wohnen, vom Tau des Himmels oben fern!

<sup>40</sup> Vom Schwert mußt du leben, deinem Bruder sollst du dienen! [Wenn du dich aber losmachst, wirst du sein Joch von deinem Halse reißen].

<sup>41</sup>Esau aber stellte dem Jaqob nach, um des Segens willen, mit dem ihn sein Vater gesegnet hatte; und Esau sprach bei sich: bald kommt die Zeit, da man um meinen Vater die Trauer hält; dann will ich meinen Bruder totschlagen.

schichte 2529-34 gehört sicherlich nicht zur ursprünglichen Erzählung; denn ursprünglich sind beide Erzählungen Varianten: »Segen« und »Erstgeburt« sind eigentlich identisch vgl. 2523; dasselbe folgt aus dem doppelten יראמר 36a. b (Holzinger). — ברבתר und ברבתר problem מילבתר ist Wortspiel; auch sonst ist bei Wortspielen zu beobachten, daß der Hebräer die Konsonanten schärfer hört als die Vokale. - Man beachte die feine chiastische Wortstellung. - Zu 38 vgl. oben zu 34. - 39. 40a Der Segen über Esau, der Höhepunkt dieser Szene, in Versen ebenso wie der Segen über Jaqob; es ist (nach הַּבֶּה) ein »Siebener« nebst »Vierer« vgl. Sievers I 405, anders II 211. 78f. - Von Liebe und Mitleid bewegt, möchte Isaaq gerne segnen; aber die Welt ist weggegeben; für Esau bleibt nichts mehr übrig als - Fluch. In geistvoller Weise stellt der Erzähler diesen Fluch dem Segen über Jaqob entgegen, indem er beide Male dieselben Worte braucht, aber im entgegengesetzten Sinne: אָרָשָׁרְ vom Fett der Erde 28, fern vom Fett der Erde« 39, ebenso ביַבָּיב בּיַבָּיבָּי ein ähnliches geistreiches Wortspiel 4013. 19. - Esaus Land gilt danach als sehr unfruchtbar, was freilich, objektiv angesehen, für das Land Edoms nicht ohne Einschränkung richtig ist, Palmer, Wüstenwanderung Israels 334 f. - »Vom Schwerte zu leben« d. h. als Räuber, von Mord und Raub zu leben, ist das Schicksal des jüngeren Bruders, der sich dem älteren nicht fügen will, des Bastards, den die Verwandten ausstoßen, der Landflüchtigen, die das sichere Heim verlassen und draußen auf der Steppe mit allerhand zweifelhaftem Gesindel zusammen ihr Brot suchen. Solches Leben erscheint hier nicht als frevelhaft, sondern als ein trauriges Los. So lebt Edom als Volk, weil ihn sein Boden nicht nähren kann, vom Raube der Karawanen die durch sein Gebiet ziehen; »die Wüste ernährt ihre Kinder nicht genügend und zwingt sie zum Rauben und Blutvergießen«, Nöldeke, ZDMG XL 175. - »Und deinem Bruder mußt du dienen«: Edom ist durch David unterjocht worden und bis auf König Joram Juda untertänig geblieben II Reg 820ff. Procksch 289 denkt an die zeitweilige Befreiung Edoms unter Hadad I Reg 1114ff. - 40 b ist nach seiner Haltung deutlich Prosa und also ein Zusatz aus einer Zeit, wo Edom von Juda freigekommen war, also nach ca. 840. — רוּד עַ הָּרִיד, vielbesprochen, im arab. vom Vieh, das sich losgerissen hat und frei umherschweift (vgl. Baethgen zu Ps 553), im Hebräischen »sich losmachen, sich lossagen« Qal Jer 231 Hos 121b, Hifil hier; vgl. zu Gen 381. Textänderung ist unnötig. Der Zugstier, dem das Joch aufliegt, ist ein häufiges Bild für ein »unterjochtes Volk.

V. 41-45 Letzte Szene. zugleich Überleitung zur folgenden Geschichte: Jaqob flieht vor Esaus Nachstellungen. Voraussetzung: Esau ist ein grober Schlagetot (277 ist ein grober Ausdruck 41. 42), der die mangelnde Klugheit mit seinen Fäusten wett machen will; Jaqob ist klüger, aber an Kraft ihm unterlegen; dieselbe Voraussetzung

<sup>42</sup>Als nun der Rebekka diese Worte ihres älteren Sohnes Esau hinterbracht wurden, sandte sie hin und ließ ihren jüngeren Sohn Jaqob rufen und sprach zu ihm: weißt du, daß dein Bruder Esau sich an dir rächen und dich totschlagen will? <sup>43</sup>Nun also mein Sohn, höre auf meine Stimme, auf, flieh du zu meinem Bruder Laban nach Harran <sup>44</sup>und bleibe eine Weile bei ihm, bis daß sich der Grimm deines Bruders wende, <sup>45</sup>bis sich der Zorn deines Bruders von dir wende, und er vergesse, was du ihm angetan hast; dann will ich hinsenden und dich von dannen holen lassen. Warum sollte ich euch beide an einem Tage verlieren?

<sup>46</sup>Rebekka sprach zu Isaaq: die Hittiterinnen verleiden mir das Leben; wenn Jaqob auch so eine Hittiterin nimmt, eine Eingeborene, was soll mir da das Leben?

28 10So ging Jagob aus Be'erseba', auf den Weg nach Harran.

bei Jaqobs Rückkehr 32 f. Jaqob aber überlistet ihn noch einmal, auch dies Mal—man beachte die schöne Einheitlichkeit der Erzählung — durch seine Mutter angeleitet, indem er sich zur rechten Zeit in Sicherheit begibt. — 41 b אַרְּבְּרָבְּי nach deutschem Sprachgefühl Bedingungssatz § 159c. e. — 43 Harran 1131 294 J; E weiß von Harran nichts 291, vgl. Mez, Gesch. der Stadt Harrân 15 ff., Ed. Meyer, Israeliten 237. — 44a Einige Tages: die Mutter stellt ihm liebevoll-beschwichtigend die Zeit mit Absicht als ganz klein dar. — 44b. 45a Ein neuer Charakterzug Esaus in dieser Sage, den auch die Fortsetzung und schon 2529—34 voraussetzt, ist, daß er ein Mann des Augenblicks ist: nach einiger Zeit ist sein Zorn verraucht, da hat er die ganze Geschichte vergessen; Jaqob und Rebekka sind freilich andere Menschen: sie denken weit 2531. — אַרַבְּיַבְיַבְּיַבְּיַבְּ sit 14r. — »Dann will ich dich holen lassen«, dies geschieht im folgenden nicht; hiermit wird wohl eine Variante zu 311—3. 13 angedeutet, in der Jaqob auf Gottes Befehl von Laban aufbricht; oder soll es nur eine mütterliche Vertröstung sein? — 45b Beider Kinder wird die Mutter beraubt, weil der Mörder seines Bruders (von den Verwandten) getötet wird vgl. II Sam 147.

46 bringt ein neues und viel unschuldigeres Motiv für die Reise Jaqobs zu Laban; dies Motiv ist schon 2634f. Pangedeutet und wird 281ff. Pausgeführt; die Absicht des Verfassers dieses Verses war also, das Motiv, das durch die dazwischengestellte Erzählung 271—45 in Vergessenheit gekommen ist, wieder in Erinnerung zu bringen und so zu der folgenden Erzählung aus Püberzuleiten; der Vers stammt also von einem R (Dillmann). Rebekka ist es verdrießlich, die fremde Volksart den ganzen Tag vor Augen zu haben und dulden zu müssen; Voraussetzung: die Schwiegertöchter wohnen mit im Zelte, Haller 94. — 28, 10 bildet den Schluß der Erzählung: Jaqob tat so, wie Rebekka geraten hatte.

Die Gestalten der Sage, Jaqob und Esau (Se'ir), werden von der hebräischen Überlieferung den hebräischen Namen Israel und Edom gleichgesetzt vgl. oben zu 2525; die hebräische Poesie gebraucht daher nicht nur die prosaisch-modernen Namen Israel und Edom, sondern dafür auch die poetisch-archaistischen Jaqob und Esau, wie etwa unsere Dichter »Franken« oder »Gallier« für »Franzosen« sagen. Schon die Tatsache, daß für dieselbe Gestalt zwei, ja drei Namen überliefert sind, beweist, daß es sich hier um ursprünglich verschiedene Gestaltungen handelt. Dieser Schluß wird durch 36 eff. 20ff. bekräftigt, wo neben dem Stammbaum Esaus, d. h. des Volkes Edom, noch der des Horiters Se'ir mitgeteilt wird. Danach ist Se'ir ursprünglich der Name eines Urvolkes, das, vor Edom im Lande, dann von ihm unterworfen und teilweise mit ihm verschmolzen war, aber — wie die Stammbäume beweisen — in Resten noch lange fortdauerte, Ed. Meyer, Israeliten 336. Irgend eine Geschichte muß auch von Jaqob zu Israel, von Esau zu Edom führen. — Nun ist charakteristisch, daß die Sagen, die vom Verhältnis der beiden

Brüder handeln, nicht die Namen Israel und Edom, soudern stets Esau und Jagob (Se'ir) gebrauchen, während dagegen die geschichtlichen Erzählungen niemals Jaqob und Esau, sondern immer nur Israel und Edom sagen; das bedeutet, daß die Sagen von Jagob und Esau nicht-israelitischer Herkunft sind: sie handeln ursprünglich gar nicht von Israel und Edom, sondern sind erst nachträglich auf diese übertragen worden. - Das ist auch aus den Geschichten selber deutlich zu erkennen. Die Sagen passen nicht recht auf Israel und Edom: in der Sage ist Jagob sehr wenig tapfer und kriegerisch: er sucht stets vor seinem Bruder sein Heil in der Flucht; in der Geschichte aber hat Israel Edom im Kriege überwunden. In der Sage ist Esaus Haupteigenschaft seine Dummheit; in der Geschichte aber ist gerade Edoms Weisheit berühmt Jer 497 Bar 322f.; Eliphaz aus Teman Job 211 Gen 3610f. und vielleicht auch Hiob aus 'Us Job 11 Gen 3628 Thren 421 sind Edomiter. Vgl. jetzt auch Eerdmans II 30ff. - Was sind nun aber die Gestalten Jaqob und Esau ursprünglich gewesen? Wir vermögen nur das zu sagen, daß sie die Figuren sehr alter Sagen sind und daß sie die Typen des Hirten und des Jägers darstellen. Wie man aber diese beiden Gestalten ursprünglich weiter aufgefaßt hat, wo sie eigentlich zu Hause sind, ob sie vielleicht einmal Götter oder halbgöttliche Heroen gewesen sind (vgl. zu 2525) und welches Recht man hatte, sie auf die historischen Völker Israel und Edom zu beziehen, bleibt völlig im Dunkeln. Die Annahme, Esau und Jagob seien die Namen von Urvölkern gewesen, ist ebenso unbeweisbar wie die analogen Annahmen für Abraham und Isaag.

Für die eigentliche Erklärung des Sinnes der Sage müssen also, soweit es noch möglich ist, die ursprünglichen und die hinzugekommenen israelitischen Bestandteile unterschieden werden. Jene liegen im Grundstock der Erzählung, diese besonders deutlich in den Segen vor. Daß Segen und Erzählung nicht ganz zusammenstimmen, geht aus folgendem hervor: 1) der Segen redet von vielen Brüdern 29. 37 E, die Sage aber nur von zweien; 2) nach der Sage sind Esau und Jagob Jäger und Hirt, der Segen aber handelt von einem Acker- und Wein-Lande 28 (37) E (dagegen hat J 27 in 772 vielleicht das Alte bewahrt). Die Segenssprüche sind also nicht, wie man vielleicht von vorne herein annehmen möchte, sehr alt, sondern, wenigstens in dieser Gestalt, verhältnismäßig jung; ebenso 2523. - Danach darf man die alte Sage folgendermaßen verstehen: sie variiert ebenso wie 2528-34 das Thema vom Jäger und Hirten. Die beiden Brüder streiten sich um den Vorrang: das Tier des Jägers schmeckt besser, aber der Hirt hat das seinige schneller bei der Hand. Der Jäger ist kriegerischer, aber der Hirt ist klüger. Der Jäger ist der Erstgeborene: er schätzt den Viehzüchter gering (dasselbe bei den Masai, Abessiniern, Somali u. a., Merker, Masai 312 A. 1); aber die Klugkeit des Hirten erringt schließlich den »Segen«: er bekommt das bessere Feld und selbst die Macht über seinen Bruder. Neben diesen von uns noch zu deutenden Zügen enthält die Sage aber andere und nicht wenige, die rein novellistischer Art sind. - Israel hat diesen Wettstreit der ungleichen Brüder auf sein Verhältnis zu Edom gedeutet: Edom, das ältere Volk Gen 363iff., ist Israels erstgeborener Bruder; und doch hat Israel das bessere Land, Kanaan, voller Korn und Wein, und es hat Edom unterjocht. Diese Umdeutung der Sage wird in Juda, das Edom benachbart war, in der Zeit von ca. 980 (Edoms Unterjochung) bis ca. 840 (Edoms Befreiung) geschehen sein; die Sage selber aber muß aus bei weitem älterer Zeit stammen.

### 43. Die Bethelsage 2811-22 EJ.

Die Bethelsage 2811—22 EJ. Quellenscheidung. Auf doppelten Faden führt der doppelte Gottesname: החבר 13 bis. 16, בהרי 12. 17. 20. 22; nach der einen Rezension erscheinen die \*Engel Gottes« auf der Himmelsleiter 12, nach der anderen ist es Jahve allein 13a; zweimal erkennt Jaqob die Heiligkeit der Stätte, weil Jahve dort weilt 16, und weil dort das Himmelstor ist 17. Die Verheißung Jahves 13—15 ist im weiteren

<sup>11</sup>Da traf er zufällig die Stätte und blieb daselbst zu Nacht, weil die Sonne schon untergegangen war. Er nahm einen von den Steinen der Stätte, stellte ihn sich zu Häupten und legte sich an dieser Stätte schlafen. <sup>12</sup>Da träumte ihm, eine Leiter sei auf die Erde gestellt, deren Spitze an den Himmel

Sinne || dem Gelübde Jaqobs 20—22; beides zusammenzustellen wäre dem Frommen unerträglich: was Gott zugesagt hat, würde der Mensch durch ein Gelübde (\*wenn « 20) nur in Zweisel ziehen. — Es gelingt, zwei, ziemlich gut erhaltene Berichte herauszuschälen. Zu E gehört 11. 12. 17. 18. 20. 21a. 22; Kennzeichen E's sind produk, produk, produktion 22 in, der Traum 12 (aber vgl. auch zu 16), die Massebe 18. 22 und der Zehnte 22; es sehlt hier nur das Erwachen Jaqobs (vor 17) und die Namengebung Bethels, die, wie 31 13 353 zeigen, auch E hier enthalten, und die hinter 22 gestanden haben muß. Die Quellenscheidung wird durch 31 13 (Salbung der Massebe, Gelübde) und 351. 3 (vgl. 2820) 7 gestützt, wo E nochmals auf die Bethelgeschichte zurückkommt. In J sehlt die Exposition, dann solgt 13. 15. 16. 19; Kennzeichen des J: און 13 bis. 16, און 13 bis. 16, און 13 bis. 16, און 13 bis. 16 און 13 bi

11 Die Exposition will begründen, wie es kam, daß Jaqob die heilige Stätte fand vgl. zu 181: zufällig trifft er bei Sonnenuntergang eine bestimmte Stätte, zufällig sucht er sich gerade diese zum Übernachten aus (denn der Hebräer geht mit der Sonne schlafen), und zufällig nimmt er einen von den Steinen, die dort zahlreich umherlagen und noch jetzt dort liegen vgl. Driver (מֵאַבְנֵי \$ 119w A. 1), zum Kopfkissen (מַרָּאַטָּקִינ Stade, Gramm. § 313b. 322c); damit aber hat gerade er »die Stätte« (ppp] = die heilige Stätte vgl. zu 126) und den späteren heiligen Stein von Bethel getroffen. Die Pointe der Erzählung besteht also darin, daß Jaqob zufällig das Heilige trifft; da wird ihm durch eine Erscheinung die Heiligkeit des Ortes offenbart. - Der Stein ist ungeheuer groß zu denken, vgl. z. B. den bei Benzinger 3 319 abgebildeten Stein: demnach ist Jaqob hier ursprünglich als Gigant vorgestellt vgl. zu 2910 3226. - Vielleicht bestand in Bethel die Sitte der Inkubation, Stade, Bibl. Theol. 130. - 12 המה (zweimal) malt das Erstaunen über die Erscheinung; das Wort gehört zum Stil der Traumerzählung 377. 9 409. 16 411. 2. 3. 5. 6. 17ff. Jdc 713 vgl. Dan 231 47. 10. — Die Leiter (Treppe), die von der Erde zum Himmel führt, ist nicht etwa nur ein Bild oder Symbol, sondern sie steht wirklich in Bethel; der Ort ist ja ebendeshalb heilig 17. Höchst altertümliche, ursprünglich mythologische Vorstellungen: Gott sendet seine Boten vom Himmel her, wo er wohnt, auf die Erde; um aber vom Himmel auf die Erde und wieder zurück zu kommen, benutzen diese Wesen eine Leiter; und diese steht in Bethel. Von solcher Himmelsleiter hören wir auch sonst: es ist ein naheliegender Glaube der Völker, der hie und da durch die Anschauung des Regenbogens nahe gelegt ist, daß die Himmlischen auf die Erde oder etwa auch die Verklärten in den Himmel auf solcher Leiter, Treppe oder Brücke gelangen; so bei den Südsee-Insulanern, den Skandinaviern, im deutschen Volksmärchen, Tylor, Anfänge der Cultur I 294. Auf einer Leiter steigt auch im Ägyptischen der Geist des Toten zum Himmel empor, Erman, Ägyptische Religion 98. 156. 189, H. O. Lange bei Chantepie de la Saussaye I2 138. Eine Leiter, die aus acht übereinandergesetzten Toren besteht und die Verbindung der Erde mit den acht Himmeln vermittelt, findet sich in den Mithrasmysterien vgl. Cumont, »Mithras« in Roscher's Lexikon II 3057, Mysterien des Mithra 105; kein Zweifel, daß darin babylonischer Einfluß hervortritt, Zimmern, KAT 3 619 (woselbst Literatur). Ebenso scheint Salomos auf sechs Stufen stehender Thron I Reg 1018ff. die Ausführung einer babylonischen Idee und eine Darstellung des über den sechs Sphären befindlichen Himmelsthrones zu sein, Böklen, Verwandtschaft der jüd.-christl. mit d. pars. Eschatologie 35 A.2, »Ausgewählte Psalmen« 90, 2 103.

rühre, und Engel Gottes stiegen auf ihr auf und ab. <sup>13</sup>Und siehe Jahve stand vor ihm und sprach: ich bin Jahve, deines Vaters Abrahams Gott und Isaaqs Gott. Das Land, auf dem du liegst, will ich dir und deinen Nachkommen geben.

Ob aber das viel einfachere Gesicht des Jaqob schon auf Babylonisches zurückgeht (Winckler, Religionsgeschichtler 60, A. Jeremias ATAO 2 375), ist zum mindesten unbeweisbar. Nicht selten erscheint auf orientalischen Siegeln und Münzen die Leiter auf dem Stein, nach G. Hoffmann, Zeitschr. für Assyriologie XI 289 ff. ein Symbol der Mondphasen. - Man beachte, daß die Engel nicht geflügelt vorgestellt werden; die Flügel göttlicher Wesen sind ursprünglich - was wir Modernen vergessen haben - Teile eines Tierkörpers (des Adlers) und finden sich im AT. in Tierkompositionen vgl. Jes 6 Ez 1. - Die Vorstellung von den בלאכי אלהים, den Engeln Gottes, ist aus doppelter Wurzel entstanden. Es erscheint der entwickelteren Religion, nicht nur in Israel, daß es in vielen Fällen dem Gott, zumal dem höchsten Gott gezieme, nicht selber aufzutreten, sondern einen Boten zu senden. Wie nun der Reiche und Vornehme einen Boten hat, der große König aber eine Menge Menschen, die zu solchem Dienst bereit stehen, so hat auch die Gottheit, wenn einfachere Verhältnisse vorausgesetzt werden, einen Gottesboten, wo aber das Vorbild eines größeren Reiches vorschwebt, viele Engel zur Verfügung. Speziell steht hier das Bild eines höchsten Himmelskönigs vor Augen: ein Bild, das der Mythologie angehört und in Israel auf Jahve übertragen worden ist. Während nun aber der (eine) »Engel Jahves« oder »Gottes« allein aus der Reflexion stammt, leben in den (vielen) »Engeln Gottes« göttliche Wesen des ältesten Glaubens wieder auf, die jetzt, auf höherer Stufe der Religion, zu Dienern und Boten des höchsten Gottes herabgedrückt worden sind. Zum »Engel Jahves« vgl. S. 187, zu »den Engeln« S. 55f. - Eine weitere Offenbarung wird Jagob nach E nicht zu teil, ist auch gar nicht nötig; vielmehr besagt die Offenbarung bei E nur, daß dieser Ort heilig sei (Wellbausen, Composition 30). - Die Heiligkeit des Ortes wird hier, wie sonst, als etwas objektiv Vorhandenes vorgestellt; der Ort war schon heilig, und die Leiter stand daselbst, ehe die Menschen etwas davon wußten; die moderne Anschauung dagegen ist: nichts ist an und für sich heilig; »das Denken macht es erst dazu«. - Ein innerer »Zusammenhang« dieses Gesichtes mit der übrigen Jaqobgeschichte besteht nicht und wird fälschlich von Dillmann eingetragen. -13-15, die Betheloffenbarung nach J, weiß nichts von der Leiter oder von den Engeln, sondern nur von einer Erscheinung Jahves selber. Während bei E die Hauptsache die Offenbarung der Heiligkeit des Ortes ist, liegt bei J der Nachdruck auf den von Jahve gesprochenen Worten. JE hat beides unschwer verbinden können. -Jagob, auf der Erde stehend; nach dem gegenwärtigen Zusammenhang bei JE ist man geneigt, zu übersetzen: auf ihr, d. h. auf der Leiter (so LXX Peš Vulg), wonach die biblischen Abbildungen. - Der sich offenbarende Gott nennt zunächst seinen Namen vgl. S. 267; derselbe sakrale »Ich«-Stil im Ägyptischen (A. Dieterich, Mithrasliturgie 194f.), ferner in ägyptisch-hellenistischen Inschriften und sonst, ähnliches auf altorientalischen Königsinschriften vgl. besonders Deißmann, Licht vom Osten 90 ff. und 90 A.3. - Zugleich bezeichnet er sich als Gott der Väter Jaqobs, vgl. 2624 3142: so sprechen J und E ihr Verständnis dieser Geschichten aus: der Gott, der den Urvater erwählt hat, segnet um seinetwillen Sohn und Enkel und uns, seine Nachkommen. -Die folgenden Verheißungen betreffen 1) das Schicksal der Nachkommen Jaqobs 13. 14 (zur Erklärung vgl. die oben genannten Parallelen), 2) Jaqobs persönliches Schicksal 15a, 3) 15b faßt beides zusammen. Das Motiv ist ähnlich wie 127: auf der Reise in fremdem Lande hat Jaqob zufällig palästinensischen Boden berührt; da erscheint ihm Jahve und verkündet dem Landfremden, Einsamen, Obdachlosen, wie herrlich sich sein Geschick wenden soll: dieser Boden soll einst seinen Nachkommen gehören! - 14 Diese Weissagung unterscheidet sich von den konkreten Worten 13. 15 durch ihre blasse Haltung und <sup>14</sup>Dein Same soll dem Staube der Erde gleich werden; du sollst dich nach Westen, Osten, Norden und Süden hin ausbreiten; und alle Geschlechter des Erdbodens sollen sich mit dir segnen und mit deinem Samen. <sup>15</sup>Ich aber will mit dir sein, überall, wo du hingehst, dich behüten und dich in dies Land zurückbringen; denn ich will dich nicht verlassen, bis ich ausgeführt, was ich dir verheißen habe. <sup>16</sup>Da erwachte Jaqob aus dem Schlafe und sprach: wahrlich, Jahve ist gegenwärtig an dieser Stätte; ich aber wußte es nicht! <sup>17</sup>Er fürchtete sich aber und sprach: wie schaurig ist diese Stätte! Das muß Gottes Haus sein! Dies ist das Himmelstor! <sup>18</sup>Am anderen Morgen, in der Frühe, nahm Jaqob den Stein, den er sich zu Häupten gestellt hatte, stellte ihn als Malstein auf und goß Öl oben

ist wohl Zusatz; ähnliche Zusätze sind 13 14ff. 22 15ff. 26 24 31 23 (woselbst 28 14 zitiert wird) 463bβ. - τετες fehlt 123 1818, hinkt nach, wohl Glosse, Wellhausen, Composition 3 31 u. a. - 16 Jaqob »erwacht«; die Offenbarung ist ihm also bei J ebenso wie bei E im Schlaf gekommen, vgl. auch == 13. Aus der ihm zu teil gewordenen Offenbarung erkennt er, was er vorher nicht gewußt hat, daß Jahve an diesem Orte gegenwärtig, d. h. hier zu Hause ist. Durch die Worte schimmert noch hindurch, daß die sich so offenbarende Gottheit ursprünglich nicht der allgewaltige Jahve, sondern ein Lokalnumen, der Gott von Bethele (3113 357) gewesen ist. — Die Stimmung der Worte Jaqobs aber ist, wie der Schlußsatz deutlich zeigt, nicht etwa freudige Dankbarkeit für so große Verheißungen, sondern (wie immer in solchen Fällen) der Schauer vor der Gottheit: es fällt ihm aufs Herz, daß er, unwissend, diese hochheilige Stätte als profan behandelt hat: es ist ihm, »wie einem, der unwissentlich am Rande eines Abgrunds geschlafen hat«. E. Zurhellen-Pfleiderer, Theol. Arbeiten aus dem rhein. wissenschaftl. Prediger-Verein N.F. X 46. Voraussetzung ist, daß es schwere Sünde ist, das Heilige, auch unbewußt zu profanieren. - 17 Derselbe Eindruck der Offenbarung bei E: dieser Ort ist - wie alles Göttliche - furchtbar, vgl. über den Eindruck des Göttlichen oben S. 199. - Der Zusammenhang ist so: gesehen hat Jaqob die Himmelsleiter, daraus schließt er, daß hier Gottes Wohnsitz und das Himmelstor sei. »Das Himmelstor« (mit Artikel) gilt hier als eine bekannte Vorstellung (auch Ps 7823) und ist uns vielfach aus andern Religionen bezeugt: für den Mithrasdienst vgl. oben zu 12, für das Ägyptische vgl. Erman, Ägyptische Religion 98, 100, für das Babylonische und Jüdische vgl. Zimmern, KAT's 619, 630, u. a. Natürlich ist »das Himmelstor« ursprünglich am Himmel zu denken; da der Himmel als fester Bau gedacht wurde, so erschien es als selbstverständliche Folge, daß er Tore für die Götter, Sterne, Winde haben müsse vgl. zu 16ff. Das »Gotteshaus«, das mit dem Himmelstor zusammen genannt wird, kann also ursprünglich nichts anderes sein als der Palast der Gottheit im Himmel Jes 6. Nach ältester Anschauung wird der Himmel selbst als ein Haus betrachtet; später behauptet man, daß im Himmel ein menschlichen Augen unsichtbarer, göttlicher Palast stehe. Eine ältere Auffassung dieser Geschichte wird also Gottes Palast und das Himmelstor im Himmel über dem irdischen Heiligtum von Bethel gesucht haben. Der Wortlaut unserer Stelle zeigt aber, daß der Erzähler E, das Mythologische leise mildernd, die irdische Stätte als Gottes Wohnsitz und als Tor zum Himmel auffaßte; zu vergleichen ist die Volksetymologie Bab-il = Gottestor, vgl. oben S. 95. - Die Worte אין זה כי אסרבית אלהים sind ursprünglich als Etymologie von gedacht. Zur Vorstellung vom Wohnen Gottes oder der Götter im Himmel vgl. zu 117. - 18 Den Stein, auf dem die himmlische Leiter steht, behandelt Jagob nun als einen heiligen: er stellt ihn als Massebe auf und begießt ihn mit Öl. Dieser Stein ist nach unserer Stelle das eigentliche Heiligtum von Bethel. Steinverehrung (vgl. Stade, Geschichte Israels I 456 ff., Bibl. Theol. § 55, Driver 267, Robertson Smith, Rel. der Semiten 152 ff., Marti, Gesch. der isr. Rel. 5 33 f., Baudissin, RE s. v. Malsteine, Benzinger2 314f., Greßmann, ZAW XXIX 116 ff., Altorientalische Texte und Bilder II 4 ff., Tylor, darauf. 19 Er nannte aber die Stätte Bethel; aber früher hieß die Stadt Luz.

Anfänge der Cultur II 161 ff.) ist im Orient bei Phöniziern, Babyloniern, Syrern, Arabern (Kaaba), Ägyptern (Obelisken), auch bei den Griechen seit uralter Zeit heimisch und auch dem ältesten Israel wohlbekannt. Heilige Steine oder Felsen standen in Mispa 31 45. 49, in Ebenhaezer I Sam 712 41, am Sinai Ex 244 und in Gilgal Jos 4; ein heiliger Fels befand sich in Ophra Jdc 621 und in Jerusalem, wo er noch gegenwärtig vorhanden ist, u. a. m. Masseben, d. h. mehr oder weniger kunstvoll behauene und senkrecht aufgestellte« Felsblöcke (von Natur liegen sie), von uns mit keltischem Ausdruck, weil in der Bretagne besonders häufig, »Menhirs« = lange Steine genannt, stammten in Kanaan aus vorgeschichtlicher Religion und standen wohl in jedem wohlausgestatteten Heiligtum. Die älteste Anschauung ist dabei, daß der Stein gottbeseelt ist vgl. die λίθοι ἔμψυχοι bei Philo Byblios fr. 219 (Müller, fragm. hist. graec. III 568); diese Anschauung ist auch für Israel durch den Namen des Steines בית־אל «Gotteshaus« belegt; bei den Griechen heißen diese Steine mit semitischem Fremdwort βαίτυλοι, lat. baetuli; vgl. auch den westländischen Gott der Keilschriften Bait-ili (Zimmern, KAT3 437f.) und den phönizischen Gott Batrvlos bei Philo Byblios fr. 214 (Müller, fragm. hist, graec. III 567). Vielfach wird in antiker Religion Symbol und Gott naiv identifiziert; so ist »Fels Israels« צור ישראל (Gottesname von Jerusalem, daher in dem Pilgerliede, an das Jes 3029 anspielt) zu erklären. In Israel hat man nach dem Zeugnis des AT solche Masseben auch als Siegesdenkmäler (I Sam 712 1512), als Grabsteine (vgl. zu Gen 3514), als Grenzsteine (vgl. zu 3145) sowie als Eingangssteine (I Reg 721 II 1210 LXX 238) errichtet (Greßmann): aus letzterer Sitte ist Jes 1919 zu verstehen. Der für die Steinverehrung charakteristische Brauch, die Steine zu salben, wonach sie λίθοι λιπαροί oder ἀληλιμμένοι,, lapides uncti, lubricati, unguine delibuti heißen (eine ähnliche Sitte auch bei den Arabern, Wellhausen, Arab. Heidentum<sup>2</sup> 114 und Assyrern vgl. KB I 45, 47 II 113, 151, 235 wie noch heute in der Umgegend von Sidon, Pietschmann, Gesch. der Phönizier 207), ursprünglich als Speisung des im Steine hausenden Gottes gedacht, ist gleichfalls aus der Bethelgeschichte bezeugt. Auf späterer, entwickelterer Stufe geht der Gedanke vom Wohnen Jahves in diesen Steinen allmählich verloren; bei den Propheten ist »Fels Israels« nur noch ein archaistischer Ausdruck. Schon die alte Sage versteht den ursprünglich so engen Zusammenhang von Stein und Gott nicht mehr und motiviert ihn durch eine Geschichte, wonach der Stein zur Erinnerung an eine göttliche Offenbarung oder ein anderes Ereignis aufgestellt ist 3145 Jos 49. 20 2426f. Die Prophetie hat die Steine als kanaanäischen Götzendienst verurteilt Hos 101f. Mich 512; Ex 2324 3413 Dtn 75 123 1622 I Reg 1423 1710 Lev 261; als unschuldig galten die Masseben noch den ägyptischen Juden, was Jes 1919 und vielleicht auch das Heiligtum von Elephantine beweist. Auch in der Bethelgeschichte des E ist der Zusammenhang zwischen Stein und Gott gelockert, vgl. darüber weiter im folgenden. - Dem offenbaren Gott oder dem bekannten Gottessymbol ziemt es, ein Geschenk darzubringen oder sie sonstwie zu ehren; daher begießt Jagob den Stein mit Öl (das er mit sich führt). Solche Ölbegießung wird in Bethel regelmäßige Sitte gewesen sein. Auch daß die heilige Handlung gerade am Morgen geschieht, erzählt die Sage wohl mit Willen; der Morgen ist Opfer- und später Gebetszeit Lev 65 II Reg 1615 Ps 54. Die uns erhaltene Rezension des E wird die Salbung wohl nicht mehr als ein dem Numen des Steins dargebrachtes Opfer, sondern nur als Ritus der Einweihung wie Ex 3030 verstanden haben. Über den Ölguß im Kultus Israels vgl. Weinel, ZAW XVIII 48ff., Stade, Bibl. Theologie 169f., Greßmann, Urspr. der isr.-jüd. Eschatologie 258f. - 19a J; die Namennennung muß zwar E gleichfalls gehabt haben vgl. 3113 353, aber wohl erst nach 22. - 19b ist wohl Glosse; zur Zeit dieser Geschichte war hier noch keine »Stadt«. Luz, noch Jos 162 von Bethel unterschieden und in der Nähe Bethels gelegen, wurde später von dem emporstrebenden jüngeren Bethel überflügelt und galt dann als älterer Name von Bethel 356 483 Jdc 123 Jos 1813. - 20-22

<sup>20</sup> Und Jaqob tat dies Gelübde: wenn Gott mit mir sein, auf dem Wege, den ich jetzt gehe, mich behüten, mir Brot zum Essen und Kleider zum Anziehen geben wird, <sup>21</sup> und ich wohlbehalten wiederkehre in meines Vaters Haus: [so soll Jahve mein Gott werden,] <sup>22</sup> so soll dieser Stein hier, den ich als Malstein aufgestellt habe, ein Gotteshaus werden, und alles, was du mir geben wirst, will ich dir getreulich verzehnten.

im ganzen E: Jaqobs Gelübde. Jaqob hat jetzt erfahren, daß er sich an einem Ort befindet, wo die Gottheit nahe ist und hört; er benutzt die Gelegenheit, um seine Wünsche anzubringen und spricht ein Gelübde. - Das Gelübde, eine antike, naive Form des Gebetes, ist ein bedingtes Versprechen: für den Fall der Erfüllung eines Herzenswunsches gelobt man der Gottheit, ihr eine bestimmte Gabe darzubringen; naiv ist diese Form, weil man dabei die Gottheit durch die Aussicht auf ein ihr willkommenes Geschenk günstig zu stimmen hofft. Vgl. Stade, Bibl. Theol. § 77. Das Gelübde zerfällt seiner Natur nach in zwei Teile: 1) die Bedingung 20. 21a, 2) das Versprechen 21b.22. -20. 21 a stimmt im Inhalt und Wortlaut mit 15f. J überein: 1) Gott mit Jaqob, 2) Hut auf dem Wege, 3) Heimkehr. Die beiden Rezensionen des J und des E zeigen sich hierin wurzelverwandt. Gemeinsam ist beiden vor allem die für den Antiken natürliche Voraussetzung, daß der auswandernde Jaqob keinen größeren Wunsch kennt, als einst zurückzukehren; er denkt gar nicht daran, für immer scheiden zu wollen: antikes Heimatsgefühl. - Daß die Gottheit auf dem Wege mitgeht, erscheint als außerordentliche Gnade vgl. zu 464. - 21b Nachsatz, Zusatz des RJE, der das Folgende ungenügend fand, da hier nur vom Steine und nicht von Gott selber geredet wird. Anders denkt die Sage (in der von E mitgeteilten Form): daß Jaqob »Gott« kennt und verehrt, ist ihr selbstverständlich vgl. v. 20; das Neue, was hier hinzukommt, ist ihr, daß er fortan diesen Stein als Sitz Gottes betrachten will. — 22 Zweite Etymologie von bei E: Jagob gelobt, den Stein zum bered zu machen, d. h. ihn fortan als ein Heiligtum Gottes zu verehren: hier ist der Stein selber das »Gotteshaus«, wobei E vielleicht zugleich noch an den Tempel anspielt, der später hier stand (vgl. unten); vgl. zu solchem geistreichen Spiel mit dem Namen S. 241. - Nach 22b sind die Zehnten Kultussitte von Bethel, nach der Sage von Jaqob eingesetzt. Zehnten (von Naturalien), als Steuern an den König I Sam 815. 17, als Abgaben an das Heiligtum hier sowie 1420 Amos 44; nach Dtn 1217 1423 zu Opfermahlen verwandt, nach P an die heiligen Personen gegeben, vgl. Stade, Bibl. Theol. s. Register, Guthes BW s. v. Zehnten. - Die Fortsetzung der Erzählung und die Bezahlung des Gelübdes im folgenden.

#### Allgemeines über die Bethelsage.

Die Sage erzählt nach ursprünglicher Absicht die Entstehung des Heiligtum, schon in vorköniglicher Zeit Orakelstätte Jdc 2018. 26f. und Wallfahrtsort I Sam 103; zur Zeit der Könige stand daselbst ein Reichstempel Am 713, von Jerobeam I mit einem Jahvebilde, einem goldenen Stiere, fürstlich ausgestattet I Reg 1228f.; die Stätte hatte also in Israel eine Bedeutung wie Köln und Fulda im katholischen Deutschland. Auch bei den älteren Propheten wird Bethel häufig besprochen und bekämpft Am 44 Hos 105 u. a.; von König Josia ist die uralte Stätte geschändet worden II Reg 2316ff. — Die Sage Gen 2810—22 verherrlicht ursprünglich die Stätte als Jahves Heiligtum, stammt also aus vorprophetischer Zeit. Auch andere Züge der Sage wie das Salben des Steins und die Himmelsleiter sprechen für ihr hohes Alter. Die gewaltige Bedeutung Bethels wird auch von der Erzählung widergespiegelt: in Bethel steht die Himmelsleiter; wenn also die Himmlischen vom Himmel hernieder und wieder zurück wollen, müssen sie durch Bethel. Der Antike geht zur Kultusstätte, um dort die Gottheit zu »suchen«; willst du aber

einen Ort wissen, wo du die Gottneit sicher treffen kannst, wo sie deine Gebete erhören und deine Opfer annehmen wird? so gehe nach Bethel; da kommt sie fortwährend durch.

Ursprünglich ist das Stück kaum eine Geschichtes zu nennen, da jede Verwickelung fehlt. Vielmehr liegt nichts anderes als eine kurze Notiz zu grunde, wie wir sie als Lokaltradition, nicht nur in Israel, häufig treffen vgl. die Einleitung § 3, 22; parallel ist besonders die Notiz über Mahanaim 322f. Die alte Notiz hat erklärt, warum der Stein von Bethel heilig ist, woher die Stätte den Namen hat und woraus sich Salbung und Zehnten herleiten. Diese Notiz ist dann in die Erzählungen von Jaqob eingestellt und aus diesem Zusammenhange weiter ausgeführt worden: Jaqob hat diesen Stein bei seiner Flucht vor Esau angetroffen und hat hier eine Verheißung gehört oder ein Gelübde gesprochen, die sich auf seine Wanderschaft und die Hoffnung der Rückkehr bezogen. Besonders deutlich ist bei E Altüberliefertes (das Traumgesicht) und das Hinzugekommene (das Gelübde) zu unterscheiden.

Von den beiden Rezensionen hat jede ihre altertümlichen Züge. Das Gelübde Jaqobs bei E ist urwüchsiger als die Verheißung Jahves bei J. Charakteristisch ist ferner, daß die Worte Jaqobs bei E sich nur auf sein individuelles Ergehen beziehen, während bei J die Verheißung hinzutritt: ich will dir dies Land geben; die Erzählung ist also bei E in diesem Punkt rein »novellistisch«; bei J aber kommt Jagob zugleich als Ahnherr Israels in Betracht; auch sonst sind einfach-novellistische Erzählungen und Rezensionen mehrmals älter als diejenigen, die Beziehungen auf Israel haben (vgl. dazu S. 323): mit solchen Jahveworten wie diesem hat das geschichtliche Israel sich in schwieriger Zeit getröstet vgl. S. 183. Die beiden Rezensionen auf ihre Beurteilung Bethels zu vergleichen, ist insofern mißlich, als J nicht vollständig überliefert ist (fehlte bei ihm von Anfang an jede Erwähnung des Steines?) und als sich bei E die verschiedensten Urteile neben einander finden. Sicher ist, daß die älteste Zeit den Stein selber als »Gotteshaus« gedacht hat, und daß die erscheinende Gottheit ursprünglich das Numen dieses Steines, der ha von Bethel 3113 357 gewesen ist. Spätere Entwicklung hat dann den Zusammenhang von Stein und Gottheit gelockert. Man hat die ganze Stätte »Bethel« genannt, oder man hat die Gottheit im Himmel wohnend und durch eine Leiter mit dem irdischen Heiligtum verbunden gedacht. Aber der letztere Gedanke ist keineswegs ein Erzeugnis spät-israelitischer Reflexion (gegen Stade, Bibl. Theol. 104), sondern stammt, wie die naive, mythologische Vorstellung von der Leiter beweist, aus sehr alter Zeit. Die ursprüngliche Anschauung von dem Stein als dem Gotteshause klingt bei E in Jagobs Worten 22 noch durch, während E's Erzählung von der Vision die (relativ) jüngere Idee von dem himmlischen Gotteshause voraussetzt und Jaqobs Worte bei E 17 das Mythologische dieser Idee wiederum mildern. Daß bei J der eine Jahve erscheint, der hier also unmittelbar an die Stelle des Lokalnumens getreten ist, klingt altertümlicher als E's Gesicht, dem die Vorstellung von dem Himmelsgott zu grunde liegt; aber jung ist bei J, daß er (soweit wir sehen) keine Verbindung zwischen Jahve und dem Steine kennt, sondern nur weiß, daß Jahve »an dieser Stätte« weilt. Wir sehen hier also in eine komplizierte Geschichte hinein, aus der das Eine jedenfalls mit voller Sicherheit hervorgeht, nämlich daß E von J nicht literarisch abhängig ist.

Für E bildet die Bethelerzählung, wie 3113 35 zeigen, den Mittelpunkt der Jaqobgeschichte.

Hos 125 erwähnt die Bethelsage; sin Bethel traf er (Jaqob) ihn (d. h. den Engel); daselbst redete er 'mit ihm' « (יביגי). Die von Hosea vorausgesetzte Tradition hat, wie es scheint, die Bethelsage nach der Ponu'elgeschichte erzählt (Gall, Altisr. Kultstätten 97).

A. Smythe Palmer, Jacob at Bethel (Studies on Biblical Subjects II); London 1899, woselbst viel folkloristisches Material, besprochen Folklore XI 196 ff. ist mir nicht zugänglich.

## Die Jaqob-Laban-Sage

hat in gewissen Punkten eine Ähnlichkeit mit den Sagen von Abrahams Wanderung nach Kanaan und mit der Rebekkasage: wie Jaqob so wandert auch Abraham aus Mesopotamien nach Sichem und Bethel, und auch Rebekka zieht aus Harran nach Kanaan; Jaqobs Weiber haben ihr Gegenstück in Isaaqs Frau, die nach der Sage aus derselben Familie stammt; auch in der Rebekkasage spielt Laban eine Rolle. Dazu kommen einige unbedeutendere Parallelen: in der Jaqob- wie in der Rebekkasage wird eine Brunnenszene erzählt, in der die erste Bekanntschaft mit dem späteren Patriarchenweibe angeknüpft wird. Anderseits aber sind die parallelen Erzählungen in vielen anderen Zügen so verschieden, daß man sie kaum im eigentlichen Sinne »Varianten« nennen darf; es bleiben doch verschiedene Erzählungen, die nur in gewissen Punkten eine Ähnlichkeit haben. Auch darf man schwerlich eine Vermutung darüber aufstellen, welche der Sagen etwa vor der anderen parallelen die Priorität habe; und eine Behauptung wie diese, daß Rebekka und Rahel von Hause aus identische Gestalten seien (Steuernagel, Isr. Stämme 40), wird sich schwerlich jemals erweisen lassen.

In wie weit liegt der Sage historisches Material zu grunde? In der gegenwärtigen Gestalt der Tradition ist davon, daß Jagob und Laban Völker seien, nicht die Rede; vielmehr sind Jagob und Laban darin Privatpersonen; nur am Schluß, wo es nach der einen Rezension zu einer Art Friedensschluß und Grenzvertrag kommt 3152. tritt Völkergeschichtliches hervor: hier wird, so scheint es, zwischen zwei Völkern, Aramäern und »Hebräern«, die Grenze festgesetzt. Nun tritt dies Völkergeschichtliche aber so unvermittelt auf, daß die Vermutung, es sei erst nachträglich hineingekommen, zum mindesten sehr naheliegt. Man darf demnach wohl annehmen, daß diese völkergeschichtliche Beziehung auch in diese Sage überhaupt erst nachträglich hineingedeutet ist. - Anderseits scheinen doch der Sage, auch in ihrer ältesten Gestalt, gewisse ethnographische, d. h. hier für Israel prähistorische Verhältnisse zu grunde zu liegen. Es müssen doch einmal »hebräische« und »ostländische« Nomadenstämme in jenen Gegenden zusammengewohnt und sich verwandt gefühlt haben, wenn sich eine solche Sage bilden konnte. Diese Behauptung ist aus den in neuerer Zeit gefundenen aramäischen Inschriften zu erweisen - »je älter das Aramäische, je mehr gleicht es dem Hebräischen«, vgl. Sachau, Mitteilungen aus den Orientalischen Sammlungen des Berliner Museum XI 83 - und erscheint auch vom historischen Standpunkt aus nicht unwahrscheinlich: die Stätte, wo die ältesten Nachrichten diese Geschichte lokalisieren, ist, wie uns neuerdings Ed. Mever, Israeliten 235 ff. gezeigt hat, die große Wüste im Nordosten Palästinas gewesen, vgl. zu 29. Dort im »Ostlande«, wird die Heimat der »Hebräer« wie der Aramäer gewesen sein. Auch in der Heirat Jagobs mit Ostländerinnen und in seiner Auswanderung aus ihrem Lande dürfen wir historische Nachklänge sehen: es werden Mischungen der Stämme sowie Wahderungen aus dem Ostlande in den Südwesten stattgefunden haben; wie wir auch in den parallelen Abraham- und Rebekkasagen ähnliches hören. Ob aber in diesen verwandten Geschichten dieselben Vorgänge in verschiedenen Formen wiederklingen, oder ob es sich um verschiedene Ereignisse handelt, kann nicht mehr entschieden werden.

Neuerdings hat Steuernagel, Einwanderung der israel. Stämme 1901, den Versuch gemacht, die ganze Jaqobgeschichte historisch zu deuten und dabei ein ganzes System mit vielem Scharfsinn und einer bemerkenswerten Kombinationsgabe aus den verschiedensten Quellen zusammengetragen. Seine Methode ist die vielfach beliebte, sin einseitiger Überspannung eines innerhalb seiner Grenzen durchaus richtigen und fruchtbaren Gedankens« nicht nur alle Gestalten der Sage samt ihren Frauen für ehemalige Völker oden Stämme zu erklären, sondern auch alles, was von ihnen erzählt wird, durch ein paar sehr einfache, im Grunde rein rationalistische Kunstgriffe in echte und völlig authentische Geschichte ebendieser Völker umzusetzen«. So deutet er Jaqobs Kampf mit dem Gott zu Penu'el auf einen siegreichen Krieg des Stammes Jaqob gegen die

Bewohner Gileads (61), seinen Grunderwerb zu Sichem auf eine Tributzahlung des sich bei Sichem ansiedelnden Rahelstammes (90) und gar Josephs bunten Rock auf die vornehmere Kleidung vieler Josephiden, wodurch sie sich den Haß der andern Stämme zuzogen (66f.), sowie Josephs Verschleppung nach Ägypten auf Kämpfe unter den Stämmen, in denen einzelne Josephiden gefangen und verkauft wurden (67). Mit Recht warnt Ed. Meyer, dessen Worte soeben zitiert wurden, vor solchen Übertreibungen (Israeliten 251 A. 1). Andere Einwandungen gegen Steuernagels Konstruktionen in diesem Kommentar<sup>2</sup> 285 f.

Der Name >Laban« ist vielleicht ursprünglich ein Gottesname vgl. oben S. 163; doch ist von Mythologischem in der Sage kaum etwas zu entdecken; vgl. aber die Einleitung § 4, 10.

Ästhetisch betrachtet, liegen uns die Erzählungen von Jagob und Laban in stark novellistischer Form vor; die einzelnen Sagen sind mit einander zur Einheit verwoben. Der Inhalt dieser Jagob-Laban-Novelle ist das Wechselspiel von List und Gegenlist zwischen dem klugen Laban und dem noch viel klügeren Jaqob: zuerst betrügt Laban den Jagob und zwingt ihn, ihm 14 Jahre lang für seine Töchter zu dienen; dann aber in einem weiteren Dienst von 6 Jahren überlistet Jaqob den Laban und gewinnt einen großen Teil seines Besitzes von ihm So wird der schlaue Betrüger selbst betrogen; und Jagob, der als einzelner Mann, heimat- und besitzlos zu ihm gekommen ist, hat zuletzt 4 Frauen, 11 Kinder, Rinder, Esel, Schafe, Sklaven und Sklavinnen: an seinem Stabe hat er den Jordan überschritten, und jetzt gebietet er über zwei Lager 3211! Zum Schlusse gelingt es ihm noch, mit diesem ganzen Besitz Laban glücklich zu entkommen. Diesen Erfolg hat er davongetragen durch Geduld, durch List und besonders durch Gottes Segen. Die ältere Überlieferung hat, wie es scheint, auch diese Geschichte in derb-humoristischem Tone erzählt (vgl. besonders 31 ssff.); die spätere Tradition hat sich bemüht, die Geschichte für Jaqob möglichst glimpflich zu gestalten und zu erweisen, daß er Laban gegenüber vollständig im Recht sei (so E 31). - Die ganze Novelle zerfällt danach in drei Teile; 1) Laban betrügt Jaqob 2915-30; 2) Jaqob überlistet Laban 30 25-43; 3) Jaqob entkommt Laban 311-321. Dem Ganzen ist noch ein kleines novellistisches Zwischenstück vorangestellt: Jaqobs Ankunft bei Laban 291-14. Dies kleine Idvll hat keine erkennbare ätiologische oder historische Beziehung und scheint rein novellistischer Art zu sein: nachträglich, wenn sich enge Beziehungen zwischen zwei Personen geknüpft haben, gewährt es ein großes Vergnügen, festzustellen, wie die erste, noch abnungslose Bekanntschaft zu stande gekommen ist. So erzählt die Sage hier mit Freuden, wie Jaqob das Weib, das er später so lieb gewonnen hat, kennen gelernt hat: sie war die erste aus der Familie, die er gesehen hat (ebenso Tob 71), und gern führt die Sage aus, wie der starke und kluge Jaqob die Gelegenheit benutzt hat, um sich einen freundlichen Empfang zu sichern.

### 44. Jagobs Ankunft bei Laban 291-14 J (E).

29 1 Jagob machte sich auf die Füße und ging in das Land der Söhne

des Ostens. <sup>2</sup>Und als er um sich schaute, sah er einen Brunnen auf dem Felde; an dem lagerten gerade drei Herden Schafe. Denn aus diesem Brunnen pflegte man die Herden zu tränken; aber der Stein auf dem Loch des Brunnens war groß: <sup>3</sup>erst, wenn alle Herden dort versammelt waren, wälzte man den Stein vom Brunnenloch und tränkte die Schafe; dann brachte man den Stein wieder vor das Brunnenloch, an seine Stätte. — <sup>4</sup>Jaqob sprach zu ihnen: Brüder, wo seid ihr her? Sie antworteten: wir sind aus Harran. <sup>5</sup>Er sprach zu ihnen: kennt ihr Laban, den Sohn Nahors? Sie sprachen: den kennen wir. <sup>6</sup>Er sprach zu ihnen: geht es ihm wohl? Sie sprachen: es geht ihm wohl; doch sieh, da kommt gerade seine Tochter Rahel mit den Schafen. <sup>7</sup>Er sprach: ei, es ist noch

zum »Lande Kedme« von Byblos aus (Ranke bei Greßmann, Altorient. Texte und Bilder zum A.T. I 212), wonach also das Wüstengebiet östlich von Damaskus so genannt wird (Ed. Meyer, Gesch. d. Altertums I 2º 260); mehr im Süden ist das Ostland zu suchen, wenn dort die Söhne der Qetura wohnen 256 und wenn die »Söhne des Ostens« nach Ez 254. 10 Feinde und also auch wohl Nachbarn von Moab und Ammon sind, vgl. Winckler, Gesch. Isr. II 51ff., Ed. Meyer, Israeliten 243f. Im »Ostlande« wohnen nach dem AT arabische und nach den ältesten Angaben auch aramäische Stämme; zum letzteren vgl. unsere Stelle und Num 237. Nach E ist hier Laban zu Hause, wozu Hos 1213 (\*Gefilde Arams«) stimmt, während J Labans Wohnsitz in viel weiterer Ferne, in Harran sucht; vgl. auch zu 31 21. 28. Nun fällt auf, daß das Lokalkolorit der großen Stadt Harran in den Sagen selbst völlig fehlt; nur ganz beiläufig wird von Labans »Hause« 2913 gesprochen; auch 3014, wo die »Weizenernte« erwähnt wird, ist ganz sekundär; im übrigen handelt es sich hier um Schafzüchter, deren Mittelpunkt der Brunnen ist 292 und die ihre Herden »auf freier, meilenweit sich ausdehnender Fläche« weiden 3036. Daher nimmt Ed. Meyer, Israeliten 242f. mit Recht an, daß E hier das Alte erhalten hat; auch Nahors Stammbaum 2220-24 führt, wie es scheint, ebendahin, und die Auszugsgeschichte Abrahams (vgl. zu 121) wie eine Rezension der Rebekka-Geschichte hält noch fest, daß Abrahams Verwandte nicht Städter, sondern Nomaden gewesen sind, vgl. zu 2410. Nach Harran sind diese Geschichten wohl übertragen worden, als die Aramäer von der syrisch-nordarabischen Steppe aus in Mesopotamien und Syrien eingewandert waren, vgl. oben S. 168. Gegen Eerdmans II 85f. - »Der Stein« (mit Art.), d. h. der Stein, der, wie jedermann weiß, auf solchen Brunnen liegt, um sie vor Unbefugten zu schützen, Benzinger 2007. Sam Targ-Onk LXX Ball, Kittel אָמָבָּה — 3 Dieser Brunnen gehört mehreren Eigentümern und ist mit einem so schweren Stein versichert, daß er nur, wenn alle Hirten versammelt sind, geöffnet und unter gemeinsamer Kontrolle benutzt werden kann. - Die Perfecta mit sind die Fortsetzung von לְיִשְׁקָהְ § 112e; der erste Satz (אַבָּאָבֶּיוֹ) ist nach deutschem Sprachgefühl ein Temporalsatz § 164b 4. — Die Schilderung 2b. 3 ist die Vorbereitung zu 8 und 10; die Erzähler lieben es, solche Vorbereitungen am Anfange zu bringen vgl. zu 271; auch hat der spätere, ausführlichere Stil solche Wiederholungen gern; es ist deshalb nicht geraten, etwa Vers 3 mit Holzinger zu streichen, obwohl die Erzählung dadurch interessanter werden würde. — 4-8 Jagob und die Hirten. 4 So ist also Jaqob durch eine freundliche Fügung seinem Ziel ganz nahe gekommen; ähnlich 24. — 5 Laban heißt hier Sohn Nahors, dagegen 2415 u. a. Schn Bethu'els, des Sohnes Nahors; 13 ist hier nicht etwa in dem weiteren Sinne von \*Enkel« zu nehmen; vielmehr ist Lahan nach der ursprünglichen Tradition des J, auch in 24, Nahors Sohn und erst nachträglich zum Sohne Bethu'els geworden vgl. oben S. 254. — 6 Daß Rahel gerade kommt, wenn von ihr gesprochen wird, ist ein hübsches Zusammentreffen, wie die Erzähler es gern haben. - Daß sie eher gesehen wird, als sie auftritt, ist eine graziöse Art, die Szenen zusammenzubinden. - 7 Jaqob, selber ein

hoch am Tage, es ist noch nicht Zeit, das Vieh einzutreiben; tränkt die Schafe doch und laßt sie weiter weiden! <sup>8</sup>Sie sprachen: das können wir nicht, bis alle Herden versammelt sind; dann wälzt man den Stein vom Brunnenloch, und dann tränken wir die Schafe. — <sup>9</sup>Während er noch mit ihnen redete, war Rahel mit den Schafen ihres Vaters herangekommen, denn sie hütete sie. <sup>10</sup>Sobald Jaqob aber Rahel, die Tochter seines Oheims Laban, und die Schafe seines Oheims Laban sah, trat Jaqob hinzu, wälzte den Stein vom Brunnenloch und tränkte die Schafe seines Oheims Laban. <sup>11</sup>Dann küßte Jaqob die Rahel, erhob seine Stimme und weinte. <sup>12</sup>Und Jaqob tat der Rahel kund, daß er ein Verwandter ihres Vaters, und daß er Rebekkas Sohn wäre. Da lief sie hin und teilte es ihrem Vater mit. — <sup>13</sup>Kaum aber, daß Laban die Kunde von Jaqob, seiner Schwester Sohn, vernahm, lief er ihm entgegen, umarmte und küßte ihn und führte ihn ins Haus. — Er aber erzählte dem Laban seine ganze Geschichte; <sup>14</sup>da sprach Laban: ja, du bist von meinem Bein und meinem Fleisch. — So blieb er etwa einen Monat bei ihm.

Hirt, erkennt mit sachkundigem Blick, daß die Hirten unpraktisch handeln; sie verlieren ja so viel Zeit, die sie noch gut zur Weide benutzen könnten. Der Erzähler berichtet dies, damit die Hirten Jaqob aufklären 8, und er so Gelegenheit zu dem Dienst 10 gewinnt: die Erzählung ist also musterhaft einheitlich. - 8 Die Hirten erklären Jaqob, weshalb sie jetzt noch nicht tränken können: sie warten noch auf die andern; aber sie sagen ihm nicht, weshalb sie schon so früh hier am Brunnen sind; letzteres gilt als selbstverständlich: weil es am Brunnen nach dem Satze geht: wer zuerst kommt, tränkt zuerst. - 9-12 Jagob und Rahel. 9 Eg. - Die Mädchen helfen den Männern bei der Arbeit und sind daher verhältnismäßig selbständig: sie bewegen sich frei und zeigen sich unbefangen fremden Männern vgl. Benzinger<sup>2</sup> 107. Anders die verheiratete Frau Gen 189ff. - 10 Jagob erkennt ale Situation sofort (- \*\*\* \*\*sobald \* 2730): er sieht, daß ihm hier gute Gelegenheit geboten ist, seinem Oheim eine Gefälligkeit zu erweisen und zu zeigen, wie wertvoll seine Arbeitskraft ist; und sofort ergreift er diese Gelegenheit, denn er weiß, daß er fortan vom guten Willen seines Oheims abhängig sein wird. - Daß es des Oheims wegen geschieht (nicht etwa nur Rahels schöner Augen wegen) sagt der Erzähler durch das dreimalige לבן אחר אבין. - Der Erzähler verherrlicht zugleich Jaqobs Körperkraft; es klingt hindurch, daß Jaqob ursprünglich ein Gigant gewesen ist vgl. zu 2811 32 26 (Dillmann). — 11 Der Kuß ist die gewöhnliche Begrüßung bei Verwandten vgl. Benzinger 2 132. - Das Weinen Jaqobs unmittelbar neben der Kraftleistung befremdet uns; Parallelen bei Homer; diese Alten lassen ihren Empfindungen ungescheut freien Lauf. - Jaqob weint vor freudiger Rührung, in der Fremde Verwandte getroffen zn haben. Der starke (nach unseren Begriffen oft sentimentale) Zug des Hebräers zur Familie, der sich schon in den alten Sagen ausspricht (auch 334 4514 4629), später in den rührenden Familiennovellen Tobit und IV Esra 93sff., charakterisiert jüdisches Familienleben noch heute. »Der Betrüger Jagob, der sich um Familienbande nicht viel kümmert, ist hier plötzlich sehr rührselig gestimmt«, Haller 6; vgl. zu 13. 14. — 12 »Bruder« = Verwandter 15 138. — 13. 14 Jagob und Laban. Wie Jagobs, so scheinen hier auch Labans charakteristische und weniger edle Eigenschaften zurückzutreten: er empfängt den Lieblingssohn der Schwester, von der er 20 Jahre nichts gehört haben mag, aufs zärtlichste, und die Erzählung gibt keine Andeutung dafür, daß dies aus irgend welcher Berechnung geschieht. Man wird daraus schließen, daß diese kleine Novelle sich ursprünglich nicht auf Laban und Jaqob bezieht und nicht völlig in den Zusammenhang der ganzen Jaqob-Laban-Geschichte eingeschmolzen ist. Übrigens scheint auch eine Rezension von 24 J Labans besondere Verwandtenliebe vorauszusetzen, vgl. oben S. 247; ebenso Labans Liebe zu seinen Töchtern 3128. 43. 50. — 14 Laban ist durch Jaqobs Worte überzeugt, daß er in ihm wirklich einen Verwandten, nicht etwa einen Betrüger vor sich hat, und versichert ihn seines Schutzes. — יָּיִים ist Apposition zu ביִּים ist Apposition zu ביִּים 131 d.

Die Erzählung hat große Ähnlichkeit mit der Geschichte Ex 215—21: auch Moses ist auf der Flucht, in fremdem Land, am Brunnen; Mädchen kommen, um Herden zu tränken; auch andere Hirten sind zugegen. Moses hilft den Mädchen und tränkt die Herde. Sie kommen nach Hause; Moses wird herbeigerufen, bleibt bei ihrem Vater und heiratet eine seiner Töchter. — Solche kleinen Erzählungen sind herrenlos und gehen leicht von einer Person auf die andere über. Doch ist die Geschichte in beiden Fällen eigentümlich ausgeprägt: die Hilfe, die der Held den Mädchen leistet, hat verschiedenen Charakter: Moses kann kein Unrecht mit ansehen und hilft den Mädchen, weil sie von den Hirten weggestoßen werden; Jaqob aber leistet die Hilfe, um sich bei Laban einen guten Empfang zu sichern. — Eine entferntere Verwandtschaft mit beiden Erzählungen bat die Brunnenszene von 24, eine nähere, besonders mit der Mosessage die von E. Littmann, Arabische Beduinenerzählungen II 41 mitgeteilte.

# 45. Jaqobs Hochzeit mit Lea und Rahel; Laban betrügt Jaqob 2915—30 E (J).

<sup>15</sup>Da sprach Laban zu Jaqob: du bist doch mein Verwandter; solltest

Jaqobs Hochzeit mit Lea und Rahel; Laban betrügt Jaqob 29 15—30 E (J). Quellenkritik: Daß hier eine neue Quelle einsetzt, ist aus 16 deutlich, wo Rahel ganz neu eingeführt wird. Da das Vorhergehende wohl zu J gehört, so mag dieser Abschnitt aus E stammen (Dillmann); vgl. אַרְּיָבְי 15 31 7. 41 (J בְּבֶּיבְי v. 26 stammt wegen בְּבִיבְ und בְּבֶיבְ 19 31ff. aus J (E בְּבֶּיבְ und בְּבֶיבְ 16. 18). Procksch will 27a. ba. 28. 30a zu J rechnen, was aber den Zusammenhang schwerlich bessert: 30a schlägt auf 23b zurück. >die Woche 27. 28 ist die mit 22. 25. 25 angebrochene, und vom »Geben« der Braut 27 redet auch schon 19. 21.

Zur Beurteilung der folgenden Geschichte ist es besonders wichtig, Labans Charakter zu erkennen. Die Pointe der folgenden Erzählung ist, daß Laban die Lea anstatt der Rahel unterschiebt und so Jaqob »betrügt« 25; seine Haupteigenschaft in dieser Geschichte ist also, daß er ein Betrüger ist; ähnliches auch im folgenden 317. Anderseits ist charakteristisch, daß er, über diesen Betrug zur Rede gestellt, eine vortreffliche Entschuldigung hat 26; auch sonst geht er mit Ausreden und Lügen um 31 27. Laban wird also hier als ein eigennütziger Betrüger geschildert, der es aber liebt, seine pfiffigen Streiche in ein biederes Gewand zu kleiden. Selbstverständlich ist demnach, daß der Erzähler sich über diesen Kontrast amüsiert, wonn er auch anderseits nicht im stande ist, aus drücklich über seine Helden zu reflektieren (vgl. die Einleitung § 3, 12): er kann diesen Kontrast nur schildern, indem er die betrügerische Handlung und die biederen Worte neben einander stellt und den Hörer etwa durch einen schalkhaften Seitenblick, durch ein Lächeln verständigt. - Selbst in dieser humorvollen Geschichte hat man einen »ethischen Gesichtspunkt« finden wollen: der Betrug Jaqobs an Esau und Isaaq werde so durch Laban gerächt, Jaqob werde so zur »Anschmiegung an seinen Gott« erzogen (Dillmann); der alte Erzähler aber denkt ganz anders: er erzählt diese Geschichte mit Humor, weil er weiß, daß Jaqob dem alten Betrüger seinen Betrug mit Zinsen zurückzahlen wird. Ein religiöser Gesichtspunkt kommt in der Geschichte überhaupt nur insofern in Betracht, als es die (verschwiegene) Voraussetzung ist, daß Jahves Segen auf Jaqob liegt (Holzinger).

15-20 Die Verabredung. 15 Voraussetzung ist, daß Jagob unterdes bei der

du mir umsonst dienen? Sage mir an, was dein Lohn sein soll. 16 Nun hatte Laban zwei Töchter: die älteste hieß Lea, die jüngste Raḥel; 17 Lea hatte matte Augen, aber Raḥel war schön von Gestalt und Angesicht; 18 darum hatte Jaqob Raḥel lieb. So sprach er: ich will dir sieben Jahre um deine jüngste Tochter Raḥel dienen. 19 Laban antwortete: es ist besser, ich gebe sie dir als einem fremden Manne; bleibe bei mir. 20 So diente Jaqob um Raḥel sieben Jahre; und sie dünkten ihm als wenige Tage, so lieb hatte er sie. — 21 Dann sprach Jaqob zu Laban: gib mir nun mein Weib, denn meine Zeit ist um, daß ich zu ihr eingehe. 22 Da lud Laban alle Leute des Ortes ein und veranstaltete ein Festmahl; 28 am Abend aber nahm er seine Tochter Lea und brachte sie zu ihm hinein; und er ging zu ihr ein. 24 Und Laban gab ihr seine Magd Bilpa, seiner Tochter Lea, zur Magd. 25 Am Morgen aber, siehe, da war es Lea! Da sprach er zu Laban: was hast du mir da angetan! Habe ich dir nicht um Raḥel

Arbeit geholfen, Laban ihn aber scharf beobachtet und als höchst nützlich erkannt hat, ist doch Jahve mit Jagob 3027 2815. So wünscht er, ihn zu behalten und beschließt, ihm Lohn anzubieten. Aber natürlich sagt er ihm nicht, wie nützlich er ihm sei: sonst würde Jagob einen hohen Preis fordern; sondern er wählt die Maske schöner Uneigennützigkeit: er kann es nicht mit ansehen, daß sein junger Vetter umsonst bei ihm dient! – "הָבֶּי »ja doch« 27se § 150e; »und da solltest du dienen?« § 112cc. – 17 Der alte Hebräer liebt also bei den Mädchen besonders glänzende Augen; matte Augen sind ein arger Schönheitsfehler. - 18 Solcher Vorschlag wird nicht unerhört gewesen sein vgl. Wellhausen, Gött. Gel. Nachr. 1893 S. 434; auch im mährisch-walachischen Märchen dient der Liebende um die Geliebte bei ihrem Vater, und speziell, indem er die Schafe hütet, Wenzig, Westslav. Märchenschatz 1. - Ein siebenjähriger Dienst gilt hier jedenfalls als hoher Kaufpreis: der verliebte Jaqob wird das schöne Mädchen gewiß sehr hoch einschätzen, und der geizige Vater wird sie ihm ebensosicher nicht billig ablassen. - 19 Laban, der nicht gern Geld und Geldeswert hergibt 30s1, geht auf diesen Vorschlag, bei dem er 7 Jahre lang den Lohn sparen kann, gern ein; aber natürlich hat er einen vortrefflichen Grund: man verheiratet die Tochter wirklich gern in der Familie, besonders an den Vetter: so bleibt der Besitz zusammen und das Blut rein vgl. Benzinger 107; dasselbe noch heute, z. B. im Iraq vgl. Meißner, Beiträge zur Assyriologie V S. V. — Bezeichnend ist übrigens, daß Labans Töchter weder hier noch bei dem Betruge gefragt werden, Haller 101. 116. - 20 Ein liebenswürdiger Zug. Ein moderner sentimentaler Liebhaber würde umgekehrt denken und vor Sehnsucht die Zeit lang finden; dem Jaqob, der kräftiger empfindet, wird sie kurz: für Rahel tut er alles gern, und er hat sie ja sicher. - 21-30 Der Betrug. Laban will bei dieser Gelegenbeit die unschöne Lea auf gute Art an den Mann bringen. Er rechnet darauf, daß Jaqob den Betrug nicht rechtzeitig erkennen wird: denn die Braut wird verschleiert in die Kammer geführt 2465; ist aber die Ehe erst einmal vollzogen, so wird er seinem Oheim die Schande nicht antun, die Frau zurückzuweisen und das schöne Fest zu stören. Dann aber hat Laban bereits einen Vorschlag zur Güte in petto: er will ihn aufs neue für 7 Jahre verpflichten. Wenn alles glückt, hat er zwei Fliegen mit einer Klappe geschlagen. - 21 »Mein Weib«: denn jetzt, da der rib bezahlt ist, gehört sie nach dem Rechte ihm. - 22 Die Hochzeit findet in diesem besonderen Falle, gegen die sonstige Sitte, im Hause des Schwiegervaters statt Jdc 1410 Tob 818, Benzinger 2 109. — 25 a malt die Überraschung Jaqobs. Die Sache ist ja für Jaqob sehr ärgerlich; aber der Erzähler kann doch das Lachen nicht verbeißen: drum prüfe, wer sich ewig bindet! -Täuschung bei der Brautwerbung ist ein häufiges Motiv vgl. Grimms Märchen Nr. 89 vgl. Nr. 13, H. Gering, Edda 18ff. und Herodot III 1 und spielt auch im heutigen Volksgedient? Warum hast du mich betrogen? <sup>26</sup>Laban erwiderte: hier am Orte ist es nicht Sitte, daß man die jüngere vor der älteren verheirate. <sup>27</sup> Halte mit dieser die Woche aus, dann wollen wir dir auch die andere geben um den Dienst, den du mir noch andere sieben Jahre dienen sollst. <sup>28</sup> So tat Jaqob: er hielt die Woche mit ihr aus; dann gab er ihm seine Tochter Rahel zum Beibe. <sup>29</sup> Und Laban gab seiner Tochter Rahel seine Magd Bisha zur Magd. <sup>30</sup> Dann ging er auch zu Rahel ein; aber Rahel hatte er lieber als Lea. So mußte er ihm noch andere sieben Jahre dienen.

brauch in Hessen eine Rolle vgl. Hepding, Hess. Bl. f. Volksk, V 161 ff. - 25 b Natürlich ist Jaqob entrüstet und macht Laban Vorwürfe. - ייִדָייָן ist wohl Anspielung an אַכּס - 26 Laban aber hüllt sich in seine unverwüstliche Ehrbarkeit und hat einen prächtigen Grund für sein Tun: mein lieber Vetter, man merkt, daß du hier nicht zu Hause bist; so ist es ja Ortssitte. - Der Grund ist übrigens gut gewählt; denn so ist es wirklich vielfach Sitte vgl. Lane, Sitten u. Gebräuche der heutigen Egypter I 169. Das hätte er ihm aber freilich vorher sagen müssen! - 27 \*Halte die Woche aus«: die Hochzeit dauert eine Woche Jdc 1412 Tob 1117, vgl. III Mak 4s, ebenso bei den alten Arabern, Wellhausen, Nachrichten der Gött. Ges. der Wissenschaften 1893 S. 442. Es gilt noch jetzt für sehr unanständig, wenn der junge Ehemann diese Festlichkeiten stören wollte. vgl. Wetzstein, Syrische Dreschtafel in Bastians Zeitschr. für Ethnologie 1873 S. 291. - »Wir«, ich und meine Verwandten. - Sam LXX Peš Vulg וְאָמָּיִר, Kittel הַּיָּבְּאַיִי? - Damit er auf den Handel eingehe, soll Jaqob die Rahel sogleich, praenumerando, erhalten. - Doppelehe muß im alten Israel sehr gewöhnlich gewesen sein, Benzinger 2 105. Die Ehe mit zwei Schwestern wird von dem späteren Gesetz verboten Lev 1818, muß aber in alter Zeit als ganz unanstößig gegolten haben; sonst würde man dergl. nicht von Jaqob erzählt haben; übrigens hat man auch von Jahve (natürlich nur bildlich) gesagt (Jer 36ff. Ez 23), er habe zwei Schwestern zu Weibern, Israel und Juda. Die gleichzeitige Heirat mit zwei Frauen gilt hier natürlich als besondere Ausnahme; ebenso in den von E. Littmann herausgegebenen »Arabischen Beduinenerzählungen« II 29. — 30 =: ist sinnlos und nach LXX Vulg zu streichen (Dillmann). — So muß Jaqob also um die häßliche Lea ebensolange dienen als um die schöne Rahel; wie wird er sich geärgert und Rache geschworen haben! - Diesen »Dienst« Jaqobs um seine Frauen erwähnt Hos 1213.

## 46. Jaqobs Kinder 2931-3024 JE.

Jaqobs Kinder 2931-3024 JE.

1. Disposition. Das Stück, scharf gegliedert, zerfällt in vier Abschnitte:
1) Leas Kinder 2931—35, 2) Rahels Adoptivkinder 301—s, 3) Leas Adoptivkinder 309—13,
4) die Liebesäpfel und die nachgeborenen Kinder 3014—24.

2. Quellenkritik. I 2931—35 gehört J: אַרָּהָיָה 31. 32. 33. 35. Über 32by vgl. die Erklärung. — II 301—8 stammt im wesentlichen aus E: so 2 wegen אַרָּהָּא, vgl. auch 5019 E; за wegen אַרָּהָּא, vgl. S. 220 zu 20); 4b, Fortsetzung von אַרָּהָּה 3b; 6 wegen אָלְהָּהָּיִּג 3b; 6 wegen אַלְהָּיִּג 2 ist die Antwort auf 1b; 1aß setzt neu ein und ist noch mit zu E zu nehmen, בּ אַרָּהָּג 3711 E. — Zu J gehört: 1a (vgl. den gleichen Anfang des ersten und dritten Abschnittes bei J 2931 309) und das Sätzchen 3bß (dieselbe Phrase bei J 162; der parallele Satz 3ba gehört also zu E vgl. 5023 E). In 7 führt אַרָּהָּיִב auf J, aber der Satz steht in einem E-Zusammenhange und die Zählung der einzelnen Söhne scheint (nach Procksch 24) eine Eigentümlichkeit E's zu sein, während J nur die Gesamtzahl angibt 2934; demnach wird אַרָּהַל זְּהַלֶּבְּיִ Auffüllung sein. — Zu F gehören 4a und im folgenden 9b; vgl. den

sehr ähnlichen Satz 163. - Red. hat hier also im ganzen E wiedergegeben und nur zwei Sätzchen aus J eingestreut. Später ist sehr weniges aus P hinzugekommen. Aus welcher Quelle Sätze wie 5. 10 stammen, ist gleichgültig; denn mehr oder weniger ähnliche Sätze müssen alle drei Quellen gehabt haben. — III 9-13, im ganzen aus J: 9a (der Anfang wie 29si 30i, הַלֶּבֶּה עַפֵּר wie 29ss) ווי (הַהַבְּשָׁ) וויבע (Zählung der Einzelnen) sowie 13 (zweite Etymologie von אָשֶׁר sind wohl zu E zu nehmen. — IV 14—24 zerfallen in zwei Teile, wovon der erste von den Duda'im 14-16, der zweite von der Geburt der letzten Kinder berichtet 17-24. Davon stammt der zweite im ganzen aus E: אלהים 17. 18. 20aa. 3. 22ba. 23, Zählung der Einzelnen 17. 19; zu J gehört sicher nur 20ay (zweite Etymologie von Zebulon || 20aβ E, vgl. auch zgzt 2934f. 223 und sonst bei J und den sehr ähnlichen Satz 2934 sowie die Gesamtzahl der Söhne) und 24b (zweite Etymologie von Joseph; 24b ההה \$ 23b sowie 22bβ vgl. 2931 J. — Der erste Teil dieses Abschnitts, die Duda'im-Episode 14-16 stammt aus J: Beweis: E motiviert Geburt und Namen Issachars durch Gottes Eingreifen 17. 18; die Geschichte von den Liebesäpfeln 14-16 aber bringt für beides eine andere Erklärung. - Notizen wie 20b und 21 muß J wie E (21 zur Vorbereitung von 34) besessen haben. Das Sätzchen »daß ich meinem Manne meine Magd gegeben habe« וּצּמּאַת, kann wegen יְבְּמָּהָ nicht zu E gehören, wird also Glosse sein. — Zu P ist im IV. Abschnitt nur 22a (אלהרם, אלהרם vgl. 81) zu nehmen.

3. Diese Erzählung ist keine eigentliche »Geschichte«; dazu ist die Handlung zu dünn. Dasselbe Motiv, das in der Sage von Hagars Flucht nur zur Exposition gebraucht wird, daß ein kinderloses Eheweib die Kinder ihrer Magd adoptiert, füllt hier fast die ganze Erzählung aus. Daher ist das Stück auch nicht für eine alte Volkssage zu halten, sondern vielmehr für eine künstliche Bildung, eine Nachahmung alter Sage. Die Erzähler halten es für notwendig, hier von der Geburt der Söhne Jagobs zu berichten, von denen sie im weiteren Verlauf überlieferte Sagen wiedergeben wollen. Sie wollen sich aber nicht mit einer dürren Aufzählung der Geburten begnügen, sondern wünschen, den Stammbaum geschmackvoll in die Form einer Geschichte zu kleiden; ähnlich auch Nahors Stammbaum 2220-24. In dieser Erzählung aber müssen vor allem die Namen der Kinder erklärt werden; ferner muß gezeigt werden, warum es unter Jaqobs Söhnen außer den vollbürtigen Kindern noch Sklavinnenkinder gibt. Die Aufgabe, auf solche gegebene Daten hin eine Erzählung zu erfinden, konnte geistreiche Erzähler wohl reizen; daß ihre Geschichte trotzdem etwas mager ausgefallen ist, ist freilich nicht verwunderlich. Als Motiv der Erzählung haben sie das Verhältnis zweier Schwestern gewählt, die Weiber desselben Mannes sind: natürlich sind sie aufeinander eifersüchtig und wollen sich durch Kinder überbieten, so daß sie schließlich gar ihre Sklavinnen ihrem Manne hingeben; die Erzähler haben nun für die Namen der einzelnen Kinder Deutungen gesucht, die in diesen Zusammenhang einigermaßen paßten. - Das Stück ist für die Sagengeschichte interessant, weil es uns zeigt, wie Geschichten aussehen, welche die Erzähler selber erdichtet haben. Zugleich können wir daraus das hohe Alter der Vätersagen erkennen: es gehört, nach Art seiner Entstehung, zu den spätesten Stücken der Überlieferung; anderseits enthält es, indem es von der Zauberwirkung der Liebesäpfel erzählt, einen sehr alten Zug, welcher der späteren Zeit anstößig war und daher bei E geändert worden ist: diese, sagengeschichtlich betrachtet, sehr junge Erzählung gehört also in eine, religionsgeschichtlich angesehen, alte Zeit. Ein ähnlicher Schluß aus 15 S. 183f. Schließlich zeigt dies Stück, wie nahe J und E, die beide diese nicht auf alter Sagentradition ruhende Erzählung besessen haben, einander verwandt gewesen sein müssen. Auch im Aufbau des Ganzen wie im Wortlaut müssen J und E sich hier sehr ähnlich gewesen sein; sonst hätte RJE aus beiden nicht eine leidliche Einheit komponieren können, Wellhausen, Composition 3 37.

4. Vorgefunden haben die Erzähler die Namen und zum größten Teile auch wohl die Ordnung, in der die Namen stehen. — Die Namen sind sehr verschiedener Art: einige ursprüngliche Tiernamen, so neb = nach Nöldeke ZDMG XL 167 vielleicht Wildkuh,

בהל = Mutterschaf, יָּיִבְּיִּי, vielleicht = arab. sim'u, Bastard von Hyäne und Schakalin (Robertson-Smith, Journal of Philology IX 80. 96), von Stade, Gesch. Isr. I 152. 408 auf einen für Israel jedenfalls prähistorischen Totemismus gedeutet, während Ed. Meyer, Israeliten 308 ff. solche Tiernamen als Spott- und Ehrennamen auffaßt, wie sie sich aus den Lebensverhältnissen der Wüstenstämme erklären, und der ganzen Theorie vom Totemismus jener Stämme lebhaft widerspricht. Zebulon ist, wie es scheint, Patronymikon zu Zebul (Jud 928ff.): also ein nach einer Person, wohl seinem Häuptling, genannter Stamm, Ed. Meyer, Israeliten 538; Naphtali ist nach. Ed. Meyer, ebenda 539 Ethnikon (des Landes?) Naphtāl; so gehören vielleicht auch " und = zuzammen, Wellhausen, Prolegomena 6 138; über die »Leviten« in der nordarabischen Oase el 'Ola etwa im 6. oder 5. Jahrh. v. Chr. vgl. Ed. Meyer, Israeliten 88f. Issachar = השני שלא = Tagelöhner 4914f., so von seinen kananäischen Herren genannt, Ed. Meyer, Israeliten 536. ist ein aramäisch-phönizischer Gottesname (Zimmern, KAT3 479), der Name des Glücksgottes, noch Jes 6511 bekannt. Der Name Aser kommt in der Form Asaru in Inschriften Setis' I und Ramses' II als Name eines nordkanaanäischen Stammes vor, ca. 1400, also in vorisraelitischer Zeit, vgl. W. Max Müller, Asien und Europa 236ff.; der israelitische Stamm wäre also nach der Landschaft, in der er wohnte, benannt worden, Ed. Meyer, Israeliten ebenda 540; vgl. aber auch Eerdmans II 65ff. Joseph, der vielleicht mit dem in ägyptischer Quelle genannten kanaanäischen Stadtnamen Ispr zu kombinieren ist, ist vielleicht ein Gottesname, vgl. die Einleitung § 4, 10. - Auch in der Ordnung der Namen ist gewiß vieles uralt: Ruben, hier der Erstgeborene (so auch in dem alten Gedicht 493f.), tritt in der Geschichte ganz zurück; Simeon und Levi, die hier nach Ruben stehen (ebenso 495-7), in der alten Zeit also von großer Bedeutung (vgl. die alte Sage 34), sind in historischer Zeit verschollen; Joseph wird hier als Stamm gezählt, während Ephraim und Manasse später als selbständige Stämme auftreten; ferner stimmen die geographischen Verhältnisse der Stämme in Kanaan mit der Einteilung vielfach nicht überein; die Teilung der israelitischen Stämme in Lea- und Rahelsöhne ist eine andere als die spätere in die Reiche Israel und Juda. Aus alledem folgt, daß dieser Stammbaum nicht etwa die Verhältnisse der Königszeit Israels wiederspiegelt, sondern die einer älteren Periode; so jetzt auch Eerdmans II 51 und Kautzsch3. Charakteristisch ist hierfür besonders, daß der Königsstamm Joseph ganz am Ende der Liste steht, und daß die Tradition Benjamin von den übrigen Stämmen trennt: Benjamin ist nicht in der Fremde, sondern erst in Kanaan geboren. Hier mag eine historische Überlieferung nachklingen, daß der Stamm Benjamin erst nach der Einwanderung Israels in Kanaan entstanden ist. Anderseits ist das Alter des vorliegenden Stammbaums auch nicht zu überschätzen: das Deboralied kennt unter den 10 Stämmen, die es aufzählt, noch Machir und Gilead, die hier fehlen; auch haben einzelne Schwankungen in der Art der Zählung und Ordnung noch lange stattgefunden: so sind Zebulon und Dina in J erst nachträglich an ihre gegenwärtige Stelle eingesetzt worden; und auch Gen 49 wie Dtn 33 weichen im einzelnen ab. Zu den jüngsten Elementen in unsrem Stammbaum gehören der Name Issachar (vgl. oben) wie die Zusammenstellung Dans mit Naphtali, wobei Dans späterer Sitz im Norden vorausgesetzt wird. Ob man freilich mit Ed. Meyer die ganze Einteilung Israels in Stämme erst der Zeit nach der Einwanderung zuschreiben darf, erscheint mir sehr fraglich. — Die Einteilung der Stämme in vollbürtige, die vom Eheweib, und in halbschlächtige, die vom Kebsweib geboren sind, findet sich auch im Stammbaum Nahors 2220-24 und Esaus 369-14. - Eine Übersicht über die Verwendung der Genealogie und der genealogischen Sagen für die Geschichte Israels durch Wellhausen (Isr. und Jüd. Gesch. 12ff. 18, Prolegomena 6 316 ff.), Stade (ZAW I 112 ff. 347 ff., Gesch Isr. I 145 f., Akad. Reden und Abhandlungen 97ff.), Guthe (Gesch. Isr. 40ff.), Cornill (Gesch. Isr. 30ff.) bietet Luther, ZAW XXI 36ff. Dazu kommt noch Kuenen, Theol. Tijdschr. 1871 S. 281ff., Steuernagel vgl. oben S. 323f. und neuerdings besonders Ed. Meyer, Israeliten 292. 444ff. 506ff. Die Theorien der Deutung sind überaus vielgestaltig und bieten einstweilen wohl noch

29 <sup>31</sup>Als Jahve aber sah, daß Lea verschmäht war, öffnete er ihr den Schoß; Rahel aber blieb unfruchtbar. <sup>32</sup> So ward Lea schwanger und gebar einen Sohn; den nannte sie Re'uben (Ruben), denn sie sprach: Jahve hat mein Elend

sehr wenig Sicheres. — Sehr alt ist die Tradition, daß Israel in zwölf Stämme zerfalle: diese Zwölfzahl ist in der historischen Zeit Israels stets nur Theorie gewesen. Die Zwölfzahl der Stämme gewahren wir auch bei Joqtan 1026., Nahor 2220—24, Qetura 251—4, Ismael 2513f., Eau 3615—19. 40—43. Es muß also bei diesen Wüstenstämmen am Rande der vorderasiatisch-babylonischen Kultur Sitte gewesen sein, zwölf Stämme zu zählen. Weit darüber hinaus findet sich die Zwölfzahl nicht nur bei Aiolos' Kindern Od. X 5, sondern auch nach Szanto, Sitzungsber. der Wiener Akad. Phil.-hist. Kl. CXLIV (1901) V. Abhandlung 40 ff. bei der delphischen Amphiktionie, in den Städte-Amphiktionien der kleinasiatischen Ionier, der jonischen Achäer, sowie im etrurischen Bund u. a., was Szanto daraus erklärt, daß jede Gemeinde einen Monat lang die Leitung des gemeinsamen Heiligtums besorgt hat; wie denn auch Salomos neue Einteilung Israels in 12 Bezirke zur monatlichen Versorgung des Hofes diente I Reg 47. Vgl. Luther bei Ed. Meyer, Israeliten 148 A. 1. Gewiß sehr plausibel. Also doch ein Zentralheiligtum in Israels Urzeit!

Lehrreich ist das Stück für die Verhältnisse des israelitischen Hauses. Der israelitische Mann hat nichr selten zwei Frauen. Die beiden - leidenschaftlich, wie es israelitische Frauen sind 301 - machen ihm durch ihre Eifersucht das Leben sauer 302. Und er selber ist wenig zur Gerechtigkeit gestimmt; niemand kann zwei Frauen lieben, würde er sagen; die eine »liebt« er, und die andere »haßt« er. Wie gewöhnlich solche Verhältnisse gewesen sind, erkennt man an dieser Erzählung selbst, die doch natürlich nichts Schlimmes von Jagobs Hause erzählen will, sondern eben solche Dinge berichtet, die - wie jedermann weiß - in Israel überall vorkommen vgl. auch ISam 15. Dieselben Zustände setzt auch das Volksrecht voraus: אַרּבָּם und সংখ্যু sind Rechtstermini! Dtn 2115. Solcher Mißstände willen, wie sie hier in Jagobs Haus vorausgesetzt werden, bestimmt das spätere Gesetz, daß der Mann nicht zwei Schwestern zu Frauen haben darf Lev 1818. - Der beständige Grund des Haders der Frauen ist die Zahl ihrer Kinder. Viele Söhne zu haben ist der größte Stolz der Fruchtbaren, das sehnlichste Verlangen der Unfruchtbaren. Die Unfruchtbare muß sich, wo sie geht und steht, zu Hause und auf der Straße, Spott und Hohn gefallen lassen Lk 125; Unfruchtbarkeit ist Schande 3023. Um zu Kindern zu kommen, bringt es die Ehefrau sogar fertig, ihre Sklavin ihrem Manne hinzugeben, um dann deren Kinder zu adoptieren, über diese Rechtssitte vgl. zu 162; für solche Selbstverleugnung erwartet sie dann Gottes Lohn 3018. Hat die eine der Frauen aber solches Opfer gebracht und wirklich so Kinder erhalten, so will auch die andere nicht zurückstehen und tut dasselbe. - Gern erzählt die Sage nun, um die Dinge komplizierter zu gestalten und für einen gerechten Ausgleich zu sorgen, daß die Bevorzugte, zu welcher der Mann oft seinging«, unfruchtbar war, die Zurückgesetzte aber, in ihrem »Elend« 2932, viele Kinder hatte; so auch in der Kindheitsgeschichte Samuels I Sam 1. - Schließlich fehlt auch das religiöse Moment nicht ganz: Gott ist es, der die Kinder gibt 302, der den Mutterschoß öffnet und schließt 2931 302; zu ihm betet die Unfruchtbare 306. 17, ihm dankt die Mutter 2935. Vgl. zu dieser antiken Grundanschauung, daß Schwangerschaft und Geburt von Gott kommt, 162. Und hilft das Gebet nicht, so helfen vielleicht die Duda'im 3014ff.

I 29, 31-35 J Leas Kinder. 31 Daß Jahve sich der Verschmähten annimmt, ist ein freundlicher Glaube: Jahve hilft dem Armen, Zurückgesetzten, Verzweifelten, der entsichenen Sklavin 167ff., den verschmachtenden Kinde und seiner unglücklichen Mutter 2117ff., dem schändlich Verkauften und Verläumdeten 392. 21ff. — 32 Daß die im folgenden gehäuften Etymologien, so geistreich sie z. T. erfunden sein mögen, nicht nach

angesehen; nun wird mich mein Mann 'ehren'. — <sup>33</sup>Dann ward sie nochmals schwanger und gebar einen Sohn; und sie sprach: Jahve hat gehört, daß ich verschmäht bin, darum hat er mir auch diesen gegeben. Darum nannte sie ihn Šim'on (Simeon). — <sup>34</sup>Dann ward sie nochmals schwanger und gebar einen Sohn; und sie sprach: nun endlich wird mein Mann mir anhangen, denn ich habe ihm jetzt drei Söhne geboren. Darum 'nannte sie' ihn Levi. — <sup>35</sup>Dann ward sie nochmals schwanger und gebar einen Sohn; und sie sprach: nun will ich Jahve danken. Darum nannte sie ihn J<sup>6</sup>huda (Juda). Dann hörte sie auf, zu gebären.

30 ¹Als nun Raḥel sah, daß sie von Jaqob keine Kinder bekam, da ward Raḥel eifersüchtig auf ihre Schwester und sprach zu Jaqob: schaffe mir Kinder! wo nicht, so sterbe ich! ²Jaqob aber wurd zornig auf Raḥel und sprach: bin ich an Gottes Statt, der dir doch Leibesfrucht versagt hat? ³Da sprach sie: hier hast du meine Sklavin Bilha; gehe zu ihr ein, daß sic auf meinen Knieen gebäre, daß ich durch sie Kinder bekomme. ⁴©0 gab sie ihm ihre Magd Bilha zum Beibe. Jaqob aber ging zu ihr ein. ⁵Da ward Bilha schwanger und gebar dem Jaqob einen Sohn. ⁶Da sprach Raḥel: Gott hat mir Recht geschafft und auf meine Klage gehört und mir einen Sohn geschenkt; darum nannte sie

dem Maßstab unserer Wissenschaft gemessen werden dürfen, ist selbstverständlich. Trotzdem haben moderne Forscher manche dieser Namensableitungen gar nicht als solche anerkennen wollen. So ist die Etymologie רָאָה בְּעָּבֵיר = רַאוֹבָן allerdings nach modernen philologischen Begriffen halsbrecherisch; der Erzähler aber hat hiermit nicht nur eine Anspielung« (Dillmann), sondern wirklich eine Etymologie des Namens geben wollen. In anderen Fällen haben die Erklärer, und so selbst noch Kautzsch3, versucht, den Erklärern zu Hülfe zu kommen und aus ihren Worten eine halbwegs erträgliche Etymologie geschmiedet, vgl. zu 33. - Peš, LXX-Hss ראובל, vielleicht = arab. ri'bâl Löwe, Wolf. - In יאבבר (§ 60 d) steekt wohl eine zweite Etymologie von »Ruben« (Ball); dann müßte man diesen Satz der zweiten Rezension (E) zuschreiben; es liegt nahe, anzunehmen, daß hier ursprünglich ein Wort gestanden hat, das auch das ¬ von »Ruben« enthielt, und das durch das gebräuchliche אדרב ersetzt worden ist; aram. אירב groß sein, Af. אורב preisen; בבן Dan 248 erheben. — 33 Gedacht ist nicht etwa an eine Etymologie שָּׁמִעֹין = [Gott ist] Hörer (Kautzsch 3), sondern שָׁמִעין ward das Kind genannt, weil Lea אַבּיבּיּ« gesagt hatte; und so im folgenden. — 34 אַדָּבָ, Sam LXX Peš Vulg בּאַדָּר, vgl. 35 Ball, Kittel, Kautzsch 3.

II 30, 1—3. 4b—8 E(J) Rahels Adoptivkinder. 1. 2 Die kleine Szene zwischen Jaqob und Rahel soll anschaulich machen, wie Rahel schließlich dazu gekommen ist, ihrem Manne ihre Sklavin dahinzugeben: ein schwerer Entschluß, nur verständlich aus der Erregung einer leidenschaftlichen Stunde! — 2 So leidenschaftlich war Rahel, daß auch Jaqob zornig gegen die Geliebte ward. — 3 Die hier vorausgesetzte Form der Adoption ist, daß die Sklavin »auf den Knieen« des Eheweibes gebiert, so daß also die Kinder der Sklavin als Kinder ihres eigenen Schoßes erscheinen. Diese Art der Adoption ist eine barbarische, aber sehr anschauliche Symbolisierung der Adoption der Kinder einer Frau durch die andere. Dieselbe Zeremonie wird auch vom Manne vorausgesetzt, der das Kind seines Sohnes adoptiert 5023, wo die Zeremonie viel schwerer deutbar erscheint. Diese Zeremonie scheint also ursprünglich durch die Frau ausgeübt worden und dann auch die Form, in welcher der Mann adoptiert, geworden zu sein. Anders Stade ZAW VI 143—156. — 🖘 vgl. 162. — 6 Dem Antiken ist es sehr geläufig, einen Streit, den er mit einem anderen hat, als Rechtssache aufzufassen; dergl. ist in den Psalmen vgl. Ps 431 95 u. a. wie im Babylonischen häufig, vgl. »Ausgewählte Psalmen«2 97. —

ihn Dan. <sup>7</sup> Da ward sie nochmals schwanger und [Bilha, Raḥels Magd,] gebar dem Jaqob einen zweiten Sohn. <sup>8</sup>Da sprach Raḥel: Gotteskämpfe habe ich smit meiner Schwester] gekämpft und gesiegt. Darum nannte sie ihn Naphtali.

<sup>9</sup>Als nun Lea sah, daß sie aufgehör hatte, zu gebären, da nahm sie ihre Magd Zilpa und gab sie dem Jaqob zum Weibe. <sup>10</sup>So gebar Zilpa, Leas Magd, dem Jaqob einen Sohn. <sup>11</sup>Da sprach Lea: Glück auf! Darum nannte sie ihn Gad. — <sup>12</sup>Dann gebar Zilpa, Leas Magd, dem Jaqob einen zweiten Sohn. <sup>13</sup>Da sprach Lea: ich Glückliche! Die Frauen werden mich glücklich preisen! Darum nannte sie ihn Ašer.

<sup>14</sup>Als nun Ruben einmal in den Tagen der Weizenernte hinging, fand er Liebesäpfel auf dem Felde; die brachte er seiner Mutter Lea. Da sprach Rahel

\*\*\* § 26g. — 8 ﴿ The proof of t

III 9a — — 10—13 J (E) Leas Adoptivkinder. 11 Kethib τεμ (in Pausa) LXX ἐν τυχη, Qerê Peš künstlich τεμ » Glück ist gekommen«. Diese Phrase τεμ wird ursprünglich einmal »mit Gads Hülfe« bedeutet haben (zur Kstr. vgl. τμ Ps 1830; Ball); der gegenwärtige Erzähler aber denkt jedenfalls dabei nicht an den Gott, sondern faßt das Wort appellativisch. Der Bedeutungsübergang eines Götternamens in ein Appellativum ist in der Religionsgeschichte häufig vgl. Διδης, τίπεμ u. a. — 13 τίμμ »mit meinem Glück«. — τιμ τωμ zum Pf. § 106n. — τιμ poetisch Cnt 69 22. — Solche Lobpreisung der Frauen darf man sich konkret vorstellen: es sind die Frauen, welche die Wöchnerin besuchen, die in Ruhmeserhebungen der kinderreichen Mutter ausbrechen. Das israelitische Weib aber ist für Beifall oder Tadel, Ruhm oder Schande »unter den Weibern« sehr zugänglich vgl. 3023 Lk 125 u. a. Auch bei den Psalmisten spielt der Gedanke an die »Schmach« eine große Rolle, vgl. »Ausgewählte Psalmen« z. Register s. v. Hohn.

IV 14-24 JE. Die Liebesäpfel und die nachgeborenen Kinder. Die bei J erhaltene Rezension hat nunmehr das Thema von den Sklavinnenkindern und ihrer Adoption erschöpft; der Erzähler kommt jetzt zu einem neuen Thema, den echten nachgeborenen Kindern, uud gebraucht dazu ein neues Motiv. Er hat sich Mühe gegeben, dies neue Motiv lebendig zu gestalten. Es handelt von den Duda'im (den süßlich duftenden, goldgelben Äpfelchen des Alraun, d. i. der Atropa mandagora oder Mandragora vernalis), deren Früchten und Wurzel man Wirkung auf die Zeugungskraft zutraute, vgl. Tuch-Arnold2 zur Stelle und Guthe BW s. v. Dudaim, woselbst Abbildung und Literatur. Hertz, Gesamm. Abhandl. 273 ff., woselbst umfassende Literatur, bezweifelt, daß die Duda'im die Früchte der Mardragora sind; vgl. indes P. Haupt, Bibl. Liebeslieder 64f. 98. Daß das bis dahin unfruchtbare Weib vom Genuß einer Speise, speziell von Äpfeln empfängt, ist ein auch sonst wohlbekanntes Sagenmotiv vgl. Stumme, Märchen der Berbern 93, G. Jacob, Hohes Lied 7 A. 1, v. d. Leyen, CXV 12. - Es waren die Tage der Weizenernte (im Mai), wo die Duda'im reif sind; da gehen die Kinder aufs Feld, den Schnittern nach II Reg 418. Die Bezugnahme auf die Weizenernte fällt aus dem Zusammenhange dieser Geschichten heraus, in denen Jaqob stets als Noma de gedacht wird; auch dies ein Zeichen für den späten Ursprung dieser Episode, vgl. zu § 4, 2. 5. Bei dieser Gelegenzu Lea: gib mir von den Liebesäpfeln deines Sohnes. <sup>15</sup>Sie antwortete ihr: ist es dir nicht genug, mir meinen Mann zu nehmen, daß du mir auch die Liebesäpfel meines Sohnes nehmen willst? Rahel entgegnete: so möge er heut Nacht bei dir liegen für die Liebesäpfel deines Sohnes. <sup>16</sup>Als nun Jaqob des Abends vom Felde kam, ging Lea ihm entgegen und sprach: zu mir mußt du eingehen, denn ich habe dich gedungen um die Liebesäpfel meines Sohnes. So lag er bei ihr jene Nacht. <sup>17</sup>Gott aber hörte auf Lea. Da ward sie schwanger und gebar dem Jaqob einen fünften Sohn. <sup>18</sup>Und Lea sprach: Gott hat mich belohnt[, daß ich meine Magd meinem Manne gegeben habe]. Darum nannte sie ihn Jissachar (Issachar). — <sup>19</sup>Dann ward Lea nochmals schwanger und gebar dem Jaqob

heit findet Ruben die seltene Frucht; Ruben ist es: das ist der älteste (er ist jetzt etwa 5/6 Jahre alt); die anderen sind noch zu dumm. Die Früchte aber bringt er ein besonders hübsch erfundener Zug - seiner Mutter mit nach Hause. So kommt es nun zum Streit zwischen den Schwestern, wer die Alraunen haben soll. Lea gehören sie von Rechts wegen; aber auch Rahel möchte davon haben. Charakteristisch ist, daß nicht gesagt wird, wozu Rahel sie gebrauchen will; der Erzähler scheut sich, hier deutlich zu werden; ähnliche Zurückhaltung in den Sagen von Lots Töchtern und von Tamar. Endlich vereinigen sich beide dahin, daß Lea der Rahel von den Duda'im gibt, Rahel aber dafür der Lea den Mann für diese Nacht leiht. Voraussetzung ist dabei, daß Jagob sonst die Nacht bei Rahel zu bleiben pflegt: er ist also sehr ungerecht gegen die ungeliebte Lea und entzieht ihr selbst die eheliche Pflicht; dies ist auch die Voraussetzung von הַבְּבֶּים 20; solches Verhalten des Ehemannes verbietet das Volksgesetz Ex 2110. Uns erscheint dieser Handel häßlich; der Erzähler aber, weniger feinfühlig, findet nichts dabei. Die ganze Szene wird hier eingeführt, weil sie Folgen gehabt hat: so empfingen Lea und Rahel zu derselben Zeit, Lea weil sie den Mann »gemietet« hatte, Rahel durch die Wirkung der Duda'im. So wurden Issachar und Joseph zu gleicher Zeit geboren. Issachar aber erhielt seinen Namen eben dieses »Dingens« wegen; die Worte שַּׁכְּתְּהֶי 16 sollen die Namengebung vorbereiten, wie 22s die Namengebung 2214, 2117 die Namengebung Ismaels u. a. 🖘 ist nicht, was es nie bedeutet, »kaufen«, sondern »dingen«, »mieten« zu übersetzen: sie hat sich den Mann um einen Preis für Zeit »gedungen«. (Soweit mit Wellhausen, Composition 3 36f.) Eben aus diesen Namen und aus der Notiz der Überlieferung, daß Issachar und Joseph die beiden jüngsten Kinder seien, wird die Duda'im-Episode entsponnen sein. - Dieser ganze Zusammenhang ist schon in dem Bericht des J »verdunkelt«: J leitet Rahels Empfängnis nicht, wie es die ursprüngliche Meinung war, von der Zauberwirkung der Alraunen, sondern von Jahve ab, der ihr den Schoß geöffnet hat 22, und zwischen die beiden, ursprünglich zusammengehörigen Geburten Issachars und Josephs werden, wenigsten im gegenwärtigen Text, noch Zebulon (und Dina) eingeschoben. Man sieht an solchem Beispiele, daß auch so späte Stücke nicht von dem uns vorliegenden Schriftsteller »J« erfunden, sondern von ihm nur wiedergegeben sind. - E hat überhaupt nichts von den Duda'im berichtet. sondern erzählt: Gott hörte auf sie. Man darf annehmen, daß er an der Zauberei Anstoß genommen und sie daher weggelassen hat. — בלְקַחַה ist inf. cstr.; aber näher liegt hier wohl das Pf. [§ 65g); zur Kstr. vgl. Num 169f. — 16 28 betont. — Voraussetzung ist, daß jede der Frauen ihr Zelt hat 3133. - 17 Hiernach hat also auch E, genau wie J, die Geburt von Ruben Simeon Levi Juda im vorhergehenden erzählt, Procksch 25 A. 1. - 18 Das Wort Leas: Gott hat mir meinen Lohn gegeben, war im Zusammenhang des E auch ohne weitere Erklärung ganz deutlich, weil bei E unmittelbar vorher erzählt war, daß Lea ihre Magd Jaqob abgetreten hatte. RJE aber, der das Stück 14-16 aus J dazwischen gestellt hatte, hat eine Erklärung (18ay) hinzufügen

einen sechsten Sohn. <sup>20</sup>Und Lea sprach: Gott hat mich mit einem schönen Geschenke beschenkt; nun endlich wird mein Mann bei mir wohnen, denn ich habe ihm sechs Söhne geboren. Darum nannte sie ihn Zebulun (Zebulon). — <sup>21</sup>Danach gebar sie eine Tochter und nannte sie Dina. <sup>22</sup>Gott aber gebachte der Rahel; Gott hörte auf sie; und er öffnete ihr den Schoß. <sup>23</sup>So ward sie schwanger und gebar einen Sohn und sprach: Gott hat meine Schmach von mir genommen. <sup>24</sup>Und sie nannte ihn Joseph, denn sie sprach: Jahve gebe mir noch einen Sohn! —

müssen. — מששר, Qerê perpetuum מששר. — מששר, Wellhausen, Text der Bücher Sam S. Vf. S. 95f. Die Erzähler haben übrigens weder an eine Komposition mit שיא (Wellhausen, Composition 337, Kautzsch 3) oder mit שיה (Dillmann) gedacht, sondern das des Namens einfach nicht beachtet. — 21 Unter den Kindern Jaqobs nimmt Dina hier eine einzigartige Stellung ein: sie ist im Stammbaum das einzige Mädchen unter lauter Brüdern, während übrigens 3735 J noch andere Töchter Jaqobs voraussetzt. In diesen Zusammenhang seheint sie (um die Erzählung 34 vorzubereiten) erst nachträglich eingesetzt worden zu sein: was man daran erkennt, daß bei ihr die Etymologie fehlt. In 34 wird sie, offenbar nach älterer Sagentradition, zu Simeon und Levi gestellt. In weiteren Sagen oder in historischen Überlieferungen kommt sie nicht vor. Die gewöhnliche Annahme daß auch Dina ein hebräischer Stamm gewesen sei, ist zum mindesten unbeweisbar; dasselbe bei Sara und Rebekka, Ed. Meyer, Israeliten 423. — 23. 24 Der Stammbaum spricht zugleich die besondere Stellung Josephs aus: heiß ersehnt und freudig begrüßt, ist er nach langer Unfruchtbarkeit von der Lieblingsfrau geboren.

#### 47. Jagob dient bei Laban um Herden 3025-43 JE.

Jaqob dient bei Laban um Herden 3025-43 JE. Quellenkritik: In 25-31 sind Elemente beider Quellen verschmolzen: zweimal bittet Jaqob, ihn zu entsenden באלים: 25 | 26a; zweimal setzt Labans Rede ein באלים: 27 | 28; zweimal fragt Laban, was er »geben« soll 28 | 31; auch die beiden Sätze 26b und 29a, der Form nach so ähnlich und doch dem Sinne nach verschieden (26b betont die Bedingungen, 29a den Wert des geleisteten Dienstes), können nicht von derselben Feder sein. - Sicher stammen aus J 27 (החרד; auch קימיבה בין בּעַיביה; auch ביורק בּעָביה בּיִן בּעַביה; auch ביורק ביי בּעַביה אַ מייניה קי פּעָביה führen auf J vgl. Holzinger, Hexateuch 97. 109; zu שַּהָּ: vgl. 445. 15 J) 30 (הַוֹּהַי; auch רָבָּ ist bei J häufig; zu 30a vgl. 32 11 J). Mit 30 hängen 29 und 31 zusammen. Demnach gehört zu E 28 (ביאמר | 27 J; שַּׁכָרָה | 31; שֶּׁכָרָה | 31; שֶּׁכָרָה | im selben Zusammenhange bei E 318) 26 (26b | 29 J); 25 (75 ) 26a E) ist also noch zu J zu ziehen. - Das Folgende (32ff.) ist im gegenwärtigen Text überaus verwirrt: nach 31 will Jagob zunächst gar nichts haben, aber in 32 schlägt er vor, ihm »hente« bestimmte Tiere als Lohn zu geben; nach 33 soll ihm von »morgen« an alles gehören, was ist, aber nach 35 hat Laban ebendies dem Jagob genommen und durch seine eigenen Söhne weiden lassen. Dazu kommt, daß in 32 die Verben - nicht recht zusammen passen, und daß die Objekte zu viel sind: der Text ist unorganisch und überfüllt. Diese Schwierigkeiten lassen sich nur aus Quellenzusammenarbeitung erklären. Hier sind (nach Wellhausen, Composition 3 38f.) zwei ganz verschiedene Vorschläge Jaqobs versehmelzen: Nach der einen Rezension nimmt Jaqob selber (ميرية 32) die scheekigen Ticre heute aus der Herde; die sollen sein Lohn sein; »morgen« soll Laban die Herde besiehtigen, um sieh zu überzeugen, daß Jaqob nur scheekige Tiere genommen hat 33; dafür wird Jaqob fortan die (ganze) Herde Labans weiden. — Ganz anders lautet die andere Rezension: danach will Jaqob für den Augenblick gar nichts baben, sondern er verlangt nur eine Bedingung für die Zukunft. Was soll Laban »tun«? 31.

setzung, die Ansetzung des zukünftigen Lohnes, ist jetzt fortgefallen: sie lautete, nach dem Zusammenhang von 37ff.: was dann die übergebliebenen nicht-scheckigen Tiere an scheckigen Jungen werfen, soll Jaqob gehören. Um zu verhindern, daß Jaqob doch an die scheckigen Tiere käme und sie zur Zucht benutzte, hat Laban dann die scheckige Herde drei Tagereisen weit fortgeschickt 36. Dieser zweite Bericht gehört wegen der Verbindung mit 31 (J) dem J an; der erste dagegen wegen der Beziehung von יוהוה שברי 32 auf 28 (E) dem E. Demnach ist E 32-34, J 32aβ. 35. 36 zuzuschreiben. Für diese Ansetzung spricht auch die besondere Betonung der Ehrlichkeit Jaqobs, die sich bei E mehrfach wiederholt vgl. die Reden 31 eff. 36f. - Sprachliche Beobachtungen geben eine Bestätigung der Scheidung: in den Stücken aus E heißt es: »das Scheckige unter den Ziegen בַּצְּבֶּים, in den J-Stücken dagegen: »die scheckigen Schafe« אָם הַשָּׁה Das Wort בַּצָּבִים 32. 33 im selben Zusammenhange bei E 28 318. — Die Antwort Labans 34 ist bei E notwendig, bei J dagegen entbehrlich, weil 35 die Antwort in sich schließt. - In diesem Abschnitt ist E lückenlos überliefert; in J fehlt die Pointe von Jaqobs Vorschlag. -Das Folgende 37-43 wird im wesentlichen aus J stammen; worauf besonders der Schlußvers 43 führt (mingu; yng bei J häufig; Parallelen bei J 2613 1216 2435 326). Die Dubletten, die sich im J-Text eingesprengt finden, werden aus E stammen: זילהו וצרמין 37 ist wohl Variante zu جيادة die scherzhafte Anspielung an den Namen علي die das Wort جاهدة enthält, wird zerstört, wenn noch andere Baumnamen daneben stehen. היל מליהם קלים משלים משלים משלים מליהם השלים מליחם מליח 37, der Form nach ohne rechte Stellung im Satz, dem Inhalt nach Dublette zum Vorhergehenden. Mit Wellhausen (Composition 3 39 A. 1) entferne man aus 33 אָיָר בּיַרָי פָּעָר היבּרָים מַער היבּרָים מַער תבאן הצאן הבאן (die Worte sind Dublette zu בתקים und trennen dies von ג'יבה הצאן, ferner 39a (Dublette zum vorhergehenden Sätzchen 38bβ), aus 40 בְּיֵבֶּל [וְכָּל־הַרֶּם] בַּצֹאן לֶבֶּל :: נַבֶּבֶּן פָּנֵר הַצֹּאוּ אֱלֹ־צֶלְד [וְכָּל־הַרְּם] בַּצֹאן לָבָּן: dieser Satz sprengt Anfang und Ende des Verses, die innerlich zusammengehören, auseinander und hat zur Voraussetzung, daß die bunten Tiere in der Nähe der weißen sind, eine Voraussetzung, die nach 35f. für J nicht stimmt. Das Überbleibende ist nach Form und Inhalt eine Einheit: אָבֶּט 37 und 38, Variante מְּצֵּר 37; בּדְּעָדְים 38 und 41, Variante יים איים איני sy vgl. 2420 J. — Das »Schwarze unter den Lämmern« 32. 33. 35. 40 paßt (vgl. das Folgende) weder zu J noch zu E und scheint von jemanden hinzugefügt worden zu sein, der Jagob neben den Ziegen auch die Schafe verschaffen wollte. - Eerdmans 53 f. glaubt die Einheitlichkeit des Ganzen mit einigen Textbesserungen retten zu können: aber wie weit ist dies Stück von einer einheitlich komponierten, glatt fließenden Erzählung entfernt! Umgekehrt will Sievers II 323 ff. in 3025 ff. 31 gar sechs Quellenfäden unterscheiden.

Die Erzählung davon, wie Jagob sich Labans Herden erwirbt, ist die Wende der Jaqob-Laban-Geschichte. Bisher ist es Jaqob schlecht genug gegangen: Laban hat ihn durch seinen Betrug 14 Jahre bei sich festgehalten, und noch hat Jaqob keine Klaue und keinen Schwanz zu eigen. Jetzt aber, da die schweren 14 Jahre um sind, muß sich Laban zu einem neuen Vertrage verstehen, und diesmal gelingt es Jaqob, den alten Betrüger gründlich übers Ohr zu hauen. Von solcher Rache Jaqobs erzählen die alten Sagen mit tausend Freuden. Dieser Streich Jagobs ist um so gelungener, als er dabei - nach Meinung der alten Erzähler - nicht etwa betrügt oder gar stiehlt, sondern als er es versteht, allen Schein des Rechtes aufrecht zu erhalten: die Erzähler betonen diese »Ehrlichkeit« Jagobs, besonders E. Wir freilich würden solche »Ehrlichkeit« Jagobs nicht gelten lassen und das Verfahren Jaqobs wohl gar »Betrügerei« nennen (Kautzsch-Socin<sup>2</sup> A. 141), aber die Erzähler sind weniger feinfühlig als ein moderner Christ; sie würden uns antworten: wie sollte denn Jaqob dem alten Fuchs gegenüber anders verfahren? hätte er sich nicht selber geholfen, so würde er sicherlich mit leeren Händen haben abziehen müssen (3142)! Laban gegenüber ist Jaqob, so denkt die Antike, wahrlich »gerecht«! Daß er aber so außerordentlich schlau dabei verfahren, und daß er den Laban so gründlich geschoren hat, darüber sind Erzähler und Hörer voller Entzücken. So die

30 <sup>25</sup>Als Raḥel nun den Joseph geboren hatte, sprach Jaqob zu Laban: entlasse mich jetzt, daß ich an meinen Heimatort gehe und in mein Heimatland! <sup>26</sup>Gib mir jetzt meine Weiber sund Kinders, um die ich dir gedient habe, daß ich gehe; du weißt ja selber, was der Lohn ist, um den ich dir gedient habe. <sup>27</sup>Laban antwortete ihm: wenn ich Gnade in deinen Augen gefunden habe, — ich habe erkundet, daß Jahve mich deinetwegen gesegnet hat. <sup>28</sup>Er untwortete:

urwüchsige Sage. Anders schon E, der an diesen Praktiken Jaqobs einen gewissen Anstoß genommen zu haben scheint vgl. zu 31s. — Um den Reiz dieser Geschichte nachzuempfinden, muß man bedenken, daß diese Hirtengeschichten ursprünglich im Kreise von Hirten erzählt worden sind: da ist jeder ein Fachmann und hört mit Entzücken von seinem eigenen Beruf erzählen. Diese Sage trägt am deutlichsten unter allen Sagen der Genesis das Kolorit eines bestimmten Kreises.

I 25-36 Der neue Vertrag JE. - Die Darstellung des J ist folgende: Jagob ist Laban gegenüber nunmehr in der Vorderhand: er hat einen guten und dringenden Grund, jetzt Laban zu verlassen, denn er sehnt sich nach Hause; anderseits muß Laban lebhaft wünschen, Jaqob bei sich zu behalten, denn Gottes Segen folgt Jaqob offenkundig auf Schritt und Tritt: dies rückt Jagob dem Laban denn auch gehörig vor 29. 30; und Laban wird darum ganz fassungslos, als er hört, Jaqob wolle nach Hause: er kann vor Schrecken nur noch stammeln und wagt nicht einmal, ihn zu bitten, hier zu bleiben 27. So muß er sich zu einem Vertrage verstehen, den Jaqob ihm auferlegt; denn Jaqob hat sich inzwischen einen höchst raffinierten Plan ausgeheckt. Er will von Laban zunächst gar nichts haben 31; dies ist der Speck in der Falle, denn natürlich ist der geizige Laban dazu mit Vergnügen bereit. Laban soll nur, so fordert ihn Jaqob auf, die scheckigen Tiere (wie es scheint, handelt es sich hier nur um Ziegen, nicht auch um Schafe) aus der Herde absondern; und was dann die übergebliebenen einfarbigen (die Schafe sind weiß Cant 42 66 Jes 118 Ps 14716 Dan 79, die Ziegen braun und schwarz Cant 41) an bunten Jungen werfen, soll Jaqob gehören. Auch dem stimmt Laban gern zu: denn scheckige Tiere (dies ist die Voraussetzung) gibt es überhaupt nicht viele, und wie können von den einfarbigen bunte Junge kommen? Laban wird im stillen schmunzeln und denken, Jaqob sei doch dümmer, als er von ihm geglaubt habe. Das Interesse der sachkundigen Hörer aber ist jetzt gespannt: was mag Jagob wohl vorhaben? - Ein hübscher Zug ist es auch, daß Laban die bunten Tiere, weil er Jaqob nicht traut, drei Tagereisen weit fortschickt 36: so vorsichtig, und doch übertölpelt! Zugleich bereitet sich der Erzähler damit eine Pointe vor: ebendiese Vorsicht ist dem Laban später übel genug bekommen 3119a. - Etwas anders erzählt hier E: es fehlt die feine psychologische Motivierung: Jaqob macht einfach einen Vorschlag, und Laban nimmt ihn an; und auch die Verabredung selber ist zunächst ganz einfach: Jaqob will sich »heute« alles Bunte (dessen nicht viel ist - eine bescheidene Forderung; auch hier scheinen nur Ziegen gemeint zu sein) als seinen Lohn herausnehmen. Die Meinung ist, wie die Bruchstücke von E in 37ff. zeigen, daß dieser Vertrag von nun an überhaupt gelten soll: alles Scheckige wird Jaqob gehören. - Der Rezension des J liegt ein Wortspiel zu grunde: das, woran etwas Weißes إِذْ ist ss, bekommt رُجْرة. Vielleicht hat eine frühere Rezension zugleich an den Namen Jaqob angespielt vgl. das arab. 'uqâb »gestreifte und buntscheckige Kleider« (Ball).

26 Voraussetzung ist, daß bisher alle zusammen eine Familie gebildet haben; woraus sich auch Labans Wort 3143 erklärt. — פּרָבּיר בּיִי ist Zusatz (Kautzsch ³): um die Kinder hat Jaqob nicht gedient. — פּרָבי vielleicht die Dienstfrist, Kautzsch-Socin ² A. 137. — 27 Das Anakoluth in 27a wie 231s. — בּרָב eine Vorbedeutung entnehmen, durch Zauber erfahren 441s (Stade, Bibl. Theol. 102); durch irgend einen Zauber hat Laban erfahren, daß der Segen, der auf seiner Herde ruht, von Jahve und um Jaqobs willen gekommen

bestimme nur, was dein Lohn bei mir sein soll, so will ich es dir geben. 29 Er sprach zu ihm: du weißt selber, wie ich dir gedient habe; und was aus deinem Besitz unter meinen Händen geworden ist. 30 Denn wenig war, was du hattest, ehe ich kam; nun aber hat es sich gewaltig vermehrt, Jahve segnete dich bei jedem meiner Schritte. Nun aber, wann soll ich auch an mein eigen Haus denken? 31 Er aber sprach: was soll ich dir geben? Jaqob antwortete: du brauchst mir gar nichts zu geben; wenn du mir tun willst, was ich sage, will ich von neuem deine Schafe weiden. [hüten]: 32 ich will heute durch deine ganze Herde gehen; sondere davon aus alle gesprenkelten und gefleckten Tiere sund jedes schwarze Tier unter den Lämmern], und was gefleckt und gesprenkelt ist unter den Ziegen, das soll mein Lohn sein. 33 Und daran soll sich meine Redlichkeit am morgigen Tage zeigen: wenn du dann kommst, meinen Lohn zu besehen, so ist alles, was nicht gesprenkelt und gefleckt ist unter den Ziegen [und schwarz unter den Lämmern], das ist von mir gestohlen! 34 Laban sprach: gut, es sei, wie du gesagt hast. 35 So sonderte er an jenem Tage aus die 'gesprenkelten' und gefleckten Ziegenböcke und alle gesprenkelten und gefleckten Ziegen, alles, woran etwas Weißes war, [und alles, was schwarz war unter den Lämmern,] und übergab sie seinen Söhnen. <sup>36</sup>Und er legte einen Raum von drei Tagereisen zwischen sich und Jagob. Jaqob aber weidete die übrige Herde Labans.

ist. — Zur Kstr. von יְבָּבְּבְּיִר § 111h A. 1: »ich habe beobachtet und kam zu dem Ergebnis u. s. w.« — 29 יְבְּבָּבְּיִר יְשָׁשִׁ יִשְּׁשׁ »den Umstand, wie ich u. s. w.« § 157 c. — 30 יְבְּבָּיִר (Jes 412) ist Gegensatz zu יְבַּבְּי wie Hab 35, Ball. — 31 יְבָּבְּי ist Variante zu יְבָּבְּי — 32 יְבָּרְ ist bei J als Imperativ gemeint; der Red. mag es als Inf. abs. (etwa wie 21 ie) verstanden haben. — יְבָּבְּי bezieht sich auf das unmittelbar Vorhergehende; es fehlt nichts. — 33 »Dann wird meine Gerechtigkeit Zeugnis für mich ablegen«, d. h. dann wirst du einmal deutlich sehen (was du sonst wohl bezweifelt hast), daß ich ein ehrlicher Mann bin. — 35 יְבָּבְּ Subjekt ist Laban, vgl. יִבְּבָּ — בּיִבְּעָּ hier bei J; J hat in sz. 35 יְבָּבָ, in 39 בּיבָּבָּ und בּיבָּבָּ neben einander. Es ist wohl anzunehmen, daß der ursprüngliche Text des J nur von בּיבָּבָּ gesprochen hat.

II 37-43 Jaqobs Kunstgriff und Reichtum. Den so merkwürdig bescheidenen, ja scheinbar törichten Vorschlag hatte Jaqob nur gemacht, weil er einen feinen Plan in petto hatte. Er schält an Baumzweigen weiße (לְבָּנִית, vgl. בַּיְהַשֶּׁהְ הַפֹּבֶּן bei E) Streifen heraus — es waren Zweige des die Hörer lachen über diese Wortwitze und legt sie vor die Schafe in die Tränkrinnen hin. Voraussetzung dabei ist, daß die Tiere sich beim Trinken begatten. Wenn nun die Tiere bei der Begattung die scheckigen Zweige sehen, so »versehen sie sich« und werfen später scheckige Junge! Solche Züchtungsmittel waren den Antiken bekannt, vgl. Tuch-Arnold 2 zur Stelle. So kommt es. daß die Herde Labans mit einem Male lauter scheckige Tiere hat, und daß der ganze junge Nachwuchs jetzt dem Jaqob gehört! Die Erzählung von diesem Kunstgriff hat die ältesten Hörer offenbar höchlichst ergötzt; der Erzähler hat daher die Sache noch weiter ausgeführt: die scheckigen Tiere nahm Jaqob zusammen, damit diese, ihm so kostbare Zucht ihm nicht wieder verloren ginge, und bildete sich so eigene Herden. Ja noch raffinierter: nur den kräftigen Tieren legte Jaqob die Stäbe vor, nicht den schwächlichen, so daß Jaqob die kräftigen Jungen bekam, und Laban die schwächlichen! Hier jauchzen die Zuhörer vor Vergnügen. So wurde Jagob ein reicher Mann; je reicher aber Jaqob wurde, je ärmer Laban. So soll es jedem Laban gehen! - Noch viel komplizierter ist der Hergang bei E. Danach hat sich die Sache »zehnmal« (317.41) wiederholt. Immer wieder hat Jaqob einen neuen Vertrag versucht, aber jedesmal warf die Herde zu Jaqobs

37 Aber Jaqob nahm frische Zweige von Weißpappeln, von Mandelbäumen und Platanen und schälte daran weiße Streifen aus: eine Ausschälung des Weißen an den Zweigen; 38 und er legte die Zweige, die er abgeschält hatte, in die Tröge, in die Wasserrinnen, wohin die Tiere zum Trinken kamen, vor die Tiere hin; und sie begatteten sich, wenn sie zum Trinken kamen; 39 so daß sich die Tiere vor den Zweigen begatteten. Dann warfen die Tiere [gestreifte,] gesprenkelte und gefleckte Junge. 40 Die Lämmer aber schied Jaqob. Und er kehrte die Gesichter der Tiere gegen das Gestreifte [und alles, was schwarz war] in Labans Herde. So legte er sich besondere Herden an, die er nicht zu Labans Vieh tat. 41 Und so oft sich die kräftigen Tiere begatteten, legte Jaqob die Zweige den Tieren vor Augen in die Tröge, daß sie sich vor den Zweigen begatteten; 42 wenn aber die Tiere schwächliche waren, legte er sie nicht hin: so kam es, daß die schwächlichen Laban zu teil wurden, aber die kräftigen dem Jaqob. — 43 So wurde der Mann über die Maßen reich und bekam vieles Vieh, Mägde und Knechte, Kameele und Esel.

Vorteil. E hat also dasselbe Thema wie J behandelt und in mehreren Variationen gründlich ausgeschöpft. Eine spätere Zeit, die für solche Hirtengeschichten kein Verständnis hatte, hat diese Variationen stark verschnitten; erhalten sind uns nur größere Reste der ersten und kleinere einer folgenden: das erste Mal sollte alles Gesprenkelte und Gefleckte unter den Ziegen der Lohn Jaqobs sein; aber Jaqob schälte Mandelbaum- und Platanen-Zweige ab, legte sie in die Tränkrinnen und wußte so gesprenkeltes und geflecktes Jungvieh zu gewinnen; also diesmal ganz so wie bei J. Als Laban dann Jaqobs Lohn besah, gönnte er ihm nur das Gestreifte, also eine ganz seltene Abart; aber Jaqob bewirkte, daß die Schafe (beim Weiden und auch bei der Begattung) die geringelten Stücke anschauten und so Junge von dieser Farbe warfen 40. Da entschloß er sich, ihm das Gesprenkelte anzubieten: Jaqob wiederholte seinen Kunstgriff. Und so immer wieder von vorne. Der arme Laban war in der Zwickmühle und konnte nicht heraus, so sehr er sich ärgern mochte 31s. Der Erfolg ist also bei E derselbe wie bei J; ja schließlich hat Jaqob nach E sogar die ganze Herde Labans auf seine Seite gebracht (319)!

37 bar kollektiv § 123b. — mar Bedeutung nicht sicher. — 38 ring zur Form § 95f.; das Wort auch 242c J. — ringer zur Form § 47k, vgl. auch Sievers II 325f. — 39 Für rengt erwartet man ruggi § 69f. — 40 Targ.-Jon., Targ.-Onk. Therefore, rugh LXX, Peš, Ball, vgl. Eerdmans 54: »er stellte an die Spitze der Herde alles Gestreifte«; V. Chauvin, Nouv. Revue de Théologie I 140f. schlägt vor: »und die alten Tiere (rught) schied Jaqob, die jungen aber (1822 122), (nämlich) alles (52) Gestreifte und alles Schwarze, machte er zu einer besonderen Herde (125)«; bei Quellenscheidung ist keine Konjektur nötig. — 41 Die kräftigen Tiere haben ihre Brunstzeit im Sommer, die schwächeren im Herbst vgl. Dillmann. — ruggige LXX (Peš) Targ.-Onk., Targ.-Jon. ruggigen vgl. 3110. — ruggigen derholte Handlung § 112dd. ee. — ruggige Inf. Pi mit unregelmäßigem Suffix § 91f.

#### 48. Jagob entflieht Laban; Vertrag zu Gilead-Mispa 31. 321 EJ.

<sup>1</sup>Er hörte aber Labans Söhne sprechen: Jaqob hat alles, was unserm Vater gehört, an sich gebracht und von dem, was unserm Vater gehört, hat er

Jaqob entflieht Laban; Vertrag zu Gilead-Mispa 31. 321 EJ.

I 1-16 Die Gründe zur Flucht. -- Quellenscheidung: Das lange Gespräch Jaqobs mit seinen Frauen 4-16 ist einheitlich (vgl. z. B. בְּיִלָּ 9 ebenso wie 16)

sich allen diesen Reichtum erworben. <sup>2</sup> Jaqob aber sah an Labans Mienen, daß er nicht mehr gegen ihn war wie gestern und vorgestern. <sup>3</sup> Und Jahve sprach zu Jaqob: kehre zurück in deiner Väter Land und zu deiner Verwandtschaft, so will ich mit dir sein. <sup>4</sup> Da sandte Jaqob hin und ließ Rahel und Lea aufs Feld zu seiner Herde rufen <sup>5a</sup> und sprach zu ihnen: ich sehe an eures Vaters Mienen, daß er nicht mehr gegen mich ist wie gestern und vorgestern. <sup>6</sup> Ihr selber aber wißt, daß ich aus allen meinen Kräften eurem Vater gedient habe; <sup>7a</sup> euer Vater aber hat mich betrogen und mir schon zehn Mal den Lohn ge-

und gehört zu E; Gründe für diese Ansetzung: אלהים 7. 9. 11. 16 bis, die Offenbarung im Traume 10. 11, der Beginn des Gesprächs 11, die Erinnerung an die Salbung der Massebe und an das Gelübde zu Bethel 13 vgl. 2818. 20—22 E, auch die Ausdrücke מות 1. 18. Die Einleitung 1—3 ist aus beiden Quellen zusammengesetzt: 2 ist die Vorbereitung von 5, stammt also aus E; 1 motiviert die Flucht Jaqobs anders als 2 und gehört also zu J; den in 1 vorausgesetzten \*Reichtum« Jaqobs hat J soeben 3043 geschildert und von Labans Söhnen 3035 gesprochen; 3 gehört zu J wegen ישור und wird von J zitiert 3210.

1-3 Beide Quellen bringen für die Flucht Jagobs ein profanes und ein religiöses Motiv: Jaqob hört Labans Söhne über seinen Reichtum murren, da Jaqobs »Glück« ihnen das Erbe verkürze 1 J; er sieht an Labans Mienen, daß er gegen ihn mißgestimmt ist 2 E. Da erscheint ihm Gott und befiehlt ihm, heimzukehren 3 J. 13 E. Die beiden Motive stehen einander im Wege: dem Frommen genügt zu einer Handlung, daß Gott sie befiehlt; da ist jede andere Erwägung unnötig vgl. zu 2111-13; und der kluge Jaqob, der gewohnt ist, Gefahren vorauszusehen und ihnen zuvorzukommen vgl. 324ff. (2711ff. 42ff.), braucht in der geschilderten Situation keinen göttlichen Befehl: er kann sich selber sagen, daß Laban, dessen Habsucht er kennt, versuchen wird, ihm seinen Reichtum zu rauben, und daß ihm daher nur plötzliche Flucht überbleibt. Ursprünglichere Rezensionen werden die Flucht Jaqobs in profaner Weise begründet und auch dies zur Verherrlichung der Klugheit Jagobs erzählt haben; der Befehl Gottes ist, als die Erzählungen geistlicher wurden, hinzugekommen. - E hat, wie es scheint, die Gottesoffenbarung an dieser Stelle noch nicht berichtet, um davon in der folgenden Rede »nachholend« zu erzählen; zu dieser Stilart, die den Reden zu Liebe die Erzählung verkürzt vgl. zu 202.

4-16 Das Gespräch Jagobs mit seinen Frauen wäre im Zusammenhang der Geschichte nicht nötig gewesen, wie denn auch J nichts davon enthalten zu haben scheint. J erzählt hier, wie überhaupt im ganzen Kap., im «knappen«, E im »ausgeführten« Stil, der lange Reden, in denen das Vorgefallene noch einmal dargestellt wird, liebt vgl. die Einleitung § 3, 20. Diese Szene gibt zugleich dem E eine erwünschte und sehr geschickt erfundene Gelegenheit, sein eigenes Urteil über den Handel, das er ausdrücklich nicht aussprechen kann (vgl. die Einleitung § 3, 18), darzulegen und Jaqobs Recht Laban gegenüber zu erweisen: zu diesem Zweck muß Jaqob noch einmal über die ganze Sache Bericht erstatten und sein Recht darin nachweisen; und zugleich wird die Meinung der beiden Frauen als der natürlichen Schiedsrichter eingeholt: wenn sich diese mit aller Entschiedenheit gegen ihren eigenen Vater erklären, so ist - meint der Erzähler - doch wohl deutlich, daß das Recht wirklich auf Jaqobs Seite ist. Die ganze Episode ist also verhältnismäßig späten Ursprungs und gehört der alten Sage nicht an. - 5b paßt hier nicht so gut wie hinter 7a, vgl. auch Winckler, Forschungen III 433. - 6 Gegenüber dem Groll des Schwiegervaters 5b beruft sich Jaqob nachdrücklich auf das eigene Urteil der Frauen. — הַּמָּבָּאָ § 32i. — Es ist freilich ein eigentümlicher »Dienst aus besten Kräften«, bei dem der Diener schließlich dem Herrn das ganze Vermögen abnimmt! Für diese Seite der Sache hat der Erzähler keine Augen; er steht als

ändert. <sup>56</sup> Aber der Gott meines Vaters ist mit mir gewesen <sup>76</sup> und [Gott] hat ihm nicht erlaubt, mir Schaden zu tun: <sup>8</sup> so oft er sprach: die gesprenkelten sollen dein Lohn sein, warf die ganze Herde gesprenkelte Junge. Und so oft er sprach: die gestreiften sollen dein Lohn sein, warf die ganze Herde gestreifte. <sup>9</sup> So hat Gott den Besitz eures Vaters ihm genommen und mir gegeben. <sup>10</sup> [Als aber die Zeit kam, da die Schafe sich begatten, hob ich meine Augen auf und sah im Traume, wie die Böcke, welche die Schafe besprangen, gestreift, gesprenkelt und scheckig waren.] <sup>11</sup> Und der Engel Gottes sprach zu mir im Traum: Jaqob! Ich sprach: ich höre. [<sup>12</sup> Er sprach: hebe deine Augen auf und sieh, wie all die Böcke, welche die Schafe bespringen, gestreift, gesprenkelt und scheckig sind. Denn ich habe alles gesehen,

Sohn Jagobs ganz auf Seite seines Urvaters. — 7a הַהַל \$ 67w. — מֹנֶים nur hier und 41. — 5b. 7b. 8 Von den Kunststücken, die Jagob angewandt hat, wird hier nichts gesagt; Gott ist es doch, so meint E, der überhaupt den Herden die Fruchtbarkeit schenkt und der nun einmal Labans Tiere stets zu Jagobs Gunsten hat werfen lassen. Das beweist freilich nicht, daß E diese Ränke Jaqobs im vorhergehenden nicht erzählt hat (dies die herrschende Meinung, auch Kautzsch3), sondern nur, daß sie ihm doch nicht ganz reinlich vorkommen, und daß er sich hier, wo er Jaqobs Recht erweisen will, lieber auf Gott - wir würden sagen: auf das gute Glück - beruft. Anderseits ist dies Verschweigen der Kunststücke nach Meinung des E keineswegs eine »bewußte Lüge«: noch heute finden manche Erklärer dergl. ganz in der Ordnung: »es war im Grunde nicht seine List, soudern Gottes Walten gewesen (Franz Delitzsch). Ganz ähnlich ist der Versuch E.s, das Verhalten Abrahams in Gerar zu entschuldigen, vgl. oben S. 223; auch 2111-13 ist zu vergleichen. Dergleichen unklare Entschuldigungsversuche stellen sich in alter und neuer Zeit überall da ein, wo die Pietät sich an Stoffe gebunden fühlt, die einer sittlich oder religiös unentwickelteren Zeit entstammen. - בקרים ist ein Wortspiel; auch die Sätze sind gleichgebaut; Jaqob will sagen: Laban »quengelte« hin und her, aber jedes Mal wars zu meinem Vorteil. — בְּהֶבֶּה zum Sing. § 145u; zur ganzen Periode § 159r. s. — 9 אֲבִּבֶּּק gur jahlt nun Jaqob eine Geschichte, wo Gott ihm gegen Laban durch eine Offenbarung geholfen hat: er sah im Traume, daß die bespringenden Böcke sämtlich bestimmte Farbe hatten. Im weiteren Verlauf dieser Offenbarung gebietet ihm Gott, Laban zu verlassen 13. Nun geben aber 10 und 12 zu großen Bedenken Anlaß. Vers 13 ist nicht die natürliche Fortsetzung von 10-12: die in 10-12 begonnene Geschichte ist noch nicht zu Ende, vielmehr müßte noch folgen, in wiefern diese Offenbarung Jaqob gegen Laban zu statten gekommen ist: anderseits kann der Befehl Gottes an Jagob, in seine Heimat zu ziehen 13, noch nicht damals, sondern erst später, als die Herden auch diesmal geworfen hatten, erfolgt sein; ferner »wie können zwei so gänzlich ungleichartige Offenbarungen in dieser Weise zusammengekuppelt werden?« (Wellhausen); auch steht die Namensoffenbarung des Gottes 13 ihrer Natur nach am Anfang einer Gottesrede vgl. zu 171; besonders aber beweist die ausdrückliche Namennennung des Gottes, daß er seit der Bethel-Offenbarung Jaqob nicht mehr erschienen ist. Schließlich ist das Orakel 10. 12 im Zusammenhange des J ebenso schlecht unterzubringen als in dem des E. Man wird die Verse daher für einen Zusatz halten dürfen (vgl. Wellhausen, Composition 38), ziemlich ungeschickt eingefügt, von einem Manne stammend, der, in E.s Spuren (5-9) weitergehend, Jaqobs Reichtum nicht seinen Ränken, sondern lieber Gottes Schutze zuschreiben wollte. Was sich aleser Glossator gedacht hat, ist nicht klar; meinte er, die Gottheit offenbare Jagob die Farbe derbespringenden Böcke und also auch der zukünftigen Zucht — übrigens auch eine »Offenbarung«! -, damit sich Jaqob einen neuen günstigen Vertrag ausmachen könne, oder soll Gott dabei die Absicht gehabt haben, Jaqob zu zeigen, daß er ihm bei einem schon geschlossenen Vertrage zu Hülfe komme? Für das Letztere Frankenberg GGA 1901

was dir Laban antut.] <sup>13</sup> Ich bin der Gott von Bethel, wo du einen Malstein gesalbt, wo du mir ein Gelübde getan hast. Nun mache dich auf, ziehe aus diesem Lande und kehre in dein Heimatland zurück. — <sup>14</sup> Rahel und Lea antworteten und sprachen zu ihm: wir haben kein Teil und Erbe mehr in unsers Vaters Hause! <sup>15</sup> Wir gelten ihm ja als Fremde, denn er hat uns verkauft und den Erlös von uns längst verzehrt. <sup>16</sup> Ja, all der Reichtum, den Gott unserm Vater genommen hat, uns gehört er und unsern Kindern. So tue nun alles, was Gott dir gesagt hat.

17 Da machte sich Jagob auf, lud seine Kinder und Weiber auf die

S. 700. - arba weißschwarz, gesprenkelt, arab. arbad, Farbe des männlichen Straußes, G. Jacob, Beduinenleben XXI. - 10 ist nach dem Vorhergehenden die Einleitung zu 13. -13 קַאַל בֵּרְאֵל § 127f.; der Name in der Form אַל בֵּרְאֵל 357; Targ.-Onk. Targ.-Jon. vgl. LXX הַאֵּל הַנּרָאָה אָלֵּיך בְּבֵּיתְאֵל, Kittel. — Der Gott »gedenkt« der frommen Tat Jaqobs, durch die er ihn verpflichtet hat, und erinnert sich, daß Jaqob ihm ein Gelübde getan hat, wenn er ihn »in Frieden heimführen würde in seines Vaters Haus« 2821. Jetzt, da die Zeit dazu gekommen ist, stellt der Gott sich ein und erfüllt den Wunsch seines Verehrers. Dies ehen, den Gott zum Einschreiten zur rechten Zeit zu bewegen, ist der Zweck eines solchen Gelübdes. Der Erzähler, der in folgenden von Gottes Schutz über Jagob erzählen wollte, hat also hier ein Motiv der Bethelgeschichte vortrefflich in die Jaqob-Laban-Geschichte eingefügt; dadurch bekommt die ganze Jaqob-Komposition besseren Zusammenhang. Daß die Einsetzung dieses Bethel-Motives nicht ganz jung ist, erkennt man an dem alten Namen 'el beth-'el 357, dem Lokalnamen der Gottheit von Bethel, den die E-Rezension der Bethel-Sage 2811ff. übrigens eigentümlicher Weise nicht enthält: hier also hat sich, an relativ junger Stelle, eine sehr alte Überlieferung erhalten. Dagegen ist in der Erzählung 11 an die Stelle des uralten Lokalnumens »der Engel Gottes« eingetreten vgl. oben S. 187. — 14-16 Die Antwort der Weiber stellt sich ganz auf Jagobs Seite. Ihr Vater behandelt sie wie »Fremde«, etwa wie Sklavinnen: was er bei der Heirat eingenommen hat (den Gewinn an Jaqobs Dienst), hat er selber aufgezehrt; die Voraussetzung ist also, daß ein anständiger Vater der Tochter den and oder wenigstens einen Teil davon mit in die Ehe gibt, Benzinger2 106; dasselbe bei den alten Arabern, Wellhausen, Nachr. d. Königl. Ges. d. Wiss. zu Göttingen 1893 S. 434 f.; wer anders handelt, der »verkauft« seine Tochter. Wir dürfen uns also die Anschauungen des alten Israel von Hochzeit und Ehe nicht zu roh denken: Frauenerwerb ist kein »Kauf«; das Wort ¬¬¬ »kaufen« wird hier absichtlich gebraucht, »um damit die krämerhafte Gesinnung Labans schmähend zu bezeichnen«, Rauh, Familienrecht 15. Dagegen ist von einem Erbrecht der Töchter und ihrer Kinder (sofern andere Erben da sind) im alten Israel nicht die Rede, Benzinger<sup>2</sup> 266. - Das viele Vieh also, das Jaqob mit Gottes Hülfe erworben hat, gehört von Rechts wegen ihnen und ihren Kindern. Also ein neuer Grund, weshalb Jagob Recht hat! Eben die Menge der Gründe, die der Erzähler zusammenträgt, erweckt freilich den Verdacht, ihm sei doch bei der ganzen Sache nicht recht wohl geworden; ähnlich ist die Situation desselben Erzählers 20: auch da handelt es sich um eine uralte naive Geschichte, die er reinigt, so gut er kann. - Die Phrase 14b stammt aus dem poetischen Sprachschatz, II Sam 201.

II 17—25 Jaqobs Flucht und Zusammentreffen mit Laban. — Quellen-kritik. P gehört 1818,  $\gamma$ .  $\delta$ . b an. Das Überbleibende wird im ganzen E gehören; dies beweist für 24 and das Traumgesicht, ferner die Ähnlichkeit von 24a im Ausdruck mit 203 E sowie die Anspielungen auf diese Offenbarung in den folgenden E-Stücken 29. 42. 53b. Die Strecke von Harran, wohin J diese Geschichten setzt 2743 2810 294 vgl. oben S. 325, bis zum Gebirge Gilead ist viel zu groß, als daß Jaqob mit seinen Herden in zehn Tagen den Weg hätte machen können; diese Entfernung beträgt nach Kautzsch<sup>3</sup>

Kamele <sup>18</sup>und trieb sein ganzes Vieh mit sich fort und all seine Habe, die er erworben hatte, das Bieh, das ihm gehörte, das er in Paddan-Aram erworben hatte, um zu seinem Bater Fsaaq ins Land Kanaan zu ziehen. <sup>19</sup>Labap aber war hingegangen, seine Schafe zu scheeren. [Rahel aber stahl ihres Vaters Hausgott.]

vielmehr vierzig Tagereisen; daher wird man (vgl. Ed. Meyer, Israeliten 236f.) die beiden, doch wohl zusammengehörigen Zeitangaben der drei und sieben Tage 22. 23 zu E zu zählen haben, der die Heimat Labans im »Ostlande«, nicht allzuweit vom Ostjordanlande entfernt, gesucht haben muß. Daß 20 von E herrührt, beweist »Laban, der Aramäer« wie 24 und אַבַב לֵב wie 26. — Einige Dubletten führen darauf, daß auch J an dem Abschnitt beteiligt ist: zweimal wird erzählt, daß Jagob mit seinem ganzen Eigentum flicht 17. 18aa || 21aa; zweimal »bricht er auf« בקבן 17 || בקבן 21; zweimal holt ihn Laban ein 23b || 25a; auch, daß Laban von Jaqobs Flucht nichts gemerkt hat, wird, wie es scheint, zweimal motiviert: Laban war zufällig nicht zugegen 19a | Jaqob hatte ihm nichts mitgeteilt 20. Auf J führt besonders der Übergang Jaqobs über den Euphrat 21, wonach Labans Heimat in Harran zu denken ist, sowie die Beschreibung der Situation 25, die bei dem Grenzvertrage 51. 52 von J vorausgesetzt wird. Daß Laban zum Scheeren seiner Herde weit fortgeht 19a, scheint mit 3036 J zusammenzugehören, wonach er seine Herde aus Vorsicht drei Tagereisen weit fortgeschickt hat. Demnach rechne man 19a. 21. 25 zu J, dagegen 17. 18aa (ן 21aa J; zu הדג vgl. 26 E, zu יקקנה vgl. 9 E) zu E. Vom Teraphim-Diebstahl Rahels 19b erzählt E im folgenden weiter 30ff.; auch kommen Teraphim sonst bei J nicht vor. Nun weist aber Ed. Meyer, Israeliten 235 mit Recht darauf hin, daß die beiden Sätze »Rahel stahl ihres Vaters Teraphim« 19b und »Jagob stahl Labans Herz 20 unmittelbar neben einander schwer erträglich sind; Ed. Meyer will daher 20 nebst anderen Sätzen einem »E2« zuschreiben; aber vielleicht ist 19b nur der Zusatz eines Späteren, der die »Nachholung« in 32 nicht verstand. In diesem Abschnitt ist E vollständig erhalten, in J fehlt einiges, besonders Labans Verfolgung. Etwas anders die Quellenscheidung in der 1. und 2. Aufl., wo 19a. 21-23. 25b zu J gerechnet worden sind.

17-21 Jaqobs Flucht. Wie es kam, daß Jaqob Laban entfliehen konnte, ist bei E einfach motiviert: er täuschte Laban. Um so feiner aber bei J: Laban war zur Schafschur (wo die Gegenwart des Herrn notwendig ist 3813) gegangen; seine Schafe aber weideten - so hatte es ja seine übergroße Vorsicht gewollt - drei Tagereisen entfernt 3036; diese Abwesenheit des Laban benutzte Jagob zu entfliehen und gewann so gleich einen Vorsprung von mehreren Tagen; wie mag sich Laban nachträglich über seine allzugroße Schlauheit geärgert haben! Von einem Vorsprung von drei Tagen weiß auch E 22. - 19b Daß die Tochter sich kein Gewissen daraus macht, sich aus dem Hausrat ihres Vaters das beste Stück für den eigenen Hausstand anzueignen, ist gewiß aus dem Leben genommen und kommt wohl auch heute noch vor. -»Teraphim« sind Gottesbilder, nach 34 und I Sam 1913ff. etwa in der Größe eines Menschen, wohl auch nach Menschengestalt gebildet; gedacht ist wohl hier wie I Sam 1913. 16 an ein einzelnes Bild (Ed. Meyer, Israeliten 211 A. 1), jedenfalls nicht Jahves, nach dem Zusammenhang wohl das eines Hausgottes: Geschäft solchen Teraphims ist es wohl, dem Schützling in Haus und Hof zu helfen, seine Familie und seine Herden zu segnen: Rahel glaubt, indem sie dies Bild raubt, damit zugleich das Glück des Hauses mit sich fortzunehmen; und Laban will lieber alles andere als diesen seinen Hausfetisch, den er selbst von seinem Vater ererbt haben wird, einem andern gönnen, vgl. Bousset, Wesen der Religion 37. 39. Teraphim müssen im alten Israel etwas sehr Gewöhnliches gewesen sein. Doch beachte man, daß unser Erzähler den Jaqob (ebensowenig den David I Sam 1913ff.) mit dem Gottesbild nicht in Verbindung bringt: Ausländer wie Laban haben - das weiß man - solche Bilder; auch den Weiblein (Rahel und Michal 20 Und Jaqob überlistete den Aramäer Laban, indem er ihm durch nichts anzeigte, daß er fliehen wollte. <sup>21</sup>Da floh er nebst allem, was sein war. Er machte sich auf, fuhr über den Strom und schlug den Weg ein nach dem Gebirge Gilead. — <sup>22</sup>Erst am dritten Tage ward dem Laban angezeigt, daß Jaqob entflohen sei. <sup>23</sup>Da nahm er seine Geschlechtsgenossen und jagte ihm nach, sieben

I Sam 1913ff.) muß man dergl. wohl nachsehen; aber einem israelitischen Manne - so meinen diese Sagen, steht es nicht recht an; etwas anders Jdc 17f., wo aber auch der Toraphim im Hause des Micha - wie es scheint - mißbilligt wird. Von (prophetischer) Polemik gegen die Teraphim (I Sam 1523 II Reg 2324) ist also diese Erzählung (ebenso wie I Sam 1913ff.) ganz frei, aber sie ist voll von Spott über einen so armseligen Gott (vgl. zu 32ff.): israelitische Fromme haben sich schon in alter Zeit über solchen »Gott«, den man sich etwa als Wichtelmännchen, Klopfgeist oder spiritus familiaris (nach Stade, Bibl. Theol. 121, Schwally, Leben nach dem Tode 35ff., Westphal, Jahwes Wohnstätten 153, als einen Ahnengeist) denken möge, hoch erhaben gefühlt. Eine Teraphim-Witzgeschichte ist auch I Sam 1913ff.; auch die Teraphimgeschichte Jdc 17. 18, wo der Teraphim gleichfalls gestohlen wird, und eine Szene, ganz ähnlich derjenigen Gen 3132ff. stattfindet, scheint, wie vielfach angenommen wird, zum Schimpf und Hohn geschrieben 'zu sein. Über Teraphim vgl. Stade, Bibl. Theol. § 58, 4, Benzinger 2 328. — Eigentümlich ist, welche Rolle in dieser Geschichte das »Stehlen« spielt; der Erzähler hat alle Mühe gehabt, von Jagob den Betrug fernzuhalten und gibt Rahel, die geringere Person, obwohl eine Stammmutter Israels, leichten Herzens preis. Es handelt sich hier eben durchaus nicht um ritterlich denkende, stolze Menschen, die das Wort »Diebstahl« als größte Beleidigung empfinden, sondern um solche Kreise, in denen viel Unredlichkeit vorkommt, und wo es schon etwas Großes ist, wenn jemand sagen kann: ich habe nicht gestohlen! Erklären mag man solche Zustände aus dem Naturell des Volkes, das sich diese Geschichten erzählt, besonders aber auch daraus, daß die Sage bei Hirten spielt, wo die Versuchung zum Stehlen (auf einsamer Weide, in Abwesenheit des Herrn; die Tiere schwer zu unterscheiden; der Vorwände viele vgl. 39) sehr groß ist. Anderseits ist bedeutsam, daß auch die alten Erzählungen nur das listige Ansichbringen fremden Gutes entschuldigen, dagegen offenbar die Gewalttat und den Raub verabscheuen: auch dies bezeichnend für Israels Charakter und im Unterschiede zu vielen alten Sagen und Märchen anderer Völker, in denen der Dieb und Räuber verherrlicht wird, v. d. Leven CXIV 22. -Ed. Meyer 235 bemerkt gut, daß der Diebstahl des Teraphim eine ältere Form der Erzählung, der Diebstahl des Herzens Labans aber eine jüngere, abschwächende Rezension darstellt: was dieser Forscher auf einen »E¹« und einen »E²« verteilen möchte: bei E¹ sei Laban über den Diebstahl zornig, aber Jaqob werde durch Rahels List gereinigt, während bei E3 Laban durch die heimliche Entweichung in seinem Gefühl verletzt sei, aber durch die Gottheit gezwungen werde, sich mit Vorwürfen zu begnügen. Aber beide Reihen sind durch 30 mit einander organisch verbunden. - 19 1525 dreiradikalige Form § 67 cc. -20 Warum wird hier und 24 Laban »der Aramäer« genannt? Nicht um den folgenden Grenzvertrag zu motivieren, der nicht in derselben Quelle (E) steht. Vielleicht war ursprünglich an dieser Stelle ein Wortspiel mit ביה gegeben, wie 2925. Oder ist das Wort einfach ein Einsatz eines Späteren aus P 2520 285? So Budde, Urgeschichte 422 A.1. -21 Der Name Gilead, den die Quelle erst im folgenden 48 motiviert, wird hier bereits in Ermangelung eines anderen Namens gebraucht; derselbe Fall mit »Be'eršeba'« 2623. --23 אַקּים hier = Geschlechtsgenossen: \*ebenso wie die griechische Brüderschaft wird die mischpacha durch Blutsbrüderschaft ehtstanden sein«, Luther, ZAW XXI 10. Nach 32. 37. 54 scheint der Erzähler anzunehmen, daß auch Jaqob »Brüder« bei sich gehabt habe. Das plötzliche Auftreten dieser »Brüder« Jagobs macht aber sehr große Schwierigkeit. Auch Steuernagels (S. 38. 111) Behauptung, Jaqobs »Brüder« seien die Bruder stämme

Tagereisen, und er holte ihn ein auf dem Gebirge Gilead. <sup>24</sup>Aber Gott kam zu dem Aramäer Laban im Traum des Nachts und sprach zu ihm: hüte dich wohl, mit Jaqob in Gutem oder Bösem zu sprechen. <sup>25</sup>Und Laban stieß auf Jaqob; Jaqob aber hatte sein Zelt aufgeschlagen auf dem Gebirge..., und

des Ostjordanlandes, hebt die Schwierigkeit nicht; wenn der Erzähler gemeint hätte, Jaqob habe im Ostjordanlande Brüder angetroffen, so wäre er verpflichtet gewesen, dies ausdrücklich zu sagen. Alles aber wird einfach, wenn wir annehmen, daß die Erzählung nur von Labans »Brüdern« redet, die aber Jagob mit Nachdruck auch als seine Brüder bezeichnet. 32. 37 (er ist ja durch seine Heirat mit ihnen verwandt und hat in seiner Lage allen Grund, auf diese Verwandtschaft Wert zu legen), und ferner, daß in 46 und 54 ursprünglich Laban Subjekt ist; vgl. Ball zu 46. - Nach beiden Rezensionen ist Laban durch die Zahl seiner Leute Jagob bei weitem überlegen. - 24 »Hüte dich«, der Gott bedroht Laban: dieser Zug ist dem Gottesnamen » Schrecken Isaaqs« 42.53 entnommen. — Gott verbietet Laban, irgend ein Wort zu sagen. Der Erzähler denkt an ein Wort, geschweige denn eine Handlung, wodurch Laban Jagobs Besitz antasten oder ihn an seiner Heimkehr behindern würde vgl. 29. Die ohnmächtigen Vorwürfe im folgenden erlaubt er ihm gern. Dieser Zug bereitet die Nachgiebigkeit Labans am Schluß der Szene vor. - אַרָּדֶע weder Gutes noch Böses d. h. irgend etwas vgl. 2450 1423 II Sam 1323; die Übersetzung von Procksch »statt Gutes Böses« oder von Winckler, Forschungen III 436 »ohne Gutes bis herab zum Bösen« sind nach den Analogien unmöglich. — 25b Es fehlt der Name des Berges, wo Jagob lagerte; der Berg hat südl. oder süd-westl. von »Gilead« gelegen; an Mispa, wovon E, aber nicht J erzählt 49, ist schwerlich zu' denken. Oder ist vielleicht einfach 25b\(\beta\) Zusatz? Sievers II 328. — Der Berg »Gilead (in engerem Sinne) ist nicht der Gebel Gil'ad südl. vom unteren Zerka (= Jabboq), wo sich der alte Landschaftsname gehalten hat, sondern, da der Berg nach 51f. Arams Grenze gegen Israel bildet - der Berg selber gehört noch zu Aram - und nach dem Zusammenhange des Folgenden nördl. vom Jabboq liegt, weiter im Norden zu suchen. — בַּקַעָּ צָּתִישָּׁרָי 25 Verbum und Objekt passen nicht zusammen; eins von beiden ist zu ändern. -

III 26-43 Jaqobs Verhandlung mit Laban. - Quellenscheidung. Das Stück ist in manchem dem Gespräch zwischen Jageb und seinen Frauen 4-16 (E) vergleichbar: wie dieses gibt es u. a. einen Rückblick auf das Vorgefallene, wobei Jaqobs Gerechtigkeit dargestellt werden soll. Eine wörtliche Berührung zwischen beiden Stücken 41 vgl. 7. Demnach wird man zunächst vermuten, daß auch 26-43 aus E stammen. Ganz deutlich ist die Herkunft aus E bei den inhaltlich zusammengehörigen Versen 29. 42 (צלה־ב), die auf 24 (E) zurückweisen. Weitere Anzeichen für E: der Teraphim 30. 32-37 (vgl. 19b), von dem E im folgenden redet 352. 4; ferner die Ausdrücke 25, 75 37, 25 41 wie 7. - Einsätze aus J sind 27. 31. 36a. 38-40. Beweis: 31 gehört nicht in den Zusammenhang des E, denn 32 antwortet über 31 hinweg auf die Frage 30. Vers 31 aber ist seinerseits Antwort auf 27 (zu יוֹבָרָב אַר יוֹב אַר (צו ביל בוּר (E) (בּאַנֶּב אַר־לָבָבר) 26 און 21 אין 25 און 26 און 25 און 26 און ris zizr 27), also ist 27 aus J: bei E macht Laban darüber Vorwürfe, daß er seine Töchter entführt hat 26, bei J darüber, daß er heimlich geflohen sei 27. Dabei ist allerdings bedenklich, daß 27, von uns zu J gerechnet, in der Verbindung von בָּרֶה und בָּרֶה und mit 20. 22 E zusammentrifft; doch kann das auf Wurzelverwandtschaft der Rezensionen beruhen. In 36 ist a und ba deutlich doppelt; daraus ist zu vermuten, daß auch in Jagobs Rede Stücke aus J stecken. Nun beginnen 38-40 wie 41. 42; der letztere Absatz gehört sicher zu E (vgl. oben), demnach darf man 38-40 J zuzählen. - Der Bericht des E ist vollständig erhalten; auch in J scheint nichts zu fehlen als der Vorwurf des Diebstahls (hinter 31), ein Vorwurf, der Jagob in Harnisch bringt 36a. 38-40.

Das Stück hat den Zweck, Labans Umstimmung zu motivieren: am Beginn überaus zornig, ist er am Schluß zum Nachgeben bereit. Laban wird überwunden bei J

Laban hatte 'sein Zelt' aufgeschlagen auf dem Gebirge Gilead. — <sup>26</sup> Da sprach Laban zu Jaqob: was hast du getan, daß du mich überlistet und meine Töchter fortgeführt hast, als seien sie Kriegsgefangene? <sup>27</sup> Warum bist du heimlich geflohen und hast mich betrogen, und hast mir es nicht angezeigt, daß ich dir das Geleit gegeben hätte mit Jauchzen und Gesängen, mit Pauken und Zithern, <sup>28</sup> und hast mich meine Enkel und Töchter nicht küssen lassen? Da hast du töricht gehandelt! <sup>29</sup> Ich hätte wohl Macht, 'dir' Übels zu tun; aber der Gott 'deines' Vaters hat heute Nacht zu mir gesprochen: hüte dich wohl, mit Jaqob in Gutem oder Bösem zu sprechen! <sup>30</sup> Nun wohl! du bist also fortgegangen, weil du dich so sehr sehntest nach deines Vaters Hause; warum aber hast du mir meinen Gott gestohlen? — <sup>31</sup> Jaqob antwortete und sprach zu Laban: ich fürchtete mich, weil ich dachte, du würdest mir deine Töchter entreißen. <sup>32</sup> Bei

durch eine zornige Rede Jaqobs, die Jaqobs Recht so energisch darlegt, daß selbst Laban nicht zu widerstreiten vermag. E hat, um diese Krise des Ganzen genügend zu erklären, eine Reihe von Motiven zusammengetragen: neben einer parallelen Rede Jaqobs hat er noch die Teraphimgeschichte, in der Jaqobs Recht in der deutlichsten Weise hervortritt. Diesen beiden profanen Motiven hat er noch ein drittes, religiöses hinzugefügt: Gott selbst tritt ein und fällt Laban in den Arm; auch an dieser Stelle ist klar, daß die religiöse Motivierung erst nachträglich hinzugekommen ist (wie 13. 3. 10—12). — J's Rezension ist auch hier verhältnismäßig kurz; E dagegen zeigt auch hier den ausgeführten Stil. — Das Interesse des Hörers ist jetzt aufs höchste gestiegen: wie wird es Jaqob gelingen, Laban zu entgehen? und der Enthusiasmus des alten Publikums, als Jaqob so gänzlich Recht behält, und Laban klein und kleiner wird, ist auf dem Gipfelpunkt: daher die langen pathetischen Reden Jaqobs, zu denen wir aus ganzem Herzen Ja und Amen sagen sollen.

26. 28 E Laban ist nicht nur für sich beleidigt, sondern auch im Namen seiner Töchter, die Jagob »wie Kriegsgefangene« fortgeschleppt hat, und die Laban zum Abschied samt seinen Enkeln gern geküßt hätte. Dies Wort ist, wie 321 beweist, ernsthaft gemeint; es ist keine Lüge: es zeigt Laban von einer neuen Seite: er ist auch ein zärtlicher Vater. Dies Motiv führt der Erzähler hier weise ein, weil er es nachher, im Moment der Krise 43, gebrauchen will. Die beiden Eigenschaften Labans, Habsucht und Vaterliebe, passen ganz gut zusammen; es ist keine väterliche Liebe gemeint, die auch den Geldbeutel zieht 15, sondern eine solche, die nichts kosten darf: Küssen ist umsonst. Daß eine Person mehrere Eigenschaften hat, aus denen sie zugleich handelt, kommt im »knappen« Stil nicht vor, ist aber im ausgeführten, wo mancherlei Verschiedenartiges in derselben Erzählung zusammengeflossen ist, natürlich. - 27 Anders diese Worte Labans bei J; die sind eine infame Lüge, ganz der Maske dieses Biedermanns entsprechend, vgl. zu 2915ff. - Für die Literaturgeschichte ist interessant, daß man den Scheidenden mit Jubelliedern entläßt; es muß also eine Gattung von Abschiedsliedern, fröhlichen Inhalts, die von Gottes Segen, von glücklicher Reise und fröhlicher Heimkehr handelten, gegeben haben. - Pauken sind abgebildet bei Benzinger<sup>2</sup> 243. - אָבָא mit שׁ und Inf. § 114m. אויי איני אין waß ich dich entlassen hätte« § 111m. --22 28 § 75n vgl. 4811 5020 bei E; der Inf. hier als Acc. des Objekts § 114c. — 29 Für בּיַפָּע und בּיֵבָא ist mit LXX Sam קשָּע und בְּיַבָּא zu lesen. — בַּילַאָל בָיַר es ist (möglich) für das Numen meiner Hand, d. h. ich vermag es; Brockelmann, ZAW XXVI 29 ff. vermutet als ursprünglichen Sinn der Redensart, »daß auch bei den Hebräern einmal der Glaube an einen besonderen »Geist« der Hand bestand, dem man die Fähigkeit, dies und jenes auszuführen dankte«; Literatur für solchen und ähnlichen Glauben bei Brockelmann, vgl. auch XII Test., Test. Ruben 2f., und Origenes c. Cels. 858. Die Macht hat Laban durch die Menge seiner Begleiter. - 30. 32-35 Der gestohlene Teraphim. Diese

wem du deinen Gott findest, der soll sterben! Vor unsern Brüdern untersuche, was ich bei mir habe, und nimm ihn an dich! Jaqob aber wußte nicht, daß Raḥel ihn gestohlen hatte. — 33 So ging Laban hin 'und suchte' in Jaqobs Zelt und in Leas Zelt [und in dem Zelt der beiden Mägde] und fand ihn nicht. Dann kam er aus Leas Zelt und ging in Raḥels Zelt. 34 Raḥel aber hatte den Hausgott genommen und ihn in die Kameelsänfte gelegt und sich darauf gesetzt. So durchstöberte Laban das ganze Zelt und fand ihn nicht. 35 Und sie sprach zu ihrem Vater: mein Herr zürne nicht, daß ich vor dir nicht aufstehen kann; denn es ergeht mir, wie es den Frauen geht. So suchte er weiter, aber den Hausgott fand er nicht. — 36 Da ward Jaqob zornig und schalt Laban. Und Jaqob hob an und sprach zu Laban: was ist nun mein Frevel? was ist mein

Episode, offenbar uralt, ist voll von derber Lustigkeit. Man amüsiert sich über Laban, der von allem anderen, worin ihm Gott den Mund verboten hat, absieht und allen Nachdruck auf diesen Einen Punkt legt, worin er offenbar Recht hat, und der nun gerade in dieser Sache den kürzeren ziehen muß. Man freut sich zugleich seines klugen Töchterchens, Blutes von seinem Blute, die es durch ihre derbe List bewirkt, daß der Vater in großem Bogen um sie herumgeht, und überall sucht, nur gerade da nicht, wo das Gestohlene liegt. Schließlich enthält die Geschichte auch als Nébenmotiv kräftigen Spaß über den armen Hausgötzen: die Szene 35, wo Rahel auf ihrem geliebten Götzen sitzt und dabei in einem Zustande hochgradiger Unreinheit (Lev 1519ff.) zu sein vorgibt, in der ein Weib dem Gotte eigentlich gar nicht zu nahe kommen, geschweige denn auf ihm sitzen (! Lev 1520) dürfte; hier muß der Griesgrämigste lachen; armer Laban und armer Götze! - 32 Das Versprechen, den Dieb an Leib und Leben zu strafen, soll Jaqobs Ehrlichkeit zeigen: gewöhnlich bestraft man einen Dieb lange nicht so schlimm: der Erzähler berichtet von diesem Versprechen, um die Spannung zu schärfen. Dasselbe Motiv 449. Nach unseren Begriffen ist die Todesstrafe für diese lustige Geschichte zu ernsthaft; der Erzähler aber hat kräftigere Empfindung, und übrigens wird der Vater seine Tochter sicher nicht töten. — Zu der »ganz unerhörten« Kstr. אָבֶּי אָשֶׁר § 138f. — Der Satz »bei dem du deinen Gott findest, der soll nicht leben«, entspricht im Bau ganz 449a: »bei wem von deinen Knechten er (der Becher) gefunden wird, der soll sterben«: Gesetzesstil. — LXX הכר מה לך עמדי (Ball), vielleicht vorzuziehen. — Das Pluralsuffix von בַּבְּבֶּב, das sich auf הַבְּבָּים bezieht (auch 34), beweist nicht, daß הַבָּים pluralisch zu übersetzen ist, § 124h § 145i. — 33 LXX vgl. Sam בָּלָא + יַבָּלֹא + מַנְדְיָבָא Kautzsch-Socin, Kittel. — Hier am Höhepunkt wird die Erzählung ritardando vgl. zu 22 of.; besonders ähnlich ist 4412: die Durchsuchung geschieht nach dem Alter. Vorausgesetzt ist dabei, daß jedes Weib Jaqobs ihr eigenes Zelt hat: interessant für die Geschichte der Ehe. -កក់កុស្តា កត្តម ក្រុសនា ist, wie កស្តង ក្រុសម្នា zeigt, Zusatz eines Pedanten. — 34 Der 🖘 ist nicht als ein Sattel, sondern als ein »Palankin« (Tragsessel, langer Korb) zu denken, vgl. die Abbildungen bei Riehm HW Art. Kameel, G. Jacob, Beduinenleben 28/29 (vgl. 68), Littmann, Arab. Beduinenerzählungen II 14 Fig. 4. - 35 Köstlich ist bei Rahels Anrede an ihren Vater der kindlich ehrerbietige Ton; es ist Pflicht der Jugend, vor dem Alter aufzustehn Lev 1932. - Der Ausdruck, der ihren angeblichen Zustand erklärt, ist zurückhaltend vgl. 1811 1931. - 36-42 Jaqobs Rede. »So steht denn Laban mit langem Gesichte da«; Jaqob aber kehrt nun den Spieß um und nützt die ihm so günstige Situation gehörig aus. Der Hörer, der Jaqob lange Zeit im Unglück gesehen hat, freut sich über diesen großen Moment: die ganze Herde hat Jaqob Laban abgenommen; die Töchter und Kinder führt er mit sich fort; selbst den Teraphim hat Laban verloren; und bei alledem ist Jagob vollständig im Recht und kann noch eine große Rede halten! Hier, zum ersten Male, erscheint etwas wie Leidenschaftlichkeit bei Jaqob, Haller 120. Diese Worte Jaqobs werden vom Erzähler sehr ernsthaft genommen; wir

Vergehen, daß du mich so hitzig verfolgt hast? <sup>37</sup>Denn du hast meine ganzen Sachen durchstöbert; was hast du von all den Sachen deines Hauses gefunden? Lege es hierher vor meine und deine Brüder, daß sie entscheiden, wer von uns Recht hat! <sup>38</sup>Zwanzig Jahre bin ich jetzt bei dir gewesen: deine Schafe und Ziegen haben nicht fehl geworfen; Widder aus deiner Herde habe ich nicht gegessen. <sup>39</sup>Was zerrissen war, brachte ich dir nicht; ich selbst mußte es ersetzen; aus meiner Hand fordertest du es, war es geraubt am Tage, war es geraubt des Nachts! <sup>40</sup>Wenn es Tag war, verging ich vor Hitze, und vor Kälte bei Nacht. Und der Schlaf floh meine Augen. — <sup>41</sup>Zwanzig Jahre habe ich dir jetzt in deinem Hause gedient: vierzehn Jahre um deine beiden Töchter und sechs Jahre um deine Schafe; aber zehnmal ändertest du meinen Lohn! <sup>42</sup>Wenn nicht der Gott meines Vaters, sder Gott Abrahams und der Schrecken Isaaqs, mir geholfen hätte, dann hättest du mich ziehen lassen mit leeren Händen. Meine Mühsal und meiner Hände Arbeit hat Gott angesehen und heute Nacht entschieden!

freilich, die wir nicht so einseitig seine Partei nehmen, finden sie doch ein wenig sonderbar, während die großen Herden, die Jaqob so ehrlich (!) Laban abgenommen hat, hinter ihm stehen. - Das Pathos dieser Worte zeigt sich in der mehrfach rhythmischen Sprache, so 36. 38. 39. — 36-40 geben mannigfaltigen Aufschluß über das Rechtsleben: wer die Behauptung des Diebstahls beweisen will, ist verpflichtet, das Gestohlene im Hause des Diebes aufzufinden (4412) und vor Zeugen niederzulegen. Der Beschuldigte muß sich diese Betastung seines Hausrats (Götterbilder gehören zum »Hausrat«) gefallen lassen und bietet in seinem Eifer wohl eine hohe Strafe an (449); wenn aber der Beweis durch Haussuchung mißlingt, wird der unschuldig Angeklagte »zornig«. Zeugen und Richter sind die »Brüder«. - Ferner über die Pflichten des Hirten vgl. Benzinger2 139: er hat zu sorgen, daß die Schafe nicht fehlwerfen; Böcke (die sonst geschlachtet werden) darf er nicht essen 38; selbst für das von wilden Tieren (Löwen, Bären, Wölfen) Zerrissene (auch für das Gestohlene) verlangt ein geiziger Herr Ersatz 39; ein anständiger Herr freilich erlaubt dem Hirten, den Beweis zu führen, daß das Stück wirklich zerrissen sei, und rechnet es ihm dann nicht an Ex 2212 vgl. I Sam 1735; auch den Raub bei Nacht sieht ein freundlicher Herr anders an als den Raub bei Tage, wo man eben aufpassen soll. Demnach ist das Hirtenleben kein Idyll; der Hirt lebt Tag und Nacht unter freiem Himmel, den starken Schwankungen der Temperatur (vgl. Benzinger<sup>2</sup> 21) ausgesetzt und kann nicht einmal des Nachts schlafen, sondern muß vor Tieren und Dieben auf der Hut liegen. Über das babylonische Hirtenrecht vgl. Hammurabi \$ 261-267. - 39 magas von √ sum nach m"b § 7500; zu den Impf. (von wiederholter Handlung) § 107e. אָבָּרָי Stat. estr., zur Form § 901, zur Kstr. 116k. - 40 בּירָה zur Kstr. § 143a A. 1. -42 אַלְהֵי אַבְּרָהָם ist Zusatz: der Name ist ganz blaß neben dem so konkreten folgenden. — Der Gottesname page, d. h. das Numen, vor dem Isaaq erschrickt (wie griech. σέβας), ist zu vergleichen mit קרוש מושל und קרוש מישקאל (Ps 224 LXX), dem Gott, den Israel heilig hält, den Israel preist vgl. Jes 813. - नाइ als Gottesname vielleicht auch in der Phrase הבל הבל Ps 915, wo es Dämonen der Nacht bedeuten könnte vgl. »Ausgewählte Psalmen«2 166 f. Der Name »Schrecken Isaaqs« ist geschickt in die Erzählung eingefügt: es ist der Gott, der als Gott des Vaters Jaqobs erschienen ist 29, und der Laban so sehr bedroht hat 24. Daß der Name hier genannt wird, soll sein Auftreten in 53 vorbereiten. Dieser Name tritt nur in dieser Geschichte auf, hat sehr altertümlichen Klang und ist ursprünglich sicherlich der Name eines Lokalnumens gewesen, vielleicht eben hier in Mispa oder besser in Be'eršeba'; für das Letztere Staerk, Studien I 61, Luther, ZAW XXI 73 f., Ed. Meyer, Israeliten 254. Die Annahme, daß dieser Name ursprünglich

<sup>43</sup>Laban antwortete und sprach zu Jaqob: mein sind die Frauen, und mein sind die Kinder, und mein ist das Vieh, und alles, was du hier siehst, ist mein! Aber was kann ich jetzt noch für meine Töchter hier tun, und für die

»der Schrecken vor (dem Gotte) Isaaq« bedeutet habe, ist wenig wahrscheinlich. - Die beiden Gottesnamen 'el beth-'el und pahad jishaq stehen unvermittelt neben einander: die alten knappen Sagen haben eine viel strengere Einheitlichkeit. - Der Satz: »wenn nicht Gott für mich gewesen wäre, dann - - « findet sich Ps 1241ff. als Anfang eines Dankliedes vgl. das deutsche: »Was wär ich ohne dich gewesen«; zur Kstr. § 1581. x. — 43 Laban vermag nichts mehr zu erwidern; der Fuchs ist in der Falle. Alles muß er ziehen lassen, die Weiber, die Kinder, das Vieh, obwohl doch alles ihm gehört. Diese Worte, die den Zuhörer höchlichst ergötzen, sind nicht etwa ein »protziger Ausfall« (Holzinger), sondern des Folgenden wegen, in dem Laban sich von weicher Stimmung erfüllt zeigt, eine jammernde Klage; vgl. 2734, wo der Betrogene gleichfalls am Schluß in bitteres Weinen ausbricht. Labans Erregung zeigt sich in dem viermaligen »Mein«. - Besonders traurig aber ist ihm der Gedanke, daß er jetzt seine Töchter und deren Kinder in die Hand des fremden Mannes dahingeben muß und nicht weiß, wie der sie behandeln wird: »was könnte ich für meine Töchter heute uoch (morgen wäre es zu spät) tun?« Hier nimmt der Erzähler das 28 vorbereitete Motiv auf, um es im folgenden auszuführen. Bei der gewöhnlichen Fassung: »wie könnte ich meinen eigenen Töchtern Leides antun?«, ist der Übergang zum Folgenden nicht so gut. -់ កយ្តុ hier also nicht, wie man gewöhnlich erklärt, in schlimmem, sondern in gutem Sinne.

IV 44—54 Der Vertrag zu Gilead-Mispa. Die Quellenscheidung ist besonders schwierig, da der Red. die beiden Rezensionen mit eigenen Zutaten zu einem Ganzen verwoben hat. — Auf doppelten Faden führen folgende Umstände: zwei Abmachungen werden beschworen, eine privater Natur, daß Jaqob Labans Töchter nicht schlecht behandeln soll 50, und eine völkerrechtlicher Art, daß Jaqob und Laban den Ort als Grenze betrachten wollen 52. Dabei handelt es sich um zwei verschiedene heilige Symbole, die Massebe 45 und den Steinhaufen 46, um zwei verschiedene Orte, Mispa 49 und Gilead 47. 48, um zwei Opfermahle 54 || 46b, zwei Anrufungen Gottes 49f. || 51f., zwei Gottesnamen: den »Schrecken Isaaqs« 53b und »den Gott Abrahams und den Gott Nahors« 53a.

Die schwierige Frage ist, wie diese verschiedenen Parallelstücke auf zwei Parallelfäden aufzuziehen seien. Hierbei ist von der Beobachtung auszugehen, daß sich in dem Abschnitt geistreiche Anklänge an die Namen der Orte finden. Mit dem Namen spielen die Worte בְּצָבֶה 45 und בָּצָה 49; die Anrufung 49 aber ist die Einleitung zu der privaten Verabredung 50. An den Namen לְיֵר dagegen klingen die Stellen an, die von dem 52 (Steinhaufen) reden, der ein 72 (Zeuge) werden soll, also 44b. 46; auch 51. 52 (die Grenzfestsetzung) gehört hierzu: 52 und ng gehören zusammen. Da die Mahlzeit 46b auf dem 52 gehalten wird, so gehört die parallele 54 zur Massebe. Die Anrufung des beiden Parteien gemeinsamen Gottes 53a wird man zu derjenigen Quelle rechnen, in der beide Parteien eine Verpflichtung übernehmen, also zu der Quelle, die vom Völkervertrage erzählt; 5sb dagegen, wonach Jaqob beim Gott seines Vaters schwört, zu derjenigen Rezension, wonach Jaqob allein etwas versprechen muß, nämlich seine Weiber gut zu behandeln. 44a paßt am besten zu dem Bericht, wo beide (sich und dus) sich ein Versprechen auferlegen; da in 44 הַהָּיָה sich nicht auf בְּרָיה (Fem.) beziehen kann, so muß vor 44b ein Satz fehlen, etwa: »ich will einen Haufen aufschütten« (Olshausen). — Den Steinhaufen hat nach 51 Laban aufgestellt; spätere Hand hat das in 46 Jaqob zugeschrieben, wohl weil man Anstoß nahm, daß dies Heiligtum Israels von den Fremden errichtet worden sei. Ebenso und aus demselben Grunde ist auch in 45 geändert worden: wenn Laban die Bedeutung der Massebe erklärt 49f., so setzt das voraus, daß er sie gemacht Kinder, die sie geboren haben? <sup>44</sup>Nun komm, wir wollen ein Bündnis schließen, ich und du; . . . . . . der soll Zeuge sein zwischen uns beiden. <sup>45</sup>So nahm

hat und also weiß, was er damit will (Wellhausen, Composition 3 40 f.). — Vers 48 gehört kaum dem Red. an; denn eine solche Namengebung, welche die bisherigen Anspielungen erklärt, pflegt in solchen Berichten zu erfolgen. Man erwartet diese Namennennung aber am Schluß der Erzählung; und dort würden auch die Worte 48 vorzüglich passen: Laban hat Jaqob einen Vertrag angeboten: »dieser Haufe hier sei Zeuge« 51f.; Jaqob aber nimmt diesen Vertrag an, indem er Labans Worte wiederholt: »dieser Haufe hier sei Zeuge«; darum nannte er ihn Gilead. Demnach ist 48 ursprünglich hinter 53a zu denken und Jaqob als Subjekt des Satzes zu nehmen. — Umgekehrt ist Laban wohl Subjekt von 54 vgl. oben zu 23.

Von den beiden Rezensionen gehört die Mispageschichte zu E, mit dessen Erzählung sie vorn und hinten zusammenhängt: Laban, der seine Töchter und deren Kinder jetzt dem Fremden überlassen muß, besinnt sich, was er ihnen heute noch tun, d. h. auf eine Wohltat, die er ihnen hinterlassen könne 43 (E); als Wohltat aber hinterläßt er ihnen das Versprechen, das Jaqob leisten muß, die Frauen gut zu behandeln. Am Morgen aber küßte er seine Enkel und Töchter, segnete sie und zog davon 321 (E). Für E beweist auch der Gottesname »Schrecken Isaaqs« 53b; diesen Namen hat E bereits 42 gebraucht und im vorhergehenden vorbereitet vgl. 24. 29. Masseben kommen mehrfach bei E, aber nicht bei J vor. Überdies sagt die Rezension polise Argumente sind so stark, daß man kein Bedenken haben darf, mm 49 als Schreiberversehen zu betrachten; überdies hat LXX & 3eis. — Die Gileadrezension gehört also zu J. — Das Resultat stimmt mit dem Holzingers im wesentlichen überein; umgekehrt rechnet Procksch die Mispa-Rezension zu J, die andere zu E. Eerdmans 57 ff. glaubt, auch hier (nach Streichung von 47. 48b. 49) die Einheitlichkeit des Textes retten zu können!

44. 46. 51-53a. 48 Gileadrezension J. Durch Jagobs beredte Vorstellungen 37-40 (J) entwaffnet, erklärt sich Laban jetzt zu gütlicher Vereinigung bereit: beide Parteien, so schlägt er vor, sollen einander fortan kein Leides tun. Zum Verständnis des Inhalts der ברית erinnere man sich der äußeren Situation, die J im vorhergehenden 25b geschildert hat: auf zwei, einander gegenüberliegenden Bergen, den äußersten Punkten von Israel und Aram, haben die beiden Patriarchen das Lager aufgeschlagen; im Tale, das beide Berge trennt, - so dürfen wir uns vorstellen - sind sie zusammengekommen: dort, wo der Weg von Israel nach Aram über den Nahal führt, wird jetzt »zwischen beiden« (51) der Steinhaufen aufgeschüttet und die Grenze festgesetzt: von nun an darf keiner zum anderen hinüber »zum Bösen«; des soll der Steinhaufe Zeuge sein. - Hier leuchtet deutlich Völkergeschichtliches und zwar schwerlich ein einzelnes historisches Ereignis, aber doch ein historischer Zustand hindurch: die Grenzansetzung wäre aus den Privatverhältnissen Labans und Jagobs nicht mehr zu erklären; aber sie soll - dies ist die stillschweigende Voraussetzung - auch von den Nachkommen der Väter, von den Völkern Aram und Israel, geachtet werden; vgl. zu solcher Sage von der rang der Vorfahren 2122-34 2626-33. - Für die chronologische Ansetzung dieses Zuges der

er [Jaqob] einen Stein und richtete ihn als Malstein auf. 46 Dann sprach er [Jaqob] zu seinen Stammesgenossen: leset Steine auf. Da 'lasen' sie Steine 'auf' und machten einen Haufen davon, und sie aßen daselbst auf dem Steinhaufen. 47 [Und Laban nannte ihn Jegar Sahrdutha, aber Jaqob nannte ihn Gal'ed (Haufe des Zeugen).] 48 Und er [Laban] sprach: der Steinhaufe hier sei heute Zeuge zwischen mir und dir; darum nannte er ihn 'Gil'ad' 49 [und Mispa (Wache), denn er sprach:] 'Gott' möge Wächter sein zwischen uns beiden, wenn wir einander nicht mehr sehen; 50 wenn du dann meine Töchter schlecht behandelst oder andere Weiber zu meinen Töchtern hinzunimmst, und niemand bei uns ist: sieh wohl zu, Gott ist Zeuge zwischen mir und dir! 51 Und Laban sprach zu Jaqob: wohlan! der Steinhaufe hier [und der Malstein], den ich aufgeworfen habe zwischen mir und

Sage ist bedeutsam, daß die Einfälle der Aramäer, die Israel in dem Jahrkundert von ca. 860 bis ca. 770 so schrecklich zerfleischt haben, in der Sage noch nicht vorausgesetzt werden: von Nationalhaß gegen den Erbseind und von den grimmigen Kämpfen, die gerade um Gilead stattgefunden haben, ist nicht die Rede (gegen Wellhausen, Prolegomena 6 321 u. a.); dieser Zug der Sage ist also älter als ca. 860. -Nun ist aber von Bedeutung, zu sehen, daß das Völkergeschichtliche in der übrigen Jaqob-Laban-Sage nicht vorkommt, und daß die Beziehung auf Nationales hier ganz unvermittelt auftritt: nur in diesem einen Punkte, dem Vertrage, und nur bei J ist ein Zug eingedrungen, der sich auf Israel und Aram bezieht; die ganze Jaqob-Laban-Sage wird also viel älter sein und ursprünglich gar nicht von den historischen Völkern Israel und Aram gehandelt haben: ähnlich steht es mit den Geschichten von Jaqob-Esau (vgl. 2740), von Joseph und von Tamar. - » Steinhaufen« stehen in Palästina, gegenwärtig besonders im Ostjordanland, vielfach als Reste einer prähistorischen Kultur (Benzinger<sup>2</sup> 42 f., Stade, Bibl. Theol. 116): die Sage erzählt, daß die Urväter den 22 aufgeschüttet haben. Solche Symbole können sehr verschiedenen Sinn haben und werden in jedem neuen Zeitalter umgedeutet. Im älteren Israel sind sie heilige Stätten, wo man das Opfermahl hält 46 und die Gottheit anruft 53. Ein solcher 52 steht hier an der Grenze; noch im modernen Palästina sind Steinhaufen nach Greßmanns mündlicher Mitteilung häufig Grenzzeichen. Heilige Steinhaufen bei den Arabern vgl. Wellhausen, Arab. Heidentum 102, Goldziher, Muhammed. Studien I 233f.; über Steinhaufen in der ganzen Welt, auch als Grenzzeichen oder Gelöbnisstätten vgl. Haberland, Zeitschr. für Völkerpsychologie XII 289 ff. Da man hier den Steinhaufen als Zeugen anruft und daneben die Gottheit als Richter 53a, so wird eine ältere Vorstellung gewesen sein, daß die Gottheit im Steinhaufen wohne, und also den Übeltäter, der ins Gebiet der Nachbarn einbricht, und der bei ihr vorüber muß, sehen werde. Die Anrufung der Gottheit 53a, die »merkwürdig spät« kommt (Haller 41), ist also eine spätere Verbesserung der älteren Vorstellung, wonach der Steinhaufe selbst der Zeuge des Vertrages ist, Westphal, Jahwes Wohnstätten 103. - Eine noch ältere Meinung könnte gewesen sein, daß die Väter das Gebirge Gilead selbst aufgeschüttet haben, wobei sie als Giganten vorgestellt werden vgl. Jde 15 יול באר LXX ברלקטו, LXX ברלקטו, — Eine gemeinsame (heilige) Mahlzeit bei der Bundesschließung wie 5sf. und 26 sof.; ein solches Bundesmahl ist die Abschwächung eines ursprünglichen Opfers, das dem Numen des Steinhaufens dargebracht wird, wobei das Blut etwa unter die Steine rinnt, Robertson-Smith, Rel. der Semiten 153, Haller 65f. 70. — 48 Der Name ist nicht Gal'ed — das ist vielmehr die Deutung -, sondern Gil'ad. - Wissenschaftlich kommt diese Etymologie natürlich ebensowenig in Betracht, wie die meisten dieser Volksetymologien; das zeigt schon der Art. בילער 21. — 51 f. Zu dem Anakoluth § 167b; zur Schwurformel § 149c. - 53a Jeder schwört beim Gott seines Ahnherrn; aus den beiden Göttern macht ein dir, 52 der Steinhaufe hier sei Zeuges, und der Malstein sei Zeuges: ich darf über diesen Steinhaufen nicht zu dir, und du darfst über diesen Steinhaufen sund diesen Malsteins in böser Absicht nicht zu mir. 53 Der Gott Abrahams und der Gott Nahors seien Richter zwischen uns seien Schrecken Isaaqs, seines Vaters. Das beschwor Jaqob beim Schrecken Isaaqs, seines Vaters. 54 Und er [Jaqob] richtete ein Opfer auf dem Berge an und lud seine Geschlechtsgenossen ein, das Mahl zu halten. So aßen sie das Mahl und blieben des Nachts auf dem Berge.

32 <sup>1</sup> Am Morgen aber in der Frühe küßte Laban seine Enkel und segnete sie. Dann ging Laban hin, zurück an seinen Ort.

Zusatz אֱלֹדֵי אֲבִידֶם, der noch in Hebr. Hss. LXX fehlt, einen Gott, Wellhausen, Composition 3 41 u. a.

45. 49. 50. 53b. 54 Misparezension E. Scheidend möchte Laban den Seinen noch etwas Liebes tun. Er gedenkt der Möglichkeit, Jaqob könne andere Weiber hinzunehmen, die dann seine inzwischen alt gewordenen Töchter in Jagobs Liebe und Ehre verdrängen, und deren neue Kinder seine Großkinder in Schatten stellen. So legt er seinem Schwiegersohne das feierliche Versprechen auf, nicht wieder zu heiraten. Solches Gelöbnis, dem Schwiegersohn von den besorgten Eltern der Braut abgefordert, wird im Leben gewiß nicht selten gewesen sein; ähnliches in babylonischen Ehekontrakten vgl. KB IV 186f. Nr. XI. - Zugleich errichtet Laban einen Malstein; dieser Stein, sauf dem Berge« 54 shochaufgerichtet« 45 (יַרֵימֶהָ vielleicht Anspielung an בַּרָימֶהָ 20, Ball oder an Ramath ham-Mispe, Procksch 28), späht weit ins Land hinaus: so erspäht Gott, was Jaqob fern von Laban ohne jeden menschlichen Zeugen, der Laban Nachricht bringen könnte, tut! Auch hier steht der Glaube im Hintergrunde, daß Gott selbst in dem Steine wohne, vgl. S. 320. Der Malstein als Zeuge des Bundes Jos 2425ff. Ex 244; die Sitte, Grenzsteine als Wächter der Grenze zu setzen, auch bei Babyloniern, Hellenen und sonst, Gresmann, ZAW XXIX 120f. - Jagob leistet den Schwur, bei Opfer und feierlicher Mahlzeit. Auch das Übernachten an heiliger Stätte 54 scheint mit zu der heiligen Handlung gehört zu haben. - Mispa Jdc 10 17 1111. 34, nach 3123 auf dem Gebirge Gilead, wohl identisch mit Mispe-Gilead Jdc 1129, (vielleicht auch mit Ramath ham-Mispe Jos 1326, Ramoth-Gilead I Reg 313 223ff. u. a., der Grenzstadt Israels gegen Aram) ist nach dem Zusammenhange der Jagobgeschichten nördlich vom Jabbog = ez-Zerkâ, also weder in es-Salt noch in den Ruinen von el-Gal'ûd (beides südl. von ez-Zerkâ) zu suchen, sondern muß bei weitem nördlicher gelegen haben vgl. Smend, ZAW XXII 155 ff., der an das heutige er-Remthe, südwestl. von Der'a denkt; oder ist Mispa das heutige Mașfâ, nordwestl. von Gerasa? (Guthe, BW s. v. Mizpa). Über Ramath-Gilead vgl. zuletzt J. Boehmer, ZAW XXIX 129 ff. Die vorliegende Sage ist die Kultussage von Mispa. Auch die Jephtasage und vielleicht auch Hos 51 handeln von diesem Ort. Gilead wird, da es von einer Sagenvariante parallel Mispa genannt wird, nicht weit davon gelegen haben; nach Jdc 1017 lag es ihm gegenüber; als heilige Stätte erwähnt Hos 68 1212. In Mișpa war das Heiligtum eine Mașșebe, in Gilead ein Steinhaufen. Beide Städte und Heiligtümer sind also nicht identisch. — 49 אשיר weil« 3018. — Für אינה פעלה 49 hat Sam המשבה; LXX hat für den Namen מצפה sonst die Aussprache Μασσηφα, wonach Wellhausen (Composition 3 43 A. 1) vermutet, daß der Ort ursprünglich mann geheißen habe, daß der Name aber aus hochbedenklichen Gründen in הַּמְּצָם umgeändert worden sei.

32, 1 Labans Abschied, aus E: »er machte sich in der Frühe auf«, ist Fortsetzung von 3154; die Zärtlichkeit Labans gegen »Enkel und Töchter« wie 3128. 43. 49f.; er küßte sie, d. h. er tat, was er gewünscht hatte, vgl. 3128.

#### 49. Sage von Mahanaim 322.3 E.

32 <sup>2</sup> Als nun Jaqob seines Weges zog, trafen Gottesengel auf ihn. <sup>3</sup> Jaqob aber sprach, sobald er sie sah: hier ist das Lager Gottes! darum nannte er jene Stätte Maḥanaim (Lager).

Sage von Mahanaim 322.3 E. Das Stückchen stammt aus E: אלהים 2.3. - Bei der Erklärung des Abschnitts ist auszugehen von seiner eigentümlichen Abgerissenheit: Engel treten auf, ohne etwas zu sagen oder zu tun. In der 1. und 2. Auflage dieses Kommentars ist, um diese Kürze zu erklären, die von andern wiederholte Vermutung ausgesprochen worden, das Stück sei ein Fragment; die eigentliche Pointe der ursprünglichen Erzählung - etwa ein Kampf Jaqobs mit dem swilden Heer« der Engel - sei von Späteren ausgelassen worden, weil sie ihnen anstößig gewesen sei; vgl. 61-4 3521f. Dagegen behauptet Ed. Meyer, Israeliten 275 A. 2, das Stück sei nicht etwa das Bruchstück einer einst ausführlicheren Kultsage, sondern von Anfang an nichts als eine kurze Notiz gewesen, deren Zweck es sei, die Etymologie von »Mahanaim« zu geben. Für die Richtigkeit dieser Erklärung sprechen die Analogien 33 17. 18-20 Ex 15 22ff. 27 Jos 513-15, vgl. auch die Bethelsage S. 322; das sind lauter kurze »Notizen«, wie sie an bestimmten Orten zur Erklärung des Namens oder irgend einer Eigentümlichkeit des Ortes erzählt wurden: auch in Deutschland gibt es viel derartige ganz kurze Lokalsagen vgl. die Einleitung § 3, 22. - So erzählte man sich auch in Mahanaim, um den Namen zu erklären, daß Jaqob daselbst ein »Lager« der Gottesengel gesehen habe. Daß Gottesengel auf einen Menschen oder Heros treffen, muß also damals ein Sagenmotiv gewesen sein, das aus anderen Überlieferungen bekannt war. - Was mag dies Motiv bedeutet haben? »Engel Gottes«, d. h. ursprünglich göttliche oder dämonische Wesen (vgl. oben S. 55 f. 318), treten darin auf als ein (unendlich zahlreiches I Chr 1222) göttliches Heer: solcher Glaube an Götter- und Geisterheere ist weitverbreitet - die Vorstellung eines himmlischen Heeres, das am nächtlichen Himmel einherstürmt, ist wohl keinem unserer europäischen Völker fremd«, Usener, Götternamen 42, vgl. in Deutschland das »wilde Heer« --, auch in Israel sicherlich uralt und spielt auch in der Jahvereligion eine gewisse Rolle (Jdc 520 Jos 514, das »Heer des Himmels«, das »Heer Jahves«, מיה צבמיה u. a.) vgl. Westphal, Jahwes Wohnstätten 234 ff. Bei dieser Vorstellung mag mancherlei zusammengeflossen sein: man hat das Sternenheer als das »Heer des Himmels« aufgefaßt; aber auch meteorologische Erscheinungen wie Sturm, Regen, Gewitter und die Erscheinungen des Vulkans mag man von einem solchen »wütenden Heer« abgeleitet haben: Jahve, der im Feuer des Sinai erscheint, wird von allen »Heiligen« begleitet Dtn 333; hier, wo das göttliche Heer auf Erden erscheint, liegt der Gedanke an das Sternenheer fern. - Solche Geisterheere - so ist hier die Voraussetzung - schweifen von einem »Lager« aus durch das Land. Dem sterblichen Auge sind sie natürlich für gewöhnlich unsichtbar. Aber es kann geschehen, daß sie zufällig — zuf zufällig antreffen 2811 Ex 234 I Sam 105 - auf einen Menschen stoßen. Als aber Jagob sie gewahrt, schließt er, daß auch ihr Lager nicht weit sein könne. Zu vergleichen sind die deutschen Sagen von einer Erscheinung des »wilden Heeres«, Grimm, Deutsche Mythologie 4 768 ff. Daß die »Engel« noch irgend etwas gesagt oder getan hätten, ist nicht anzunehmen: es genügt, daß Jagob sie gesehen hat; ähnlich bei dem »wilden Heer«, das sich in den deutschen Überlieferungen meistens auch nur (von einem Wanderer) sehen oder hören läßt. Die gewöhnliche Erklärung, die Engeloffenbarung solle Jagob der schützenden Nähe Gottes versichern vgl. II Reg 617, ist durch den Text nicht ausgesprochen; solche ganz unvermittelt auftretenden Stücke dürfen jedenfalls ihrem ursprünglichen Sinne nach nicht aus dem Zusammenhange, in dem sie gegenwärtig stehen, gedeutet werden. Doch mag schon E das Stück so ausgelegt haben. - Mahanaim (kein Dual § 88c), einer der Hauptorte des Ostjordanlandes, Residenz des Išba'al II Sam 28. 12. 29, Davids Sitz beim Aufstand Absaloms II Sam 1721ff., Hauptstadt eines Kreises Salomos I Reg 414; die Stadt lag nach der Jaqobgeschichte nördl. vom Jabboq, nicht allzuweit vom Jordan 11 vgl. auch II Sam 229, südl. oder südwestl. von Mispa und Gilead, Penu'el gegenüber; die Gleichsetzung mit Mahne, einem Ruinenorte am Wâdi el-Himâr, ist danach unmöglich.

## Der zweite Teil der Jaqob-Esau-Geschichte 324-22 331-16

unterscheidet sich vom ersten Teile dieser Sage 2521-34 27 bedeutend. Während im ersten Teil ein ursprünglicher, allerdings von uns schwer zu fassender Sinn der Begebenheiten mehrfach hervortritt, ist hier davon sehr wenig zu erkennen; nur der allgemeine Aufriß des zweiten Teils, wonach Jagob seinem Bruder zwar an äußerer Gewalt unterlegen ist, aber ihn an Klugheit bei weitem übertrifft, so daß er ihm gegenüber im Vorteil bleibt, stimmt mit dem ersten Teile überein und wird aus der Grundbedeutung der Gestalten zu verstehen sein. Während ferner die Sagen des ersten Teils kaum lokalisiert sind, haftet der zweite Teil an bestimmten Orten, an Mahanaim und Ponu'el; aber die Beziehung auf diese Orte, so große Bedeutung sie auch für die Erzähler hat (vgl. unten), paßt doch jedenfalls auf die Völker Edom und Israel, die Esau und Jagob gleichgesetzt werden, recht wenig: das Gebiet des historischen Edom ist von Mahanaim und Penu'el weit entfernt. Wie diese Schwierigkeit zu heben ist, ist wohl kaum zu sagen; wenn »Esau« wirklich im Lande des späteren Edom heimisch ist, so wäre die Sage erst nachträglich in Mahanaim lokalisiert worden; ist aber die Sage eigentlich in Mahanaim zu Hause, so sollte man schließen, daß Esau ursprünglich nicht in Edom, sondern bei weitem nördlicher gewohnt habe. Die gegenwärtige Sage hilft sich, indem sie erzählt. daß Esau von seinem Wohnsitz im Süden bis Penu'el Jaqob entgegengezogen sei; aber das ist nur ein Notbehelf, denn so weit zieht man einem Heimkommenden schwerlich entgegen. Ed. Meyer, Israeliten 387 A. 1 denkt an die einstige Macht Edoms weit nach Norden hinauf; aber bis zum Jabbog hin?

Die Erzählung ist novellistisch ausgeführt. Jagob kommt jetzt in dringende Gefahr: sein Bruder, der einst von ihm so betrogen worden war, und der ihm damals den Tod geschworen hatte, stößt jetzt auf ihn; an Widerstand ist nicht zu denken, denn Esau führt vierhundert Mann mit sich; ebensowenig an Flucht, denn die Herden sind schwerfällig; wie wird es dem vielgewandten Jagob gelingen, sich aus dieser Not zu ziehen? Die Erzähler gewinnen die Antwort auf diese Frage aus den Namen der Stätten, an denen dies Zusammentreffen geschehen ist. Mahanaim wird von ihnen als » Doppellager« (Dual) oder »mehrere Lager« (Plur.) gedeutet. So erzählt man, Jaqob habe seine Herden und seine Leute in zwei Lager geteilt: wenn Esau das eine schlägt, kann das andere entfliehen 32sf. - Eine zweite Variation desselben Themas ist, Jaqob habe seine Familie in drei Teile geteilt: voran die Mägde mit ihren Kindern, dann Lea samt ihren Kindern, schließlich Rahel mit Joseph: wenn Esau über sie herfällt, so wird er die Mägde samt ihren, von Jaqob weniger geliebten Kindern treffen, vielleicht auch noch Lea und ihre Kinder einholen, wenn nur Rahel und Joseph sich retten können 331f. Obwohl in der gegenwärtigen Rezension das Wort Lagere in diesem Zusammenhang nicht vorkommt, so ist doch diese Teilung der ersten so ähnlich, daß man beide für Varianten halten darf. - Eine dritte Variation 32 14b-22 erzählt von einer anderen Teilung: danach schickt Jaqob einen Teil der Herde als »Geschenk« voraus; er selbst blieb im »Lager« zurück: dieser Zug enthält ein Wortspiel zwischen מְּתֵּכֶּה »Lager« 3222 und מְנָהֶה »Geschenk« 3214. 19. 21. 22 3310. Wenn es nun aber weiter heißt, daß auch dies »Geschenk«, um mehr in die Augen zu fallen, noch in fünf Teile geteilt worden sei, so wird auch hier die Deutung von Mahanaim als

»mehrerer Lager« nachklingen. - Zugleich wirkt, wenn auch weniger stark, der Name Penu'el ein: wie eines Gottes Antlitz פֵּיֵב אֱבֹּהִים, so versichert Jaqob schmeichelnd, hat er Esaus Antlitz gesehen 33 10; auch die Worte פַרָּר אַרְבֶּר in 3221 spielen wohl an Penu'el« an. - Auffällig ist ferner, wie häufig in dem ganzen Stück das Wort - vorkommt 3211. 17. 22. 23. 24 bis. 32 33 3. 14, also im ganzen neun Mal, und zwar nicht nur in Zusammenhängen wie 32 11. 23. 24, wo es gerade nötig war; die Erzähler spielen mit diesem Worte, weil es sich im Verlauf der Handlung um den Übergang -= über eine Furt -= 222 32 אַבֶּר עֵל־בָּנֶץ Mehrfach kommt die Verbindung אָבֶר לָנֵנֶץ 32 זַר 33 s. 14 und בַּרָּ עֵלֹרַבָּנָן 32 עַרָּ לָנֵנֶץ אַרְ לָנֵנֶץ (woran בכר אח-שנהאל 3232 anklingt); auch dies wird nicht Zufall, sondern aus einem Worte wie מַעבר־בָּנוּאֵל geschöpft sein. Die Erzähler haben aus diesem oder einem ähnlichen Namen den Zug gewonnen, daß an der »Furt zn Penu'el« jemand oder etwas vorausgegangen sei. Wer vorausgegangen ist und wem, darüber mancherlei Kombinationen: das »Geschenk« zog Jaqobs Lager voraus 3217. 22: Jaqob selber ging seinen Frauen voraus 333; Esau zog schließlich - dahin wußte es Jaqobs Schlauheit zu bringen dem Jaqob voraus 33.14; ebenso ist wohl auch der Zug entstanden, daß Jaqob an Esau Boten sendet: sie gingen ihm voraus 324ff., und daß Jagob beim Übersetzen als letzter zurückbleibt 3225: das Lager ging ihm voraus; in den beiden letzten Fällen wird aber das Wort יבר לפני nicht gebraucht. - Demnach ist ein sehr großer Teil der ganzen Sage durch phantasievolle Ausdeutung der Namen gewonnen. Solche etymologische Deutungen sind auch in anderen alten Sagen sehr häufig, werden aber sonst nur für Nebenzüge verwandt vgl. die Einleitung § 2, 8. Das Überwiegen der Etymologie in diesem Stücke bedeutet also, daß diese Erzählung keine uralte Tradition, sondern auf Grund weniger gegebener Daten von den Erzählern ausgesponnen worden ist. Daß die ganze Geschichte daher blasser geworden ist, als es die alten wurzelechten Sagen zu sein pflegen, ist nicht verwunderlich.

Der innere Aufbau der Erzählung ist durch die Orte gegeben: Mahanaim und Penu'el liegen einander gegenüber zu beiden Seiten des Jabboq, dazwischen die Furt. Zu Mahanaim hat Jaqob die Vorbereitungen getroffen, Esau zu empfangen; zu Penu'el

ist er auf ihn gestoßen; dazwischen liegt der Übergang über die Furt.

## 50. Jaqobs Vorbereitungen, Esau zu empfangen 324-22 JE.

32 4 Jaqob aber sandte Boten voraus zu seinem Bruder Esau ins Land

Jaqobs Vorbereitungen, Esau zu empfangen 324-22 JE. Quellenkritik. Das Stück zerfällt in zwei Teile: I. Jaqob erfährt durch Boten, Esau ziehe heran; in der Angst teilt er das Lager in zwei Teile und betet zu Jahve um Rettung; in der Nacht bleibt er daselbst 4-14a. II. Jaqob sendet ein Geschenk von mehreren Herden voraus; in der Nacht bleibt er im Lager 14b-22. Der erste Abschnitt kommt in 14a an demselben Punkte an, den der zweite erst in 22 erreicht; auch sachlich bilden beide Teile Parallelen: beide Male handelt es sich um ein Teilen der Herden, das in der Angst vor Esau geschieht; das zweite Stück (vgl. המובה 22) weiß nichts von der Zweiteilung von 8. 9. Also ist 4-14a || 14b-22. - 4-14a stammt aus J; Beweis: ההוה 10, »Gott meines Vaters Abraham« 10 wie 2813, הַּנְּבֶּע הַן בְּעֵינֵי 6, פַּבָּא הַן בְּעֵינֵי 6, die Aufzählung 6 wie 3043; 10. 13a blicken auf 313 (J) zurück, 13b auf 2814 (Jr). Demnach gehört 14b-22 zu E. - Das Gebet Jaqobs 10-13 unterscheidet sich im Ton stark von seiner Umgebung: 1. während die Geschichte sonst ganz profan ist und nur Jaqobs Klugheit verherrlicht, dringt hier plötzlich tiefe religiöse Empfindung ein: der aalglatte Jaqob fühlt sich unwürdig all der Gnade Gottes! Um zu empfinden, wie »modern« dies Gebet ist, vergleiche man es mit der uralten Penu'elgeschichte: es sind zwei verschiedene Welten. die hier im Rahmen eines Kap. zusammengekommen sind. - 2. Das Gebet deutet auch die Teilung in die »zwei Lager« etwas andere als das Vorhergehende 8. 9; während die TeiSe'ir [ins Gefilde Edom] <sup>5</sup>und trug ihnen auf: so sollt ihr meinem Herrn Esau sagen: dein Knecht Jaqob läßt dir sagen: ich bin bisher bei Laban zu Gaste gewesen und habe dort bis jetzt verweilt; <sup>6</sup>ich habe Rinder, Esel 'und' Schafe, Knechte und Mägde erworben, und wollte nun Boten senden, das meinem Herrn mitzuteilen, damit ich Gnade vor deinen Augen fände. — <sup>7</sup>Die Boten kehrten zu Jaqob zurück und sprachen: wir sind zu deinem Bruder Esau gekommen; aber er zieht dir schon mit vierhundert Mann entgegen. <sup>8</sup>Da fürchtete sich Jaqob sehr, und es ward ihm bange. So teilte er die Leute, die bei ihm waren, und die Schafe, Rinder und Kameele in zwei Lager. <sup>9</sup>Denn er dachte: wenn Esau das eine Lager trifft und es überfällt, so kann doch das andere Lager entrinnen. — <sup>10</sup>Und Jaqob sprach: Gott meines Vaters Abraham, Gott meines Vaters Isaaq, Jahve, der zu mir gesagt hat: kehre zurück in dein Heimatland und zu deiner Verwandtschaft,

lung bisher den Zweck gehabt hat, eine wenigstens teilweise Flucht vor Esau zu ermöglichen, werden die Lager hier verwandt, die Größe der göttlichen Gnade, die Jaqob so reich gemacht hat, vor Augen zu stellen. — 3. Auch die Erwähnung des Jordan 11 ist auffällig; die alte Sage redet hier vom Überschreiten des Jabboq (Kautzsch-Socin<sup>2</sup> A. 155). — Daß das Gebet sekundär ist, zeigt auch, daß es Anspielungen an Jahveworte aus früheren Geschichten 10. 18 enthält, und zwar an solche Worte, die an ihrem Orte selber sekundär sind vgl. zu 2814 313 (2217 1610). — Das Stück benutzt Motive und Ausdrücke von 4—9 (die »beiden Lager« 11 wie 8; אבן 12 wie 8; יוֹם אַר 12 wie 9) und gehört auch sonst dem Sprachgebrauch nach zu J, stammt also von »Jr«.

I 4-14a Die Aussendung der Boten, die Teilung des Lagers, das Gebet J. -4-7 Die Aussendung der Boten, durch die Jaqob sich anmelden läßt, soll Esau seine Ehrerbietung bezeugen. Jaqob bemüht sich, so demütig wie möglich vor Esau aufzutreten (daher die höflichen Ausdrücke »mein Herr« 5. 19 33 8. 13. 14 bis. 15, »dein Knecht« 5. 19. 21 335, »Gnade finden vor deinen Augen« 6 338. 10. 15), in der Hoffnung, sein Bruder werde sich durch die vielen Komplimente und die von Ehrerbietung triefenden Reden gewinnen lassen. Alles dies, besonders die siebenmalige Verbeugung 33s, geht weit über die Höflichkeit hinaus, die etwa der jüngere Bruder dem älteren schuldig ist (gegen Frankenberg GGA 1901 S. 701 f.); der Schlüssel zu allem ist 32 21, wo der Erzähler ausdrücklich sagt, daß Jaqob ein böses Gewissen hat und deshalb Esau zu begütigen strebt. Diese Art, in der Not sich durch Demut zu helfen, entspricht sicherlich der Volksart der Erzähler und Hörer, denen Jagobs große Kunst im Schmeicheln offenbar, nur Vergnügen gemacht hat. — 4 שַּׁרֵה שֵּׁעִיר ist Glosse zu אָרָצָה שֵּׁעִיר; אַרָצָה wdas weit und offen daliegende Gebiet« vgl. Ed. Meyer, Israeliten 329. - 5 אָהַר synkopiert für אַאַהַר § 64h. — 6 שוֹר נַחְמוֹר kollektiv gebraucht wie שֶּבֶּר וְשִׁפֶּחָה § 123b; שוֹר נַחְמוֹר ein volkstümlicher Reim: dieselbe Zusammenstellung Jes 13. - Sam LXX Vulg Peš יְבֹּאֹן, Kittel, Kautzsch 3. - - \$ 49e. - 7 Die Meinung ist, daß Esau, ehe Jagobs Boten zu ihm gelangen, bereits von Jaqobs Herannahen vernommen und sich sofort, um ihn einzuholen, aufgemacht hat, gegen Sievers II 329. Seine Absicht bleibt mit Willen im Dunkeln, um Spannung zu bewirken. Nur das wird gesagt, daß er es sehr eilig hat und eine große Zahl Menschen mit sich führt; wir sollen ängstlich mit Jaqob fragen: zu welchem Zwecke? ist er noch immer zornig? wird er Jaqob und seine Familie totschlagen und seine Herden rauben? oder ist er gekommen, den heimkehrenden Bruder freundlich zu begrüßen und ihn nach Hause zu geleiten? - Wie Esau zu den 400 Mann kommt, begründet die Erzählung nicht. — 8. 9 Die Teilung des Lagers. — 8 שִׁיִּי מַחַילית ist eine Etymologie von מהגים, die der Kundige verstehen wird, gegen Eerdmans I 60. — 9 סאַכּיס das Fem. ist hier unmöglich; Sam אָהַאָּה, Ball, Kittel. — 10-13 Jaqobs Gebet beginnt mit der »Anrufung« (vgl. zu 426) 10, der Namennennung des Gottes, die durch so will ich dir Gutes tun: <sup>11</sup> ich bin zu gering aller Barmherzigkeit und aller Treue, die du deinem Knechte getan hast; denn mit meinem Stabe allein überschritt ich den Jordan hier, und nun gebiete ich über zwei Heere! <sup>12</sup> Ach. rette mich vor meinem Bruder Esau; denn ich fürchte mich vor ihm, daß er komme und uns überfalle, die Mütter samt ihren Kindern! <sup>13</sup> Du hast mir doch zugesagt: ich will dir Gutes tun, und deinen Samen viel machen wie den Sand am Meere, den man nicht zählen kann vor Menge. — <sup>14</sup> Und er blieb jene Nacht dort.

Dann nahm er von seinem Besitz ein Geschenk für seinen Bruder Esau; <sup>15</sup>zweihundert Ziegen und zwanzig Böcke, zweihundert Schafe und zwanzig Widder, <sup>16</sup>dreißig säugende Kameele mit ihren Füllen, vierzig Kühe und zehn Stiere, zwanzig Eselinnen und zehn Eselfüllen, <sup>17</sup>und er übergab sie seinen Knechten, jede Herde besonders, und sprach zu seinen Knechten: gehet ihr vor

eine Näherbestimmung (vgl. zu 24 יבי אום), hier im Part. (בַּאָבֶר) erweitert ist. Hebräische Gebete sind naiver als die unsrigen; so enthält die hinzugefügte Näherbestimmung einen starken Appell an Gott: er hat ja selber die Heimkehr befohlen und Verheißungen daran geknüpft; dadurch ist Jaqob in so große Not gekommen; kann ihn Gott jetzt fallen lassen? Auf die Anrufung folgt, noch ehe die Bitte kommt, eine Danksagung 11 vgl. »Ausgewählte Psalmen« 2006: das entspricht der Ehrfurcht, die man vor Gott empfindet: ehe man es wagt, ihm mit Bitten zu kommen, hat man ihn zu preisen und ihm zu danken, und diese Danksagung enthält zugleich einen Trost: der Gott, der so oft geholfen hat, wird seinen Frommen auch diesmal nicht verlassen. Erst dann kommt das eigentliche Hauptstück, die Bitte 12. Hinzugefügt ist noch ein Motiv, durch das sich Gott - wie man wünscht - bestimmen lassen möge 13. In dieser ganzen Anlage ist Jagobs Gebet das Muster eines Gebetes, besonders der prosaischen Gebete vgl. Jes 3716ff. Jer 32 16ff. I Reg 823 ff. Dan 94ff. I Mak 430ff. III Mak 2. 6 Tob 32ff. 11ff. Or. Man. Or. Asarj., Ps 9. 16. 41. 44 u. a. — 11 Das Dankgebet Jaqobs ist der klassische Ausdruck der menschlichen Demut, die sich der göttlichen Wohltaten unwürdig findet. Freudig vergleicht Jaqob mit seiner Armut beim Auszuge den Reichtum bei seiner Wiederkehr; ein natürlicher Zug: wenn man an denselben Ort zurückkehrt, liegt es nahe, den damaligen und den gegenwärtigen Zustand zu vergleichen; umgekehrt bei No"omi, die reich ausgezogen ist und arm heimkehrt Ruth 121. Der Gedanke an die Sünde, den man aus dem »Zusammenhange« der Jaqobsage hier einzutragen pflegt, liegt gänzlich fern, Driver. - Der Verf. dieses Gebetes hat die Jordanfurt im Auge, die nicht weit von Maḥanaim und Penu'el liegt: man denkt gewöhnlich an die von ed-Dâmije. — 12 אַב צַל־בָּיָב Hos 1014 volkstümliche Redensart. - Hinter 14a scheint in J die Notiz gestanden zu haben. daß von dieser Teilung des Lagers der Ort seinen Namen »Mahanaim« hat; daher das == (Dillmann).

II 14b—22 Jaqob sendet mehrere Herden als Geschenk voraus E. Es ist Sitte, beim Zusammentressen mit einem Höhergestellten, den man ehren will 4311 I Sam 1718 II Reg 515 89, ein Geschenk zn geben, besonders, wenn man Grund hat, sich vor ihm zu fürchten I Sam 2527 Gen 4311. — Voraussetzung der Szene ist, daß Esau von dem Herannahen Jaqobs gehört hat und ihm entgegen zieht: dies ebenso wie bei J und darum hier ausgelassen. — 14b יַבְּיִבְּיִבְּ von dem, was in seiner Hand d.h. mit ihm 354 gekommen war (Dillmann). — 15. 16 Die Ausführlichkeit, mit der die Herden geschildert werden — eine ähnliche Aufzählung Job 13 —, ist charakteristisch für den Stil dieser Sage; wir sollen diese Aufzählung sachkundig anhören und denken: ein kluger Mann dieser Jaqob, der so außerordentlich größe Geschenke macht: sicherlich wird Esau dem nicht widerstehen können! — 16 בַּבְיִבְיִבְּ § 28b, בַּבְיִבְּ Kittel. — 17 Daß die Herden getrennt, in verschiedenen Lagern (בּבְיִבְּ בְּבֶּ בְּבֶּ \$ 123d), ziehen sollen, ist dem Namen »Maḥanaim« entnommen; der Erzähler weiß dies aber aufs beste zu motivieren: so sehen

mir her uud lasset Raum zwischen den einzelnen Herden. <sup>18</sup>Und dem ersten trug er auf: wenn dich mein Bruder Esau trifft und dich fragt: wem gehörst du? wohin willst du? und wem gehört das Vieh, das du treibst? <sup>19</sup>so sprich: das gehört deinem Knechte Jaqob; es ist ein Geschenk, das er meinem Herrn Esau sendet; er selber kommt gleich hinter uns her. <sup>20</sup>So trug er auch dem zweiten und dritten auf und allen, welche die Herden trieben: so sollt ihr Esau sagen, wenn ihr ihm begegnet, <sup>21</sup>und sprecht: dein Knecht Jaqob kommt gleich hinter uns her. Er dachte nämlich: ich will ihn mit dem Geschenke, das vor mir herzieht, versöhnen; erst dann will ich ihm selber unter die Augen treten, vielleicht nimmt er mich freundlich an. — <sup>22</sup>So zog das Geschenk ihm voraus; er selbst aber blieb jene Nacht im Lager.

sie nach Mehr aus. — 18 So fragt man in der Wüste jeden, dem man begegnet, vgl. zu 168. — 19 Köstlich ist Jaqobs Anweisung: die Herdenführer sollen an Esau bestellen, Jaqob selber komme shinter ihnen«. So wird Esau, wenn die folgende Herde kommt, erwarten, jetzt Jaqob vor sich zu haben; dann aber kommt — welche Überraschung! — nicht Jaqob, sondern ein neues Geschenk. Dies als der Hauptpunkt der ganzen Instruktion wird 21 wiederholt. Eine höchst raffinierte Art, ein Geschenk darzubringen! — 18 אַנְיִצְּבֶּיֵי vgl. § 60b und Spurrell. — 20 בְּצִבְּיִבֶּי für בַּצְבָּיִבְּי § 74h. — Vers 21, der wohl ein Wortspiel auf »Penu'el« enthält (vgl. oben), steht hier nicht überflüssig und kann nicht zu J gehören, bei dem Jaqob an dieser Stelle noch nicht an ein Geschenk denkt vgl. zu 338—11 (gegen Dillmann). — בַּקב Sam LXX Targ-Onk, Targ-Jon Ball, Sievers II 330. — »Das Antiitz zudecken« — versöhnen, Stade, Bibl. Theol. 167.

#### 51. Jaqobs Ringkampf mit der Gottheit 32 23-33 JE.

Jaqobs Ringkampf mit der Gottheit 3223-33 JE. Quellenscheidung: Der Übergang über den Fluß wird doppelt berichtet: 23 | 24 vgl. מַנַּקַם 23 | בּיַּבָּקַם 24; 28 wegen कार्ड und »Jabboq«, woran J 25b. 26b anspielt, zu J, 24 zu E, vgl. Dillmann. Daß Jagob selbst mit über den Fluß geht, sagt J 23 ausdrücklich, aber nicht E 24, weshalb 25a yer blieb allein zurück« zu E zu rechnen ist, Dillmann. Erst am Ende der Penu'elgeschichte 32a geht Jaqob nach E hinüber. — 25-32 gehören nach den meisten zu J, nach Dillmann zu E; Holzinger findet richtig Anzeichen für beide. Doppelrezension tritt in vielen Momenten hervor: nach 26a verrenkt sich die Hüfte Jagobs durch einen Schlag, nach 26b dagegen zufällig beim Ringen; die Namennennung Israel ist schon eine Art Segen 28f., stößt sich also mit den Worten ser segnete ihn daselbst« 30; auch das Ergebnis des Kampfes wird verschieden beurteilt: nach 29 hat Jaqob gesiegt, nach 31 ist er nur soeben mit dem Leben davongekommen. Ferner scheinen Varianten zu sein daß in 25 der Erzähler, in 27 der Gott berichtet, daß die Morgenröte angebrochen sei; auch das werden zwei Variationen desselben Motivs sein, daß 28 Gott den Jaqob nach seinem Namen fragt, dagegen so Jagob den Gott. - Die Verteilung auf die Quellen kann nicht vom Gebrauch der Gottesnamen ausgehen, da מאלהים 29 appellativischen Sinn hat und in 31 der Name Jahves mit Willen vermieden wird; ebensowenig von dem Namen »Israel«, den J zwar von 3521 an regelmäßig gebraucht, den aber auch E 3320 kennt. Am besten setzt man bei der Umnennung Jaqobs 28. 29 ein, wonach Jaqob die Gottheit ȟberwunden« hat. Überwunden, wodurch? Dadurch, daß er den Gott beim Ringen schlug 26a (vgl. die Erklärung) und so lange festhielt, bis er ihn, eben durch diese Umnennung, segnen mußte 27. So gewinnen wir in 26a. 27. 28. 29 einen wohlgefügten Zusammenhang: zuerst schien Jagob nicht Sieger zu werden (בֹא כַבֹּל 26a), dann ist er es doch geworden (בירבל 29). Diese Rezension gehört aber wegen der auffallenden Parallele 29 | 308

<sup>23</sup>Noch in jener Nacht stand er auf, nahm seine beiden Frauen, seine Mägde und seine elf Kinder; und er überschritt die Furt des Jabboq: <sup>24</sup>so nahm er sie und brachte sie über den Fluß, und brachte 'alles', was ihm gehörte, hinüber. <sup>25</sup>Jaqob selbst blieb zurück. — Da rang jemand mit ihm, bis die

zu E. Ihr Anfang ist (vgl. oben) 24. 25a, ihr Schluß, sehr effektvoll nach den pathetischen Worten 29, ist 82a. Die Rezension ist fast vollständig erhalten; es fehlt nur der Überfall durch einen Unbekannten am Anfang, verdrängt durch 25b. - Das Überbleibende (außer 33, worüber die Erklärung) gehört zu J: 25a. 26b. 30. 31. 32b; auch diese Rezension bildet eine Einheit vgl. die Erklärung; sie ist sehr knapp erzählt, aber es scheint nichts von Bedeutung zu fehlen. Beide Rezensionen sind sehr ähnlich: Ort, Zeit, wesentlicher Verlauf der Geschichte und die ganze, eigentümliche nächtliche Stimmung ist beiden gleich; dazu eine Reihe von Einzelzügen: so enthalten beide eine Frage nach dem Namen, beide schließen mit einer Namennennung; auch Ausdrücke stimmen überein: עלה הַפּתר 25. 27, הרבקה 26a. b. 33. Die Rezensionen sind also nahe verwandt. — Holzinger schreibt 27-29 J, 80-32 E zu, erkennt also dieselben Zusammenhänge, verteilt sie aber anders auf die Quellen; ebenso Luther ZAW XXI 66, der 25. 26a. 27-29 zu J, 25a. 26a. 27 zu J's Quelle rechnet. In diesem Kommentar 1. 2. Aufl. ist 26a. 27. 30. 31. 35 für E, 25b. 26b. 28. 29. 32 für J angesetzt worden, wobei aber 28. 29 nicht gut mit 26b und 27 nicht gut mit 30 zusammenhängt. Ed. Meyer, Israeliten 57f. rechnet, im weşentlichen wie Luther, zu J 25. 26a. 27. 30. 32aa, das übrige zu E; aber die beiden Reden Jaqobs 27b. 30 können nicht wohl neben einander stehen; ferner widersprechen sich 29 (Jaqob Sieger) und 31 (Jaqob nur glücklich entronnen); umgekehrt können 25b. 26b (»Ringen«) nicht von einander getrennt werden. Procksch zählt zu E 24a. 25a. 26a. 27b. 28. 29. 32. 38; vortrefflich; doch kann 27a nicht von 27b geschieden werden. Die vielen Versuche zeigen die Schwierigkeit der Aufgabe.

28 בּבְּיְבֶּה הוא 19 19 אַ 19 אַ 19 אַ 19 אַ 14. 22. — Jabboq, seit alters dem heutigen Wâdi Zerkâ gleichgesetzt, Smend ZAW XXII 137 ff., einem stellenweise ziemlich reißenden Flusse in tiefer Schlucht (كبيء 24). Ein Übergang über einen Fluß bei Nacht ist für Herden nicht ohne Schwierigkeit. Beide Quellen erzählen von diesem Übergang, ohne aber eine ausdrückliche Motivierung hinzuzufügen; als Grund ist wohl zu denken, daß sich Jagob bei dieser schwierigen Passage nicht von Esau überraschen lassen will. - 24 לאַדָּרֶל־אַנֶּר Sam LXX Peš Vulg Ball, Kittel, Kautzsch s. - 25 Jagob bleibt als Letzter hinter dem Zuge zurück, wie es die Pflicht des Herrn ist; gedacht ist wohl (vgl. oben), daß er sich noch auf der nördlichen Seite des Flusses befindet. Hier ist er ganz allein, von jeder Hülfe fern, nur auf seine Kraft augewiesen. Weniger gut erzählt J, daß Jaqob den Fluß schon überschritten habe 23. — Dort wird er überfallen von einem unbekannten Wesen (J = vgl. zu 182); auch E breitet den Schleier des Geheimnisses darüber, wer es eigentlich gewesen sei. Der Hörer mag ahnen, daß es die Gottheit ist; Jaqob aber weiß es zunächst noch nicht: er erkennt im nächtlichen Dunkel nur, daß er einen starken, furchtbaren Gegner vor sich hat; daß es die Gottheit ist, erfährt er erst im weiteren Verlauf der Geschichte, bei E durch die Bitte 27 und das Eingeständnis 29, bei J durch die Verweigerung der Namennennung 30. - Dies Wesen »ringt« mit Jaqob J; auch E setzt Ähnliches voraus. Welcher Art ist dieser Kampf? Nach der bekannten Umdeutung, die an einem eigentlichen Ringen des Gottes mit Jaqob Anstoß nimmt, ist es ein Gebetskampf; aber beim Gebetskampf verrenkt man sich nicht die Hüfte. Alle die »geistigen Wahrheiten«, die noch Dillmann und Driver hier finden, vom Ringen Jaqobs um Gottes Gnade, in Angst über die Sünde an Esau, als dem Schlusse seiner Läuterungen, haben im Text keinen Anbalt. - Eine lehrreiche Parallele ist Ex 424-26, wo Jahve Mose überfällt, um ihn zu töten. Dies ist auch hier der Zweck des Gottes. Daß die Gottheit sonst überall auf Jaqobs Seite steht, beweist nicht gegen diese Auffassung, sondern zeigt nur, daß diese Sage in der Jaqoberzählung völlig einzigartig ist;

Morgenröte heraufzog. <sup>26</sup>Und als er sah, daß er ihn nicht bezwingen könne, schlug er ihn auf die Hüftpfanne. Jaqob aber verrenkte sich die Hüftpfanne, als er mit ihm rang. <sup>27</sup>Da sprach er: laß mich los; die Morgenröte ist schon heraufgezogen. Er aber sprach: ich lasse dich nicht, du segnest mich denn.

ebenso sticht die Erzählung Ex 424-26 von ihrer Umgebung ab. Weiter hierüber zu 28. - Die Gottheit erscheint bei Nacht, grauenvoll, geheimnisvoll vgl. zu 1914ff. - pagg das Wort nur hier und 26; Anspielung und ursprünglich wohl Erklärungsversuch des Namens pag. - Alle diese Züge, daß die Gottheit einen Menschen überfällt, bei Nacht, unerkannt, und mit ihm kämpft, atmen denselben Geist und beweisen sehr hohes Altertum der Erzählung. Ferner, daß hier nicht mit Waffen, sondern durch Ringen, Leib gegen Leib, gekämpft wird, führt in uralte Vorzeit; so kämpft man in ältesten Mythen: z. B. Herakles gegen Antaios, Herakles und Simson gegen den Löwen. Auch daß Gott und Menschen hier mit einander, zunächst ohne Entscheidung, also etwa mit gleicher Kraft gegen einander kämpfen, ja, daß der Mensch den Gott schließlich besiegt 29, ist ein Zeichen ältester Zeit: damals ist Gott und Mensch noch nicht soweit von einander unterschieden, wie es sich die klassische Zeit Israels vorstellt, und Jagob wird als besonders kraftvoll, ja vielleicht als Gigant gedacht 29 10 31 46ff. - 26a E. Das Fehlen der Explicita und der Wechsel der Subjekte ist echt hebräisch, bereitet aber unserer Exegese Schwierigkeiten. Wer hat den andern auf die Hüfte geschlagen? Spätere Auffassung, niedergelegt in 33b, meint, der Gott habe den Menschen geschlagen: dies schien der späteren Zeit das allein Würdige zu sein. Aber der Zusammenhang wird bei weitem straffer, wenn wir mit W. Max Müller, Asien u. Europa 163 A. 1, 'Luther, ZAW XXI 66, Ed. Meyer, Israeliten 57 u. a. das Umgekehrte annehmen: als Jaqob sieht, daß er an Körperkraft dem andern nicht gewachsen ist, wendet er — was zu seinem sonstigen Charakter vortrefflich paßt - einen Ringerkniff an (ähnlich wie Odysseus Il. XXIII 725 ff.) und schlägt den Gegner auf die Hüftpfanne d. h. die Gelenkhöhle des Schenkelknochens. So, schwer verletzt und zu weiterer Gegenwehr unfähig geworden, verlegt sich der Gott aufs Bitten 27: laß mich los! Alles dies höchst altertümlich. Noch stärker bei Hos 125a: er kämpfte mit dem Engel und übermochte ihn (5571); der weinte und bat um Gnade. (Subjekt zum 2. Gliede ist der Engel, der Besiegte hat um Gnade zu bitten; der Zusammenhang des Verses im Hosea ist sehr dunkel, weshalb der sehr altertümliche Satz aber nicht für Zusatz zu erklären ist.) - Der Grund der Bitte ist: die Morgenröte steht schon am Himmel; das Wort setzt uralte Anschauung voraus: mit Sonnenaufgang muß die Gottheit verschwinden; eine gute Parallele bietet die Bitte Juppiters bei Plautus Amphitr. I 334f. »cur me tenes? tempus est; exire ex urbe, priusquam lucescat, volo«. Das Wort hat den ästhetischen Zweck, die Spannung zu schärfen vgl. zu 1915: der Termin ist im nächsten Augenblick abgelaufen; was soll werden, wenn die Sonne aufgeht? wird die Sonne die Gestalt des Gottes bescheinen dürfen? Den Gott graust vor der Morgenröte, die ihm irgend eine ungenannte und unnennbare Gefahr zu bringen scheint, E. Zurhellen-Pfleiderer, Theol. Arbeiten aus dem rheinischen wissenschaftl. Prediger-Verein N.F. X 43. - Jaqob aber erkennt aus dieser Bitte, daß er einen Gott vor sich hat. Während das Bisherige die Kraft und Geistesgegenwart Jaqobs verherrlicht, dessen Seele in allem Grausen nicht verzagt, preist das Folgende seine Klugheit; Klugheit schändet nach israelitischen Begriffen den Helden nicht. Jaqob merkt jetzt, wer sein Gegner ist, und denkt: die Gottheit halte, wer sie hält; darum verlangt er einen »Segen«. Das Wort: »ich lasse dich nicht, du segnest mich denn«, für jeden christlichen Leser von wundervollem Klange, hat ursprünglich freilich ganz anderen Sinn: »loslassen« ist in der alten Erzählung physisch gemeint, und auch das »segnen« hat hier keinen geistlichen Inhalt. »Segnen« (vgl. zu 924ff.) heißt ein wirkendes Wort sprechen, wie es nur die Gottheit sprechen kann. - אָשִׁשְּׁבֶּוּךְ § 60f. -

<sup>28</sup>Er sprach zu ihm: wie heißt du? Er sprach: Jaqob. <sup>29</sup>Er sprach: du sollst nicht mehr Jaqob heißen, sondern Israel (Gottesstreiter); denn du hast mit Göttern und Menschen gestritten und sie bezwungen. <sup>30</sup>Dann fragte Jaqob und sprach: nenne mir deinen Namen; er sprach: warum fragst du mich nach meinem

28 So von Jagobs starken Fäusten gehalten und das ihm furchtbare Morgenlicht vor Augen, entschließt sich der Gott, den Segen zu sprechen. Dem tapferen Kämpen huldigend, fragt er ihn zunächst nach seinem Namen: sage, wie heißt du? du gewaltiger Mann! Voraussetzung des Wortes ist, daß er Jagob bisher nicht kennt! Demnach steht diese Erzählung mit denjenigen Jaqobgeschichten, die Gotteserscheinungen erzählen, ursprünglich in keinem Zusammenhange. Die Frage, ebenso Ex 42, hat den Zweck, »die Aufmerksamkeit des Angeredeten auf den gegenwärtigen Zustand der betreffenden Sache zu lenken, um so den künftigen Wechsel stark hervorzuheben«, Ehrlich. - Weshalb hat aber der Gott den ihm unbekannten Jagob überfallen? Hier sind wir offenbar in uralter und der genuin-»AT.lichen« weit untergeordneter Religion; da trägt die Gottheit manche grausige Züge, die später auf den Teufel übertragen worden sind vgl. II Sam 241 I Chr 211; so lauert die Gottheit wie ein Raubtier am Wege Hos 137 vgl. auch Jes 814f. und fällt die Vorüberziehenden an. Solche Vorstellungen, aus uralter Vorzeit stammend, sind von der späteren, sittlichen Religion überwunden worden und werden bei den, das Grauenhafte liebenden Propheten nur noch als Bilder fortgeführt. -29 Und nun spricht der Gott den gewünschten »Segen« aus, indem er Jaqobs Namen in Israel ändert. Über Namensänderungen, die nicht etwa nur symbolische Bedeutung haben, sondern zugleich das Geschick des Trägers zu verändern im stande sind, vgl. oben S. 268. – אָרַאֵּל, das ursprünglich nach Analogie von ירהמאל, רבהמאל "El streitet« bedeutet (Ed. Meyer, Israeliten 297), wird hier als »Streiter wider Gott« erklärt, eine ähnliche Volksetymologie Jdc 632: Jerubbaal = "Kämpfer wider Baal". Der Ausdruck == ", nur hier und in der Parallele Hos 124f., ist der Etymologie zu Liebe gewählt. Der Name Israel kommt in der ägyptischen Form »Isir'r« zuerst in der Inschrift Merneptas um 1230 vor, vgl. Ed. Meyer, Israeliten 222 f., H. Ranke bei Gredmann, Altorientalische Texte und Bilder I 195. - ١ Impf. Qal, Pf. 55 § 69r. - Das alte Israel deutet so seinen Namen mit stolzem Hochgefühl als »siegreicher Kämpfer wider Gott und Menschen«, »Unüberwindlich«, »Sieghaft«; denn wen selbst die Gottheit nicht bezwingen konnte, den wird kein Feind bewältigen! Im Zusammenhange der Sage erkennt sich die Gottheit mit dieser Namennennung selber als besiegt an. - Weniger altertümlich erzählt J 26b. 30: Nicht der Gott, sondern Jaqob hat die Verletzung davongetragen: beim Ringen hat er sich die Hüfte ausgesetzt; das war eine schwere und höchst schmerzhafte Verletzung, aber - so ist zu denken - ein immerhin glimpflicher Ausgang für Jagob, der wenigstens sein Leben in dem furchtbaren Kampfe gerettet hat vgl. 31. Jetzt — so dürfen wir uns die Szene etwa ausmalen — lassen sich die Kämpfer los; und Jaqob fragt den starken Ringer, seine Kraft anerkennend, nach dem Namen. Der aber verweigert ihn; woraus Jaqob merkt, daß er einen Gott vor sich hat 31. Daß die Gottheit der Frage nach ihrem Namen ausweicht, hat in Jdc 1317f. eine Parallele und erklärt sich aus dem alten, bei vielen Völkern verbreiteten Glauben, daß die Kenntnis des Namens eine Macht über den Träger, auch den Gott oder Dämon gibt: wer den Namen des Gottes »kennt«, kann ihn fortan »zitieren«, Andree, Ethnographische Parallelen 179ff., Giesebrecht, Gottesname 23. 45. 100, Heitmüller, Im Namen Jesu 162ff., v. d. Leyen, CXIV 11 A. 34, Ed. Meyer. Israeliten 58, Westphal, Jahwes Wohnstätten 192f., Roscher, Ephialtes 42 u. a. Dies Verschweigen des Namens paßt vortrefflich in das Dämmerlicht der Sage. Vorausgesetzt ist dabei, daß der Name nicht »Jahve« war; weshalb dieser Name auch in 31 von J nicht genannt wird. Bei Hos 125 ist die erscheinende Gottheit »der Bote«; unsere Rezensionen lassen die Frage, wer dieser Gott geNamen? Und er segnete ihn daselbst. <sup>31</sup>Jaqob aber nannte jene Stätte Peni'el (Gottes-Angesicht); denn ich habe (einen) Gott von Angesicht zu Angesicht gschaut und kam mit dem Leben davon. <sup>32</sup>Sobald er aber an Penu'el vorüber war, ging die Sonne auf; er hinkte aber auf der Hüfte. [<sup>33</sup>Darum essen die Söhne Israel bis heute den Hüftnerv nicht, der auf der Hüftpfanne liegt, weil er Jaqob auf die Hüftpfanne [auf den Hüftnerv] geschlagen hat.]

wesen sei, im Dunkeln. Daß nach ursprünglicherer Rezension der Gott seinen Namen genannt und Jaqob so die Macht über ihn bekommen hat, ist möglich, aber nicht zu beweisen. - »Er segnete ihn daselbst«. Der Satz ist aus dem Zusammenhang so zu deuten: den Namen will der Gott nicht kundgeben; aber etwas will er für den tapferen Gegner doch tun: so spricht er ein wirkungskräftiges Wort über ihn aus. Man beachte das » das elbst«, vgl. 1613 2117. 23; es ist eine besondere Stätte, eben durch dies Segnen eingeweiht. Der Inhalt des Segens wird in dieser Quelle nicht mitgeteilt: hierin scheint die Sage stark abgeblaßt zu sein. - 31-33 Schlußsätze. 31 J Die Namengebung der Stätte (Dipen auch hier »Kultusstätte«? vgl. zu 126) ist ein sehr häufiger Schluß der Lokalsagen. — בניאל Sam Peš Symm Vulg wie Hebr פניאל. Über den Wechsel von I und ū (ursprünglicher Kasusendungen) § 900. - Der Name auch als Name eines phönizischen Vorgebirges: θεοῦ πρόσωπον Strabo XVI 215f. Man darf wohl annehmen, daß es ursprünglich ein Bergzug war, im Profil einem ungeheuren Antlitz ähnlich, der hier wie dort auf ältester religiöser Stufe als »Gottes Angesicht« gedeutet worden ist (Ed. Meyer, Gesch. d. Altertums I1 247, E. Zurhellen-Pfleiderer, Arbeiten aus dem rheinischen wissenschaftl. Prediger-Verein N. F. X 33 A. 1). - المنافع »Und doch wurde entrissen« § 111e. -Der allgemeine Gedanke, der diesem Satz zu Grunde liegt, ist der in der Antike Israels häufige, daß, wer die Gottheit gesehen hat, sterben muß Jdc 622 1322 Ex 3320 vgl. auch die griechische Sage von Semele; denn so wahrt die Gottheit ihr Geheimnis: sie mag wohl einmal menschlichem Auge gestatten, ihr Angesicht zu sehen, aber sie erlaubt nicht menschlichem Munde, ihr Geheimnis zu offenbaren. Darum erlebt ein besonderes Glück, wer Gottes Angesicht geschaut hat und am Leben bleibt; vgl. Jdc 623 1323 Dtn 3410 Tob 1216f. - Der Zusammenhang mit dem Vorigen ist so: Jagob ist froh, dem Verderben noch soeben entronnen zn sein, zwar hinkend 32b, aber doch lebendig! - 32a ist der Schluß der Erzählung bei E: kaum ist der Segen gesprochen 29 (der Gott verschwunden) und Jagob hat den Fluß bei Ponu'el überschritten, da geht die Sonne auf. Es war also höchste Zeit für den Gott gewesen; sonst hätte ihn die Sonne überrascht; ähnlich 1923. — ישָּׁשֵׁ »sobald als« wie 2730. — 33 Der Hüftnerv ist heilig, weil »er« — auch hier noch wird das Geheimnis gewahrt — Jaqob darauf geschlagen hat. Der Vers spielt an 26a E an, meint aber entgegen dem ursprünglichen Sinne dieses Satzes, daß der Gott Jagob geschlagen habe; daher ist wenigstens die Begründung 33b, vielleicht aber der ganze Vers Zusatz. - הַנְיֵּם ist der »nervus ischiadicus«, der über der Hüftpfanne liegt. Dieser (fast fingerdicke) Nerv wird wegen seiner Größe und weißen-Farbe den alten Israeliten aufgefallen sein und wurde nach unserer Notiz nicht mitgegessen, d. h. beim Schlachten ausgeschnitten und fortgeworfen. Daß man bestimmte Teile des Tieres aus religiöser Scheu nicht ißt, kommt auch sonst vielfach vor, Frazer in den Anthropological Essays, presented to E. B. Tylor (1907) 136 ff., v. d. Leyen, CXIV 13; auch die besondere Heiligkeit des Hüftnervs oder der Schenkelstücke ist sonst bezeugt, Frazer ebenda und Golden Bough II<sup>2</sup> 419f., Robertson Smith, Rel. d. Semiten 293 A. 667. — מבַפרבה בעַקב | בַּנְרַד הַנַּשָׁה, der zweite Ausdruck ist der präzisere, Glosse.

#### Allgemeines über Jagobs Ringkampf mit der Gottheit.

1. Die Stätte Penu'el lag nach 23 J südlich vom Jabboq, nach 32 E unmittelbar am Fluß. Der Ort wird sonst noch Jdc 88f. 17 I Reg 1225 erwähnt; ägyptisch Penu'aru (Max Müller, Asien und Europa 168).

- 2. Charakter des Gottes. Ganz eigentümlich ist die Art des Gottes zu Penu'el. Es ist - wenn wir die Erzählung verallgemeinern dürfen - ein den Menschen feindliches Wesen, das hier an der Furt des Jabboq »wie ein Panther am Wege lauert« (Hos 137), den arglosen Wanderer überfällt und auf Leben und Tod mit ihm ringt. Vielleicht dürfen wir uns vorstellen, daß er das Numen des Flusses ist und dem Jagob zürnt, weil er seine Furt überschreitet. Auch sonst ist der Glaube bezeugt, daß, wer einen Fluß oder eine Furt durchschreitet, das Numen versöhnen muß, vgl. Frazer in den Anthropological Essays, presented to E. B. Tylor (1907) 136 ff. Die Kraft dieses Gottes haben wir uns größer als die der gewöhnlichen Menschenkinder zu denken: der starke Jaqob ist ihm nicht gewächsen 26 J, aber doch auch nicht allzugroß: durch Jaqobs gewaltigen Schlag wird er gebändigt 26 J. Einer der höchsten Götter ist er also nicht. Zu seiner wilden Mordlust paßt seine lichtscheue Art: er muß mit der Nacht verschwinden. Sein Name wird von beiden Quellen nicht genannt. Jahve ist dieser Gott jedenfalls nicht; Jahve ist ja der Gott, der Jagob liebt und ihm hilft. Diese Gottesfigur ist ein bedeutsamer Beitrag für unser Wissen über die vorisraelitische, durch den Jahveglauben zurückgedrängte Religion. Vgl. E. Zurhellen-Pfleiderer, Theol. Arbeiten aus dem rheinischen wissenschaftl. Predigerverein N. F. X 43f.
- 3. Sagenparallelen. Das Motiv vom nächtlichen Kampf mit Dämonen, Ungeheuern, Gespenstern oder dem Teufel ist sehr häufig belegt. So kämpft Beowulf in der Nacht mit Grendel; dasselbe Motiv in den isländischen Sagen von Grettir und von Ormr Storolfsson. Nächtliches Ringen mit Geistern, Gespenstern u. s. w. in deutschen, wendischen, litauischen Märchen bei Roscher, Ephialtes (= Abh. d. phil.-hist. Cl. der Kgl. Sächs. Gesellsch. der Wissenschaften XX 2) S. 40f. Roscher erklärt dies Märchenmotiv wie auch die Penu'elgeschichte selbst aus den Erscheinungen des Alptraums, die denn auch dabei mitgewirkt haben können; das Ringen mit einem Unbekannten war ein auch den Antiken wohlbekannter Traum, Artemidor I 60 (Hercher p. 56). Doch kommt Roscher, wenn er die ganze Penu'elgeschichte auf den Alptraum deutet und z. B. Jaqobs Hinken aus einem durch Schlafen an der feuchten Flußniederung entstandenen Rheumatismus erklärt, in gefährliche Nähe zu der rationalistisch-natürlichen Erklärung, welche die Penu'elgeschichte schon seit lange als ein Traumerlebnis verstanden hat (Literatur bei Dillmann). - Näher verwandt sind der Penuelgeschichte diejenigen Sagen und Märchen, die von einem Gott erzählen, der von einem Menschen durch List oder Gewalt gezwungen wird, ihm sein geheimes Wissen oder sonst etwas Göttliches zu hinterlassen. So hat Menelaos nach Homer den Meergreis Proteus so lange festgehalten, bis er ihm-sein Wissen offenbarte, Od. X 384ff.; Midas hat Silenos gefangen und ihm sein Wissen entlockt, Roscher, Lex. s. v. Midas; König Numa hat den Faunus und Martius Picus gefangen und so erfahren, durch welche Riten und Opfer man Juppiter auf die Erde herablocken könne, Valerius Antias Annales II 6 (Peter, hist. rom. fragm. 153). Ed. Meyer, Israeliten 51 ff. erklärt danach auch Dtn 33s auf einen Kampf Jahves mit Mose, in dem er ihm das Geheimnis der Orakellehre, der Urim und Tummim, abgewann, und vergleicht Ex 424ff., wo Jahve Moses überfiel und Zippora dabei das Sühnmittel der Beschneidung entdeckte. Zahlreiche Märchen alter und neuer Zeit berichten, daß ein Mensch dem Dämon die Kappe geraubt und dadurch in die Gewalt bekommen habe, Roscher, Ephialtes 44. Zu vergleichen sind auch die Scholien zu Lykophron (Scheer) 41, wonach Herakles bei der Gründung der olympischen Agone jeden, der dazu Lust hätte, zum Ringkampf herausforderte; da es aber niemand wagte, kam Zeus in Menschengestalt und kämpfte lange unentschieden mit ihm, bis er sich schließlich seinem Sohne zu erkennen gab. Der Stoff könnte noch bedeutend vermehrt werden. - Ob diese Sage - wie in diesem Kommentar 1. 2 Aufl. behauptet worden ist - ursprünglich eine Kultussage gewesen ist und die Bannung des Gottes an diese Stätte bedeuten sollte, wobei dann das »Segnen« das charakteristische Tun des Gottes an der heiligen Stätte Ex 2024 sein würde und auch

das »Hinken« vielleicht auf den üblichen Kultustanz (vgl. I Reg 1826 »hinken«) hinweisen könnte, ist nicht auszumachen.

- 3. Alter der Sage. Jedenfalls führt die Gottesgestalt der Sage in sehr alte Zeit. Dazu stimmt auch der eigentümliche Ton der Sage, die das Grauen der Gottheit in das Dämmerlicht des Geheimnisses hüllt und eine Szene schildert, des Rembrandtschen Pinsels würdig. Auch dem Stil nach gehört die Sage zu den ältesten, am knappsten erzählten; vorzüglich gelingt es ihr, mit ihren wenigen Worten den Hörer in atemlose Spannung zu versetzen.
- 4. In der israelitischen Überlieferung der Sage werden auch die Namen Penu'el, Jabboq und Israel erklärt, sind also etymologische Züge hinzugekommen. — Von den beiden erhaltenen Rezensionen ist die des E fast durchweg altertümlicher als die des J: die Verletzung des Gottes 26a ist älter als die Jagous 26b, der Sieg Jagobs 29 älter als das bloße Davonkommen 31, die Namensänderung 29 viel geistreicher und zugleich zauberhafter als das bloße Segnen so; dagegen ist die Frage nach Jaqobs Namen bei E 28 vielleicht jünger als die nach dem Namen des Gottes 30 bei J. - Ursprünglich steht die Sage ganz auf eigenen Füßen und hat mit der Jaqob-Esau-Geschichte nichts zu tun: der mutige Gottesbesieger und der Jaqob, der vor Esau zittert, sind eigentlich ganz verschiedene Gestalten. Auch in der gegenwärtigen Überlieferung ist die Penu'elsage mit dem Vorhergehenden und Folgenden nur sehr lose verbunden; so tritt, daß Jagob eine schwere Verletzung erlitten hat, im folgenden nicht hervor vgl. 333; ja eigentlich sprengt die Penu'el-Erzählung die beiden Esau-Geschichten, zwischen denen sie steht, geradezu aus einander. Die Sage weist 29 J auf bereits überstandene Kämpfe Jagobs zurück. bisher hat er nur mit »Menschen« gekämpft; in diesem, seinem letzten und schwersten Kampf hat auch die Gottheit bezwungen. Wofern die Sage unter den »Menschen« Esau und Laban versteht, setzt sie also Geschichten von wesentlich anderer Form voraus, und jedenfalls kann darauf nicht unmittelbar ein erneutes Zusammentreffen mit Esau gefolgt sein. An diese Stelle der vorliegenden Komposition ist die Sage schon vor J und E wegen der geographischen Lage von Penu'el gestellt worden.

Wenn man sich dem Eindruck überläßt, den diese uralte Erzählung auf den historisch-Geschulten macht, und daneben die allegorische Erklärung hält, mit der sich die christliche Gemeinde sie angeeignet hat, und die uns allen ans Herz gewachsen ist, akann man die Kraft der Religion, Fremdartiges sich anzueignen, Uraltes in neuem Sinne umzubilden und Schlacken in Gold zu verwandeln, nicht genug bewundern.

## 52. Jaqobs Zusammentreffen mit Esau 331-16 JE.

33 <sup>1</sup>Als nun Jaqob seine Augen erhob, sah er Esau kommen mit vierhundert Mann. Da verteilte er die Kinder auf Lea, Rahel und die beiden

Mägde, <sup>2</sup>und stellte die Mägde mit ihren Kindern voran, und Lea mit ihren Kindern hernach und Rahel mit Joseph zuletzt. <sup>3</sup>Er selber aber ging ihnen voraus und neigte sich siebenmal auf die Erde, bis er zu seinem Bruder kam. <sup>4</sup>Esau aber lief ihm entgegen und umarmte ihn; er fiel ihm um den Hals und küßte ihn 'und weinte'. <sup>5</sup>Als er nun seine Augen erhob und die Weiber und die Kinder sah, da sprach er: wer sind dir diese? er sprach: es sind die Kinder, die Gott deinem Knechte beschert hat. <sup>6</sup>Da traten die Mägde herzu mit ihren Kindern und verneigten sich. <sup>7</sup>Dann trat auch Lea herzu mit ihren Kindern, und sie verneigten sich. Danach traten Joseph und Rahel herzu und verneigten sich. <sup>8</sup>Und er sprach: was war denn dir das ganze Lager da, das ich getroffen

אמרלידא hat Peš במיבתא vgl. LXX. — Für unsere Empfindung ist merkwürdig, daß die parteiische Liebe, die sich in dieser Aufstellung äußert, so offen hervortreten darf; die Erzähler aber nehmen nicht im geringsten Anstoß daran, sondern finde: solche Bevorzugung der geliebten Personen ganz natürlich; vgl. über diesen eigentümlichen, im jüdischen Familienleben wohl noch jetzt zu beobachtenden Mangel an Gerechtigkeitsgefühl zu 3016. — Dagegen gefällt uns, daß Jaqob 3 den Seinen vorangeht und also seine Person der Gefahr am meisten aussetzt; sonst — so ist die Voraussetzung — ist Jagob auf dem Zuge der Letzte 3225. - Die sieben Komplimente Jagobs sind eine ganz überschwengliche Ehrenbezeugung; siebenmal fällt der Vasall vor dem Könige nieder! Vgl. die Formel der Tell-amarnabriefe: »zu Füßen meines Herrn, meiner Sonne, falle ich nieder sieben Mal und sieben Mal!« Für gewöhnlich genügt, auch vor dem höher und höchst Stehenden eine einmalige Verbeugung 182 191 Ex 187 I Sam 2041 II 96. Jagob hofft, durch so viel Ehrenbezeugungen seinen Bruder zu gewinnen; lie Zuhörer aber amüsieren sich über diese Schlauheit des Ahnherrn. - 4 Die H- ptfrage zum Verständnis des ganzen Stückes ist die nach dem Verhalten des Hau. Die alte urwüchsige Sage, die so viel von den Geschenken, Komplimenten und glatten Worten Jaqobs erzählt und sich offenbar daran ergötzt, kann nicht zugleich Esaus »rührenden Edelmut« (Kautzsch3) verherrlicht haben: dadurch würde die Einheitlichkeit des Tons in der Geschichte zerstört und den klugen Praktiken des Jagob die Pointe genommen werden; denn, wenn Esau wirklich seinem Bruder von Anfang an nur wohlgesinnt ist, so stößt Jaqob mit all seinen Vorbereitungen nur offene Türen ein. Vielmehr wird sich die alte Sage Esau als einen gutmütigen Tölpel vorgestellt haben, der sich durch seine schönen Reden und Geschenke gewinnen läßt. Diese Auffassung von Esau tritt im zweiten Teile des Stückes 12ff. etwas klarer hervor. Doch mögen schon die späteren Erzähler die Geschichte edler aufgefaßt haben. — יַרַהַבְּקְהַה scherzhafte Anspielung an »Jabboq«. — Qerê בָּנָארָיר, Ketîb בָּנָאר Kittel. — שָׁבָּארָם überpunktiert d. h. für ungültig erklärt. Der Plural »sie weinten«, paßt nicht zur Situation, in der Jaqob ganz andere Gedanken hat; man lese nach 4514 4629 mit Ball und Kittel nach. Weinen beim Zusammentreffen von Verwandten 2911 4514f. 4629; der Kuß zur Bewillkommung von Verwandten und Freunden 29 11. 13 45 15 Ex 427 187 II Sam 209. — 5 Die Frage Esaus und die Antwort Jaqobs haben, wie es scheint, den Zweck, Esaus Erstaunen über Jagobs Kinderreichtum darzustellen. — אוֹלָ הְיָבֶּי »in welchem Verhältnis stehen diese zu dir?« Esth 81, Ehrlich; ebenso s. — קַּיָּה, wiederholt in 11, ist wohl wiederum Anspielung an בַּקָּהָיָה Über die Kstr. von pr mit doppeltem Akk. § 117 ff. - 6. 7 Voller Spannung und Angst nahen sich die einzelnen Gruppen, Esau ihre Ehrerbietung zu bezeugen, alle in dem Gedanken, sobald er Miene macht, über sie herzufallen, schleunigst zu entlaufen: für den Erzähler eine interessante Situation, darum so ausführlich geschildert. - 6 mgm Pron. pers. »sie und die Kinder« wie 131 1415. — 8-11 Das Geschenk. Jaqob hat seinen Besitz in zwei Lager geteilt, damit im Notfall das eine entrinnen könne 328. 9.

habe? er antwortete: daß ich Gnade fände vor meinem Herrn! <sup>9</sup>Esau sprach: ich habe genug; Bruder, behalte was du hast. 10 Aber Jaqob sprach: nicht doch! wenn ich Gnade vor dir gefunden habe, so nimm mein Geschenk aus meiner Hand; denn ich habe dir ja unter die Augen treten dürfen, wie man Gott unter die Augen tritt, und du hast mich freundlich angesehen. 11 Nimm doch meine Gabe an, die dir zugebracht worden ist; Gott hat mir's ja beschert, und ich habe vollauf. So nötigte er ihn, bis er's nahm. — 12 Dann sprach er: laßt uns nun aufbrechen und fortziehen; ich will neben dir herziehen. 13 Er sprach zu ihm: mein Herr sieht selber, daß die Kinder noch zart sind, auch habe ich für säugende Schafe und Kühe zu sorgen: übertreibt man sie auch nur einen Tag, würden alle Schafe sterben. 14 Mein Herr ziehe seinem Knechte voraus, so will ich gemächlich weiter wandern, wie es die Herde, die ich treibe, und die Kinder erlauben, bis daß ich komme zu meinem Herrn nach Se'ir. 15 Esau sprach: so will ich wenigstens einige von den Leuten, die bei mir sind, bei dir lassen. Er aber sprach: warum denn? möchte ich nur Gnade finden vor meinem Herrn! - 16So kehrte Esau an jenem Tage um und zog seines Weges nach Se'ir.

Wider Erwarten hat sich Esau nicht als blutdürstig erwiesen. Nun aber, als Esau fragt, in welcher Beziehung zu ihm das erste Lager stehe, -- bietet Jaqob ihm dies »Lager« als Geschenk an! Wir sollen uns über Jagobs Geistesgegenwart freuen, der die veränderte Situation sofort auszunutzen weiß; das Geschenk ist sehr groß, aber besser ist es, einen großen Teil des Besitzes als alles zu verlieren. Im Hintergrunde steht zugleich ein Wortspiel: der vorausgesandte מַהָּבָה s wird zur הַּבָּה 10. Die Feinheit dieser Erzählung ist durch die Verwebung des J-textes mit E, wonach Jaqob gleich von Anfang an ein Geschenk voraussendet, undeutlich geworden. - Man beachte auch hier die demütigen Reden Jaqobs: nur zart andeutend macht er das Anerbieten des Geschenkes sb; ja er vergleicht Esau gar mit der Gottheit selbst, deren Angesicht man nur mit Schrecken und Angst sieht 11 (daß der Geringe den Vornehmen schmeichelnd mit Gott vergleicht, war man im alten Israel gewohnt II Sam 1417); bei jedem Worte muß man einen tiefen Bückling denken. Esau erwidert solche demütige Höflichkeit nicht: אַדָּד 9. - Warum legt Jaqob so großen Wert darauf, daß Esau seine Gabe annimmt? weil er erst dann sicher ist, daß Esau ihm nichts mehr tun wird. - 8 Für mist wohl am zu lesen, Ehrlich; vgl. II Sam 162 = was willst du damit?« - 10 בְּרַבֶּּל sonst bei J. - 11 בַּרָבָּה Begrüßungsgeschenk. הַבְּאִת zur Endung § 74g; הבַאתי Sam LXX Peš Vulg. — 12—17 Jetzt ist Esau begütigt; nun kommt es darauf an, ihn mit guter Miene loszuwerden. Auch dies wird mit kräftigem Humor erzählt. - 12-14 Esau, arglos wie er ist, nimmt nun an, sein lieber Bruder werde nun gemeinsam mit ihm (حيية) weiter ziehen; Jagob aber sinnt nur darauf, wie er sich seiner gefährlichen Gesellschaft entledigen kann, und weiß ihn durch einen plausibeln Grund zu bestimmen, vorauszuziehen. - 13 Sam LXX Peš ארקקקים, Kautzsch3. Zur Kstr. des Pf. c. ו im Vorder- und Nachsatz § 159g. - 15. 16 Esau, noch immer ahnungslos, möchte dem Bruder wenigstens eine Wache zurücklassen; aber dem Jaqob ist solcher »Schutz« nicht geheuer. So zieht Esau denn endlich ab. Jaqob aber fällt es gar nicht ein, sein Versprechen zu halten und Esau nachzuziehen; vielmehr ist er einen ganz anderen Weg gezogen, glücklich darüber, so mit einem blauen Auge der Gefahr entronnen zu sein. Diese Pointe des Schlusses ist von dem gegenwärtigen Erzähler, der den Humor der Szene nicht verstanden zu haben scheint, nicht deutlich hervorgehoben worden. - Ed. Meyer, Israeliten 275 f. vermutet, daß Jaqob bei J nicht unmittelbar in das Westjordanland, sondern um das Tote Meer herum nach Hebron gezogen sei. Möglich ist, daß die Erzählung von Jaqob und Esau wirklich damit geschlossen hat, daß Jaqob seinem Bruder nachgezogen ist (in der Hoffnung, ihm nicht

wieder zu begegnen); aber jedenfalls nicht nach Hebron, was doch ein zu großer Umweg wäre. Und diejenige Hand in J, welche die Jaqob- und Josephagen zusammengestellt hat, hat Jaqob sicherlich von Mahanaim gleich in den Westen geführt. Denn mit den Josepherzählungen hängt die zu Sichem spielende Dinageschichte zusammen: in der Rezension dieser Erzählung bei J aber müssen Simeon und Levi verflucht worden sein, und eben das wird in der Josepherzählung des J, wo weder diese beiden noch Ruben (3521f.), sondern Juda die Führung der Brüder haben, vorausgesetzt vgl. Dinasage Nr. 1. — 15 Die Redensart »möchte ich nur Gnade finden vor meinem Herrn«, gebraucht man u. a. dann, wenn man einem Höhergestellten nicht geradezu »Nein« zu sagen wagt; ähnliche Wendungen 3027 2313. —

# Jaqob in Kanaan 3317-3522.

## 53. Jaqob zu Sukkoth und Sichem 3317-20 JE.

33 17 Jaqob aber zog nach Sukkoth und baute sich dort ein Haus; für sein Vieh aber machte er Hütten; darum nannte er die Stätte Sukkoth (Hütten).

18 Danach kam Jaqob wohlbehalten zur Stadt Sichem im Lande Kanaan, als er aus Paddan-Aram kam, und lagerte östlich vor der Stadt. 19 Und das Stück Acker, woselbst er sein Zelt aufgeschlagen hatte, kaufte er von den Söhnen

Jaqob zu Sukkoth und Sichem 3317—20 JE. Diese beiden »Notizen« sind gegenwärtig der Schluß der Jaqob-Esau-Geschichte: nachdem Esau ihn verlassen hat, zieht Jaqob nicht etwa, wie er versprochen hat, Esau nach, sondern »wohlbehalten«, (froh, der Gefahr entkommen zu sein) nach Sukkoth oder Sichem. Zugleich ist der Abschnitt Einleitung zu der folgenden Dinasage, die von Sichem handelt. Die Überlieferung von der Sichemstätte, die hier verwandt ist, ist freilich ursprünglich von der folgenden Dinasage unabhängig: sie redet von den »Söhnen Hamor« 19, wonach Hamor also der Name eines Geschlechtes ist, während in der Dinasage Hamor der Name einer Person, des Vaters des Sichem ist; אַבֶּי יַּבֶּבֶּי 19, von späterer Hand hinzugefügt, soll beides ausgleichen.

Quellenkritik. 18—20 gehören zu E, Wellhausen, Composition<sup>3</sup> 317 A. 1; 19 wird von E Jos 2432 zitiert; der Aufenthalt bei Sichem wird von E 354 vorausgesetzt; auch die Massebe 26 (vgl. unten) spricht für E. Dagegen kann die Notiz über Sukkoth nicht von E rühren: 18 (¬½¬) knüpft unmittelbar an die Jaqob-Esau-Sage an; dazwischen kann ein längerer (¬¬¬¬) Aufenthalt in Sukkoth gestanden haben. Die Notiz über Sukkoth

ist also parallel der von Sichem und gehört zu J.

17 Dem Verf. kommt es hier nur darauf an, von den ried zu erzählen; warum spricht er auch von Jaqobs »Haus«? weil er denkt: ein Mann, der seinem Vieh Hütten (aus Zweigen und Sträuchern, Benzinger² 90) baut, wird sich selber vorher ein Haus errichtet haben. — Sukkoth, östl. vom Jordan Jdc 84f., westl. von Penu'el im Tal gelegen Jdc 8s, in »dem Tal von Sukkoth«, das Ps 60s 108s neben Sichem nennen, wird in der Nähe der Furt ed-Dâmije, an der Straße von es-Salt nach Nâbulus (Sichem) gesucht, Dillmann. — 18 vi ist wohl kaum als Ortsname (LXX Peš Vulg) zu fassen. — 18a enthält Elemente aus P: doch zeigt das Wort vi daß auch E daran beteiligt ist. Vielleicht ist nach Sam vi mit Ball vi zu lesen 2821. — 19 Die Erzählung von Jaqobs Ackerkauf hat nicht etwa den Zweck, Israels Besitzrecht an ganz Kanaan zu erweisen (so die gewöhnliche Erklärung), sondern kann nur Jaqobs rechtmäßigen Besitz ebendieses Feldes feststellen wollen. Der Wert dieses Feldes besteht darin, daß darauf zur Zeit des Erzählers ein berühmtes Heiligtum stand 20 und Josephs Grab sich befand

Hamor, [des Vaters von Sichem] um hundert Qesița. 20 Daselbst stellte er 'einen Malstein' auf und nannte 'ihn' el, Gott Israels.

Jos 2432. Ganz ähnlich ist die Tendenz der Machpelasage vgl. oben S. 273f. Gemeint ist wohl dieselbe Stätte, die Gen 126f. von Abraham abgeleitet wird (vgl. zur Stelle). — Bene-Hamor ist der Name des Geschlechtes von Sichem auch Jdc 928. — השְּשׁשְׁהְ wohl eine Gewichts- und Münzeinheit, auch (Jos 2432) Job 4211, Bedeutung unbekannt; LXX Peš Vulg Targ-Onk »Lamm«. — 20 Zum Verbum בַּבְיֵב paßt בַּבְיִּהְ nicht, wohl aber בַּבְיֵב 3514. 20. Nach Jos 2426 stand daselbst ein »großer Stein«. Man lese daher nach Wellhausen, Composition 48 A. 1 u. a. בַּבְיֵב und בַּבְּיַ Dieselbe Vertauschung des später für heidnisch gehaltenen Malsteins durch den unschuldigen Altar II Reg 1210. — Sehr interessant ist die Notiz, daß dieser Malstein »el, Gott Israels« hieß: der Stein und der Gott werden naiv gleichgesetzt vgl. zu 2818 und Ed. Meyer, Israeliten 295. — Der Name »el, Gott Israels« wird an dieser Stätte der gebräuchliche Kultusname gewesen sein. Dazu stimmt die Notiz, daß Josua einen Altar auf dem Ebal (östl. von Sichem) »Jahve, dem Gott Israels«, geweiht habe Jos 830. — Über das Heiligtum von Sichem vgl. Westphal, Jahwes Wohnstätten 100f., Ed. Meyer, Israeliten 542f.

### 54. Dinasage 34 JE.

Quellenkritik. Eine Reihe von Dubletten und Schwie-Dinasage 34 JE. rigkeiten beweist (gegen Eerdmans 62 f., der sich auch hier - freilich als einziger unter den Neueren - gegen Quellenscheidung sträubt) doppelten Faden der Erzählung: 2b ist sehr weitläuftig, dabei ist wohl »er wohnte ihr bei« || »er tat ihr Gewalt an«. Im folgenden weist der auffallende Mangel an Geschlossenheit (die sonst Zierde der einfachen und straff komponierten Erzählungen ist) auf zwei Quellen hin: bald wird von Sichem 4, bald von Jaqob 5, bald von Hamor 6, bald von Jaqobs Söhnen 7, dann wieder von Hamor 8-10 und Sichem 11f. erzählt, ohne daß man den Zusammenhang unter dem allen sähe. Sichem spricht 11f., und ihm wird geantwortet 1sff., während nach 6 und 8 nicht er selber, sondern sein Vater bei dem Gespräch zugegen ist. Dabei erfolgt die Werbung um Dina zweimal: nach der einen Darstellung hat Sichems Vater 4. 6. 8-10, nach der anderen Sichem selber die Werbung ausgesprochen 11. 12; wobei Hamor zugleich ein allgemeines Konnubium vorschlägt 9. 10, Sichem aber nur die eine Dina zum Weibe verlangt 11. 12. Auch der Bescheid, der den Werbern zu teil wird, zeigt zwei etwas verschiedene Fäden: nach der einen Rezension schlagen die Brüder die Werbung ab, weil Sichem unbeschnitten sei 14; nach der anderen sind sie mit dem Konnubium einverstanden, wofern sich die Leute beschneiden lassen 15-17; daß dies verschiedene Berichte sind, zeigt auch der Sprachgebrauch: אַהָּהָבָ 17 wie הַהָּבֶּד 8, wogegen הַּהָּהָה 14. Nach der einen Rezension wird also nur die Beschneidung Sichems verlangt 14, nach der anderen die aller seiner Landsleute 15-17. Dem entspricht auch das Folgende: nach dem einen Berichte hat Sichem unverzüglich so getan 19; nach dem anderen hat Hamor, dem die Sache gefiel 18a, das Volk seiner Stadt beredet, sich beschneiden zu lassen 20-24. Daß auch in der nun folgenden Erzählung vom Überfall der Stadt und Sichems zwei Quellen zusammengearbeitet sind, sieht man deutlich aus ويتيعه 26: wenn die Söhne Jaqobs schon am Ende von 26 (aus der Stadt) heraus sind, so können sie nicht darauf in 27-29 über die Leute in der Stadt herfallen und ihre Habe plündern. Auch darf man nicht entgegnen, die übrigen Söhne seien, nachdem Simeon und Levi zuerst angegriffen hätten 25f., ihren Brüdern zu Hülfe gekommen 27-29; denn in 30f. tadelt Jagob doch nur Simeon und Levi. Also sind 25, 26 im ganzen | 27-29. Dabei sind die Angreifer nach 25, 26 Simeon und Levi, nach 27-29 dagegen sind es adie Söhne Jagobs« alle. Diejenigen, die 27-29 von den Jaqobsöhnen überfallen und ausgeplündert werden, sind die Leute von

Hiernach sind zwei fortlaufende, in sich geschlossene Erzählungen zu erkennen:

I. Die Hamorvariante. Sichem, Sohn Hamors, hat Dina geschändet, hat aber das Mädchen nicht bei sich behalten (»wir nehmen unsere Tochter und ziehen davon« 17). Da er sie gern hat — dies auch hier die notwendige Voraussetzung —, bittet er seinen Vater, für ihn um sie zu werben. Hamor geht zu Jaqob und redet mit ihm; er wirbt um Dina und bietet dabei zugleich ein allgemeines Konnubium an. Jaqobs Söhne gehen dies Anerbieten scheinbar ein, indem sie hinterlistig die Beschneidung aller Sichemiten zur Bedingung machen. Hamor ist einverstanden; ebenso nehmen die Leute seiner Stadt den Vorschlag an. Aber als sie wundkrank sind, überfallen Jaqobs Söhne (nicht nur Simeen und Levi) die Stadt und morden und plündern sie aus. — Dem Inhalt nach gibt 35(1)5 den Schluß: (Gott selber befiehlt Jaqob, von Sichem fortzuziehen) ein Schrecken Gottes fällt auf die Städte ringsum, so daß sie die Söhne Jaqobs nicht verfolgen.

II. Die Sichemrezension. Sichem hat Dina geraubt; das Mädchen befindet sich gegenwärtig in seinem Hause vgl. 26 (daher ist אוני פון אינים אינים אינים אינים אינים אינים אונים אינים in 2b zu dieser Rezension zu rechnen, Dillmann). Aber weil er Dina lieb gewinnt, beruhigt er sie und verspricht ihr die Heirat. Jaqob ist inzwischen untätig gewesen, weil er ohne seine Söhne, die auf dem Felde weilen, nichts unternehmen kann. Als diese heimkommen, ergrimmen sie sehr. Nun kommt Sichem zu ihnen und bietet ihnen mit vielen Worten Brautgeschenk und Morgengabe an. Die Brüder, obwohl durch die Aussicht auf die schönen Geschenke schon halb gewonnen, sagen zunächst noch Nein: sie könnten ihre Schwester keinem Unbeschnittenen geben. Aber der verliebte Sichem geht sofort auf diese Bedingung ein und läßt sich (samt seinem Hause) beschneiden. Jetzt, so denkt der Erzähler, würden die Brüder Sichems Bitte nicht länger abgeschlagen haben. Da aber schreiten Simeon und Levi ein; sie sind »Brüder der Dina« 25 in besonderem Sinne, also ihre Vollbrüder. Sie nehmen Dinas Ehre besser wahr als die übrigen und sind der Meinung, daß die Ehre ihrer Schwester nur mit Blut reingewaschen werden kann. (Eine Parallele bietet die Amnongeschichte II Sam 13.) So beschließen sie, Sichem zu töten. Ein gültiges Abkommen mit ihm, das sie verpflichtete, ist ja noch nicht geschlossen. In Sichems Stadt werden sie, als seine demnächstigen Verwandten, eingelassen; ihn selber (und sein Haus) können sie um so leichter überwältigen, als er in Wundschmerzen liegt. Sie töten ihn und führen Dina aus seinem Hause. Der Vater aber ist mit ihnen höchst unzufrieden: er fürchtet, daß die Kanaanäer ihn mit vereinten Kräften überfallen würden. - Hiermit kann aber die Erzählung unmöglich zu Ende sein; es ist in sich undenkbar und ohne jede Analogie, daß eine Erzählung mit einer Befürchtung 30 und einer Frage 31 schlösse: wir müssen doch noch hören, eb die Furcht Jaqobs sich erfüllt hat oder nicht. Wellhausen, Composition 320, Guthe, Gesch. des Volkes Israel 48 u. a. (auch dieser Kommentar 1. 2. Aufl.) haben daher angenommen, daß hier erzählt worden sei, die Kanaanäer hätten Sichems Mord gerächt und Simeon und Levi getötet. Dagegen hat Ed. Meyer, Israeliten 419 mit Recht geltend gemacht, daß der Erzähler, wenn sich Jaqobs Besorgnis erfüllt hätte, einen ganz anderen Ton angeschlagen haben würde, besonders aber, daß Simeon und Levi bei J und E später mit nach Ägypten ziehen und dort Ahnherrn selbständiger Stämme werden, und ferner, daß eine Urgeschichte Israels, welche die beiden Stämme schon zu Lebzeiten der Ahnen zu Grunde gehen läßt, überhaupt nicht denkbar sei. Demnach kann auch hier der Schluß nicht viel anders als in der andern Rezension gewesen sein: die Kanaanäer haben sich nicht zur Rache aufgerafft und die Tat Simeons und Levis ist ohne die befürchteten Folgen geblieben. Eben weil der Red. dasselbe nicht zweimal erzählen wollte, ist das eine Schlußstück fortgefallen. Doch ist wahrscheinlich, daß Simeon und Levi, da sie in der Josephgeschichte des J nicht die Führung der Brüder haben, ebenso wie Ruben 3521. 222 von Jaqob verflucht worden sind vgl. das Folgende. —

In 495—7 ist noch eine Anspielung an eine dritte Variante dieser Geschichte erhalten: auch dort handelt es sich um einen arglistigen Anschlag der »Brüder« Simeon und Levi, und auch dort mißbilligt der Ahnherr ihre allzugroße Wut und verflucht sie zum Schluß; zur Strafe dafür sollen sie einst »in Israel« zerstreut werden. Dieser Untergang von Simeon und Levi ist aber hiernach nicht, wie man gewöhnlich annimmt, schon in der Urzeit eingetreten, sondern wird von Jaqob für die Zukunft ausgesprochen. Die »in der Gegenwart des Dichters eintretende oder schon eingetretene Auflösung der Stämme ist die Rache, welche die Nachkommen trifft für die Schuld ihrer Ahnen«, nach Ed. Meyer, Israeliten 422. — Die Sünde Simeons und Levis besteht nach Gen 49 darin, daß sie »den Mann gemordet, den Stier verstümmelt« haben. Der »Mann« ist Sichem und etwa sein Gesinde. Weiter muß diese Variante noch etwas über Stierverstümmelung berichtet haben; auch die Hamorrezension erzählt etwas über das Vieh von Sichem 28. Es ist dahe zu vermuten, daß sie in der Wut die Stiere verstümmelt haben, weil sie in der Eile sie nicht haben mitnehmen können. Die Worte sollen also wohl sagen, daß Simeon und Levi in der überfallenen Stadt fürchterlich, in blinder Wut gehaust haben.

2. Die stammesgeschichtliche Bedeutung einer Reihe von Einzelzügen 1st gerade hier besonders deutlich. Die Personen der Sage sind die Bruderstämme Simeon und Levi; ferner Sichem, der Heros eponymos der bekannten kanaanäischen Stadt Sichem; Hamor, Vater Sichems, ist der Name des kanaanäischen (genauer hiwwitischen 2) Geschlechtes, das in Sichem wohnt vgl. Jdc 928: »der Eponymus der Stadt ist der Sohn des hier ansässigen Stammes«, Ed. Meyer, Israeliten 418. Die »Söhne Jaqobs« leben nach der Sage als Nomaden 5. 7. 10. 21, während Sichem und Hamor in Häusern 26. 29, in einer Stadt 20. 24. 25. 27. 28 wohnen; ein ähnliches Verhältnis haben Abraham und Isaaq zu den Gerariten 20. 26. Bemerkenswert ist dabei, daß die israelitischen Stämme, aber nicht mehr die Bewohner des Landes als Einzelpersonen gedacht werden; deren Eponymen haben sich in derselben Weise in Häuptlinge mit zahlreichem Volk verwandeln müssen, »wie das in den griechischen genealogischen Dichtungen und Geschichtswerken durchweg geschehen ist«, nach Ed. Meyer, Israeliten 421. - In der Erzählung, die von diesen sagenhaften Personen berichtet, klingt wahrscheinlich ein Ereignis der israelitischen Vorzeit nach. Die Bruderstämme Simeon und Levi haben Sichem unvermutet fiberfallen. aber die Stadt ist in den Händen der Kanaanäer geblieben und die übrigen Stämme Israels haben sich dabei neutral verhalten. Vgl. Wellhausen, Composition 3 320f., Stade, Gesch. Israels I 147. 152 ff., Guthe, Gesch. Isr. 48, Steuernagel, Isr. Stämme 82, Kautzsch<sup>3</sup> 56 u. a. - Gewöhnlich werden auch Dina und ihre Erlebnisse in der Sage historisch gedeutet (so noch Kautzsch3): Dina sei ein, mit Simeon und Levi verwandtes, israelitisches Geschlecht gewesen, von Sichem vergewaltigt und zur Verbindung gezwungen, aber von den Bruderstämmen gerächt. Diese historische Deutung der Dina muß aber ganz fraglich bleiben; viel wahrscheinlicher führt die Geschichte, soweit sie Dina angeht, ein von alters überliefertes, allogenes Sagenmotiv aus, das erst nachträglich auf historische

Ereignisse bezogen worden ist; derselbe Vorgang in der Tamarsage. Der vorauszusetzende Erzählungsstoff ist sehr ähnlich der griechischen Erzählung von den Dioskuren, die ihre geraubte Schwester Helena zurückholen, Stucken, Astralmythen 75 A. 2. S. 144 A. 2.

- 3. Zeit der Begebenheit. Die Zeit, in der sich diese Dinge zugetragen haben, ist diese, als die Stämme noch als Nomaden im Lande wohnten und in Krieg und Frieden mit den kanaanäischen Städtern verkehrten. Das Bündnis der Kanaanäer, wie es Jagob 30 fürchtet, ist ein solches, wie es auch Jos 10. 11 Jdc 519 vorkommt. Daß diese Begebenheit in verhältnismäßig alter Zeit geschehen sein muß, beweisen auch die sonstigen Nachrichten, die wir über Simeon und Levi besitzen. Während diese Stämme in ältester Zeit eine große Rolle gespielt haben müssen - Moses und Aaron sind Leviten. die Stämme gelten nächst dem später gleichfalls verschollenen Ruben für die erstgeborenen Stämme Israels -, sind sie in späterer Zeit nicht mehr vorhanden: im Deboraliede und in den späteren Geschichten von den »Richtern« fehlen sie; aus Levi gibt es damals nur noch einzelne Geschlechter und Familien, und die Reste Simeons, der zuletzt Jdc 1 erwähnt wird, sind in Juda aufgegangen. Vgl. Stade I 154, Ed. Meyer, Israeliten 409 ff. Die Katastrophe, die sie vernichtet und die man als gerechte Vergeltung für ihr Verbrechen an Sichem aufgefaßt hat 495-7, muß also in sehr alter Zeit, nicht allzulange nach der Einwanderung, geschehen sein. - Anderseits haben wir es in der Genesis fast immer mit noch viel älteren Verhältnissen zu tun; daher gehört diese Sage eigentlich nicht in die Genesis; vielmehr würde sie, ebenso wie die Tamar- und Rubensage, dem Stoff nach besser in das Richterbuch gehören; diese Sagen sind aber hierhergestellt, weil sie von den Stämmen als Personen reden, eine Anschauungs- und Redeweise, die, abgesehen von Jdc 1. 10sf., in den Geschichten des Richterbuches nicht mehr üblich ist. Diese Stammesgeschichten sind aber zugleich diejenigen in der Genesis, die sich am deutlichsten auf das historische Israel beziehen. - Ed. Meyer, Israeliten 416. 421 ff. hält die Erzählung sin der Hauptsache« für einen Reflex der Abimelechgeschichte, wonach Sichem nach anfänglicher friedlicher Gemeinschaft von Israeliten überfallen und ausgemordet worden ist. Indes handelt es sich in der Sage nicht um die Zerstörung, sondern nur um einen vorübergehenden Überfall der Stadt: und nicht Abimelechs Stamm Manasse, sondern Simeon und Levi sind hier Sichems Feinde. Demnach scheint es doch näher zu liegen, hier ein anderes Ereignis aus etwas älterer Zeit anzunehmen: die Stadt Sichem. Metropole Mittelkanaans, hatte gewiß mit den Israeliten schon manches, in Gutem und Bösem, erlebt, ehe sie durch Abimelech fiel. Vgl. Wellhausen, Composition 3 320ff. und weiter unter Nr. 4. - Der Ausnahmecharakter der Dinasage zeigt sich auch daran, daß sie von einer Gewalttat der Patriarchen redet, die sonst so friedfertig geschildert werden: darin tritt die kriegerische, leidenschaftliche Art des alten Israel hervor.
- 4. Parallelen. In gewissen Hauptzügen ist die Dinageschichte der Sage von Abrahams (Isaaqs) Schicksalen in Gerar (Ägypten) verwandt; beide Male handelt es sich um ein Patriarchenweib, das in die Hand eines fremden (ursprünglich kanaanäischen) Städters gekommen ist, aber daraus befreit wird. Beide Male spielt eine List dabei eine Rolle. Verschieden aber ist der Ausgang: Abraham (Isaaq) kommt mit den Fremden friedlich auseinander; in der Dinageschichte kommt es zu einem Zusammenstoß. Beide Erzählungen behandeln also in weiterem Sinne verwandte Stoffe. Andersartig aber ist 4822, wonach Jaqob »mit Schwert und Bogen« Sichem erobert hat und dem Joseph verleiht: dies Wort spielt wohl auf eine geschichtliche Tatsache an, die aber von den in der Dinasage vorausgesetzten Ereignissen in allen Hauptpunkten abweicht: in der Dinaerzählung hat Jaqob selber Sichem nicht angegriffen (beide Varianten stimmen vielmehr darin überein, daß der Vater sich zurückgehalten hat); ferner haben die Söhne Jaqobs Sichem nicht behalten, sondern (nach beiden Varianten) wieder verlassen; schließlich hat in der Dinasage Joseph, der Sohn Rahels, keine Stelle. Der Ausdruck 4822: ich habe Sichem »dem Amoriter mit Schwert und Bogen (Nah- und Fernkampf) aus der Hand

genommen«, führt vielmehr auf eine offene Feldschlacht, als auf den hinterlistigen Überfall von 34. Demnach ist die Sage, die 4822 vorausgesetzt wird, keine Variante zu 34, sondern wohl ein Reflex des Ereignisses von Jdc 9, wo Abimelech, ein Mann aus Joseph, Sichem mit stürmender Hand einnimmt. Vgl. Wellhausens Andeutung, Composition 318; anders Ed. Meyer, Israeliten 414f.

5. Vergleich und Alter der Varianten. a) Der Charakter der Varianten wird besonders durch die Art bestimmt, wie sie den Angriff auf Sichem beurteilen. Die Hamorvariante billigt diesen Angriff; er ist die gerechte Strafe für das schwere Verbrechen der Notzucht; darum nimmt die Sache auch einen glücklichen Ausgang und Gott selber ergreift für die Jaqobsöhne Partei 355: so sollte, denkt die Sage, jede heidnische Stadt zu Grunde gehen, in der eine Tochter Jagobs geschändet wird. (Dieselbe Beurteilung im späteren Judentum Judith 92ff.) Das entgegengesetzte Urteil enthält Gen 495ff.: der Ahnherr selbst verflucht die Leidenschaft und die Arglist der Brüder und lehnt jede Gemeinschaft mit ihnen ab; ihr späterer Untergang ist die gerechte Strafe für ihr Tun! In der Mitte zwischen beiden Urteilen nimmt die Sichemvariante eine komplizierte Stellung ein: einerseits betont der Erzähler, daß Sichems Vergehen die Söhne Jagobs und besonders Dinas Vollbrüder zum Zorn entflammen mußte 7. 31; anderseits stellt er dar, wie Sichem zur Sühne bereit war, wie die übrigen Brüder halb gewonnen waren, und wie Jaqob dann vor den Folgen der leidenschaftlichen Tat erschrak. Der Erzähler hat dies schwankende Urteil in dem Gespräch zwischen Jagob und den beiden Brüdern niedergelegt: Jaqob sagt: bedenkt die Folgen! aber sie entgegnen: bedenke du unsere Ehre! - Wir sind im stande, diese drei verschiedenen Beurteilungen wesentlich desselben Vorgangs in eine Geschichte der Überlieferung einzustellen; wir wissen, besonders aus der Analogie der übrigen Jaqobgeschichten, daß man sich in der ältesten Zeit die Ahnherren nicht ohne weiteres als sittliche Ideale vorgestellt vgl. S. 192. 228f. 307f. 337, und daß man damals zugleich die Fremden billig beurteilt hat. In späterer Zeit dagegen hat man, wie wir besonders an dem Beispiel der Geschichte von Abraham (Isaaq) in Gerar (Ägypten) beobachten vgl. S. 225f., in den Patriarchen Vorbilder der Sittlichkeit gesehen und die »Heiden« um so schroffer verurteilt; so sind einige der alten Patriarchengeschichten, die einem späteren Zeitalter anstößig geworden waren, zuerst leise, dann immer stärker umgebildet worden. Demnach gehört die Sage, auf die Gen 495ff. anspielt, in der israelitische Ahnherren wegen eines Frevels gegen Fremde verflucht werden, einer sehr alten Zeit an. Eine leise Umwandlung der alten Sage erkennt man in der Sichemrezension: der Erzähler hat zwar daran festgehalten, daß die beiden Ahnherren wegen einer leidenschaftlichen Tat getadelt werden, aber er hat die Geschichte möglichst glimpflich für sie erzählt: sie haben die Ehre ihrer Schwcster rächen wollen. Auch wird der Überfall von Sichem hier nicht mit so grimmigen Zügen dargestellt: es fehlt das Verstümmeln der Stiere. Aber auch diese Darstellung war einer späteren Zeit noch unerträglich: israelitische Patriarchen wegen einer hinterlistigen Tat getadelt! Von dieser Empfindung hat sich ein Späterer leiten lassen, der die Hamorvariante geschaffen hat: hier sind die Patriarchen von allem Unrecht gereinigt; ihr Verfahren mit den Heiden ist nach seiner Meinung ganz in der Ordnung. Demnach ist die Sichemrezension bei weitem älter als die von Hamor. - b) Dasselbe Urteil ist durch eine ästhetische Betrachtung zu gewinnen. Die Sichemrezensien ist viel farbiger und zugleich knapper: sie stellt eine Fülle von Menschen in ganz wenigen Worten dar: den verliebten Sichem, den vorsichtig zurückhaltenden Vater, die beleidigten, aber dann begütigten Halbbrüder, die aufs heftigste erregten Vollbrüder. Die Hamorvariante dagegen macht viele Worte, aber vermag es nicht, einen Menschen lebendig zu schildern-Die konkrete Angabe der Sichemrezension, daß adie Brüder« Simeon und Levi Sichem überfallen haben, ist sicherlich älter als die abgeblaßte, wonach es alle Jaqobsöhne gewesen sind; zudem wird diese konkrete Notiz durch das alte Lied 49 5f. bestätigt. c) Ein weiterer Hauptunterschied ist, daß in der Hamorgeschichte das VölkergeDina, die Tochter Leas, die sie dem Jagob geboren hatte, ging einst

schichtliche stärker hervortritt: sie redet von offiziellen Festmachungen zwischen den Städtern und den Beduinen, während in der Sichemvariante Sichem einfach wie ein beliebiger junger Mann erscheint. Auch hierin scheint die Sichemvariante das Ältere zu haben: sie enthält den zu Grunde liegenden Stoff reiner, die Hamorvariante in stärkerer völkergeschichtlicher Färbung, vgl. den ähnlichen Fall S. 352, wo gleichfalls die eine Variante einen ursprünglichen Erzählungsstoff reiner als die andere bewahrt hat. — Um dieses Verhältnisses der Rezensionen willen ist auch Wellhausens (Composition 3 47, anders 320) und Procksch's Vermutung, daß die Sichemvariante nichts von der Beschneidung gesagt habe, auch ganz abgesehen von 14, von 19 und von sie ihn nicht wiedergegeben haben, wenn sie ihn nicht vorgefunden hätte.

- 7. Quellen. Die Sichemrezension gehört nach fast allgemeiner Übereinstimmung dem J, Beweis: המעצב 7 (Worte vom St. עבב hat im Hexateuch nur J, Holzinger, vgl. auch Hexateuch 103) ייַר 3. 12 als Fem. (bei J und D), als Mask. 19 (bei J üblich vgl. Holzinger, Hexateuch 185), אָבֶּדְ ז (bei J und sehr oft bei D), שַּׁבֶּדְ אַ ז vgl. 2926; für den Ausdruck אָרָאָרָהָי זון hat J eine »Vorliebe« vgl. Holzinger, Hexateuch 98. — Die Hamorrezension hat manche Ausdrücke, die sonst P eigen sind : אָדָע 2, בַּעָּיא 10, בל בלכם בלים בל 15. 22, בליונה 15. 22, בליונה 15. 22, בליונה 15. 22, בליונה 23 (Dillmann 369, Holzinger 213); daraus folgt indes keineswegs, daß sie aus P stammt (eine so hochbedenkliche Geschichte würde P sicherlich nimmermehr aufgenommen haben), sondern höchstens, daß das Kapitel von späterer Hand überarbeitet ist (Wellhausen, Composition 3 319; andere Fälle der Überarbeitung einer älteren Erzählung sind Jos 22 Jdc 19ff.); doch bedenke man die Möglichkeit, daß diese mit P gemeinsamen Ausdrücke (fast sämtlich Rechtstermini) meist durch den Stoff selber gegeben waren: ebendaher ist es jedenfalls zu erklären, daß 349 (der Vorschlag des Konnubiums) im Wortlaut mit dem Gesetz Dtn 73 übereinstimmt. - Wenn demnach die Quelle dieser Rezension weder J noch P sein kann, so bleibt nur E übrig. Für E beweist 35(1)5, der Schluß dieser Erzählung, der mitten in einem Bericht des E steht; die Einleitung ist 3319, gleichfalls aus E. Den sprachlichen Nachweis hat Cornill ZAW XI 3ff. geführt: מלכים bei E häufig, J נצר yel. Holzinger, Hexateuch 184f.), סבר 10. 21 wie 42 א E, בַּרְרָמָה 13 wie 27 אי vgl. 29 צז, הַלוֹּג הַנא פֿוּג הַצא 31 וּה ב. — Lebhaft widerspricht Ed. Meyer, Israeliten 413 ff. der Ansetzung der beiden Rezensionen auf J und E, indem er auf die mancherlei Besonderheiten in dieser Geschichte hinweist; wie diese sich erklären, vgl. zu 341.25 3714. - Sievers II 332ff. nimmt zwei E-Versionen an, die eine mit friedlichem Ausgang, in dem er u. a. 27-29 streicht; gegen ihn Ed. Meyer, Israeliten 415 A. 2.

1-5 Exposition. 1. 2 können ihrem Inhalt nach beiden Quellen angehören.

aus, um die Töchter des Landes kennen zu lernen. <sup>2</sup> Da erblickte sie Schem (Sichem), der Sohn des Hiwwiters H<sup>a</sup>mor, des Landesfürsten; der raubte sie und wohnte ihr bei, und er tat ihr Gewalt an. <sup>3</sup> Aber sein Herz hing an Dina, Jaqobs Tochter und er gewann das Mädchen lieb und redete dem Mädchen freundlich zu. <sup>4</sup> Und Sichem sprach zu seinem Vater H<sup>a</sup>mor: wirb für mich um diese Dirne. <sup>5</sup>Nun hatte Jaqob zwar davon gehört [, daß er seine Tochter Dina geschändet habe], aber da seine Söhne mit dem Vieh auf dem Felde waren, hatte Jaqob geschwiegen bis zu ihrer Heimkehr.

<sup>6</sup>Da ging H<sup>o</sup>mor, Sichems Vater, zu Jaqob heraus, mit ihm zu reden.

<sup>7</sup>Nun waren die Söhne Jaqobs vom Felde gekommen; sobald sie aber davon hörten, ergrimmten die Männer und wurden sehr zornig, daß er eine Schandtat begangen hatte in Israel, indem er Jaqobs Tochter beigewohnt hatte: so sollte

1a entspricht im Wortlaut ganz genau 219 E; daher ist 1 zu E gerechnet worden. Daß Dina die Töchter des Landes zu besehen ausgeht, soll motivieren, wie es kam, daß sie den Schutz des Vaters verlassen hat und so in Sichems Gewalt geraten ist; daß es das junge Mädchen zu anderen ihresgleichen hinzieht, ist begreiflich genug. - Dina ist ein erwachsenes Mädchen; wie dies chronologische Datum herauskommt vgl. 3021 3141, darf man kaum fragen; ebensowenig, wie Jagobs Söhne, noch soeben 3313 »zarte Kinder«, jetzt schon waffenfähige Männer sind, Kautzsch3: es sind eben verschiedene Traditionen zusammengekommen. - In 2a führt auf E die Nennung Hamors. Ed. Meyer 331 meint, daß ar eine absichtliche Änderung aus ar »Horiter« sei, vgl. LXX hier und Jos 97 Χορραίος, vgl. zu 10 17. Daß Hamor der ניליא הארץ genannt wird, soll erklären, warum ein Vorgang in seiner Familie die Beschneidung der ganzen Stadt zur Folge haben konnte; die sachliche Parallele bei J ist also 19b: Sichem war hochangesehen vor seiner ganzen Familie. - אָפָיִיבָי: J sagt sonst אָפָיי (Cornill). - Daß auch in der Ḥamorvariante Dina verführt worden ist, hängt nur an der Ansetzung von تربيعة; doch läßt sich dieser Umstand für den Gesamtaufriß der Erzählung bei E schwerlich entbehren; gegen Kautzsch, der selber zugibt, daß in 2b wahrscheinlich Dubletten vorliegen. - In 3 führt »Jagobs Tochter« auf J vgl. 7. 19; ebenso z par vgl. 224. 3a scheint || 3b zu sein; aber auch hier spricht יכי für J vgl. oben. - יבי als Fem. vgl. zu 2414. - Er redete ihr zu Herzen«, d. h. er tröstete sie 5021 Ruth 213 Jes 401f., er sprach: sei getrost II Chr 326f., sachlich = er versprach ihr die Ehe. - 4 Solche nachträgliche Legitimation durch Ehe gelegentlich auch bei den alten Arabern, Wellhausen, Nachr. d. Kgl. Ges. d. Wissenschaften zu Göttingen 1893 S. 436. — 5 שׁבֵּע ursprünglich ohne Objekt wie 7 3522. — Ist ביהרש zu lesen? Kittel. —

6—12 Die Werbung. Bei E wirbt der Vater des jungen Mannes beim Vater des Mädchens; bei J dagegen wirbt der junge Mann selber, wohl weil sein Vater tot ist; und er wendet sich an die Brüder, die hier (vielleicht nach uralter Sitte) schon bei Lebzeiten des Vaters über ihre Schwester verfügen können (vgl. 2450 Cnt 88 Jdc 2122); oder hält sich der Vater aus Klugheit in einer so schwierigen Sache zurück? Die Situation ist also bei J nicht ganz klar, wohl weil der Text nicht vollständig erhalten ist. E hat für das Außergewöhnliche die regelmäßige Form der Werbung eingesetzt. — 7a props gehört zum Folgenden vgl. § 111b. — 7b ist nicht etwa Urteil des Erzählers — die Erzähler sagen ihre Meinung über die Dinge ausdrücklich nie, vgl. die Einleitung § 3, 18 —, sondern das der Brüder, das der Erzähler allerdings billigt. — »Er hat eine Schandtat getan in Israel«: der Erzähler hat hier die in seiner Zeit besonders für geschlechtliche Vergehen gebräuchliche Phrase verwandt (vgl. Dtn 2221 Jdc 206. 10 Jer 2923 und besonders II Sam 1312) und damit einen starken Anachronismus begangen. — 8 »Eure Tochter« wie »ihre Schwester« 2459. — Die geschehene Verfüh-

nimmermehr geschehen! <sup>8</sup>Und Ḥamor sprach mit [ihnen] also: mein Sohn Sichem hat sein Herz an eure Tochter gehängt; gebt sie ihm doch zum Weibe. <sup>9</sup>Verschwägert euch mit uns: ihr sollt uns eure Töchter geben und euch unsere Töchter nehmen; <sup>10</sup>bleibt bei uns wohnen, das Land soll euch offen sein; bleibt, zieht darin umher und lasset euch darin nieder. — <sup>11</sup>Sichem aber sprach [zu ihrem Vater und] zu ihren Brüdern: lasset mich Gnade vor euch finden; ich will geben, was ihr von mir fordert: <sup>12</sup>legt mir nur immer Morgengabe und Geschenke auf; ich will geben, soviel ihr von mir fordert; aber gebt mir das Mädchen zum Weibe.

<sup>13</sup> Aber die Söhne Jaqobs antworteten [Sichem und seinem Vater] H<sup>a</sup>mor 'und sprachen 'mit Hinterlist' [, weil er ihre Schwester Dina geschändet hatte]; <sup>14</sup>sie sagten [zu ihnen]: wir können das nicht tun, daß wir unsere Schwester einem unbeschnit-

rung Dinas verschweigt Hamor klüglich; ebenso Sichem 11f. — 9 mpk, Ball, Kittel ziehen 11f. — 11f. — 12 will der Erzähler seine Verliebtheit darstellen: der wird sich auch vor der Beschneidung nicht scheuen! Der Hörer aber vernimmt es gern, daß der Kanaanäer sich um ein israelitisches Mädchen solche Mühe gegeben hat. — 12 mp Geschenk an die Verwandten, pp Geschenk an die Braut, neben einander wie 2453; die Höhe dieser Geschenke wird bei der Werbung verabredet.

13-17 Der Bescheid. Man hat Anstoß daran genommen, daß die Beschneidung bereits hier als Sitte vorausgesetzt wird, da sie nach J und E doch erst von Moses oder Josua stammen soll Ex 425 Jos 52ff.; vgl. zuletzt Ed. Meyer, Israeliten 416ff. Wir haben indes aus solchen Stellen eben zu lernen, daß es eine allgemein anerkannte Überlieferung über die Herkunft dieser Sitte nicht gegeben hat, und daß die älteren Sagenquellen viel zu treu sind, um zwischen solchen verschiedenen Traditionen nachträglich einen Ausgleich herzustellen. - Ebensowenig darf man geltend machen, daß von der Beschneidung als Bedingung der Aufnahme in die Gemeinde erst seit dem Exil die Rede sein könne (Kuenen Th. T. XIV 276); es ist das der immer wiederkehrende Fehler der einseitigen literarkritischen Methode, die Dinge für so alt zu halten, als sie uns zufällig bezeugt sind. In Wirklichkeit gehört die Beschneidung als Unterscheidungsmerkmal der kultischen und nationalen Gemeinschaft der allerältesten Zeit an I Sam 1825ff. 314. Man beachte übrigens, daß die religiöse Seite der Beschneidung hier bei J wie E vollständig fehlt; sie erscheint einfach als Volkssitte. Vgl. Ed. Meyer, Israeliten 416f. Die Übertretung der Volkssitte ist schimpflich; der »Unbeschnittene« ist Gegenstand der Verachtung Jos 59; die Ehe mit ihm wäre einem isralitischen Mädchen ein Schimpf. Über die Beschneidung vgl. oben zu 17 S. 269. - Die Sage setzt voraus, daß die Sichemiten die Beschneidung nicht üben; eine wertvolle archäologische und doch wohl zuverlässige Notiz. - 13 Die Behauptung Ed. Meyers, Israeliten 417, daß die »Söhne Jagobs« in dieser Rezension nicht die Ahnherrn der Stämme, sondern »das wirkliche Volk Israel« sind, ist unrichtig: sie werden hier ebenso als Einzelpersönlichkeiten gedacht wie Sichem und Hamor. — Entweder ist nach Peš נַרְבַבְּרוּ בְּמָרָמָה zu lesen (Dillmann, Kittel), oder וַיִּרְבָּרוּ ist zu 14 J zu nehmen. — 14 הַבָּר הַנָּבֶר hie בַּנֶּבֶר הַנָּב vie נַצֶשׁוֹת הַנָּבָר 19 vgl. 19 22. Man beachte, daß die Ehe mit diesen Worten weder geschlossen noch auch nur versprochen ist; der Punkt ist für den feinfühligen Erzähler wichtig, weil er den Verrat Simeons und Levis geringer erscheinen läßt vgl. oben. - Wellhausen (Composition 3 320, Prolegomena 6 339) vermutet zu dieser Stelle, daß nach ältester Sitte die jungen Männer vor der Hochzeit beschnitten worden sind (»Blutbräutigam« Ex 425f. vgl. aber Ed. Meyer, Israeliten 59 A. 2); es ist möglich, aber keineswegs sicher, daß die Sage ursprünglich diese Sitte vor Augen hat; die vorliegende Rezension des J weiß indes kaum mehr etwas davon. -

tenen Manne geben; denn das wäre uns eine Schande. <sup>15</sup>Nur unter der Bedingung wollen wir euch willfahren, wenn ihr uns darin gleich werdet, daß ihr alles Männliche beschneiden laßt; <sup>16</sup>dann wollen wir euch unsere Töchter geben und uns eure Töchter nehmen, wir wollen bei euch bleiben und ein Volk mit euch werden. <sup>17</sup>Wenn ihr uns aber nicht gehorcht, euch beschneiden zu lassen, so nehmen wir unsere Tochter und ziehen davon.

18 Ihre Worte gesielen Hamor [und Sichem, Hamors Sohn]. 19 Der Jüngling aber zauderte nicht, also zu tun; denn er hatte an Jaqobs Tochter Gesallen, und er war angesehen vor dem ganzen Hause seines Vaters. 20 So ging Hamor [samt seinem Sohne Sichem] in das Tor [ihrer] Stadt und sprachen zu den Leuten [ihrer] Stadt: 21 diese Leute sind friedlich gesinnt; 'last sie bei uns im Lande bleiben' und darin umherziehen; das Land ist ja weit genug für sie nach allen Seiten; wir wollen uns ihre Töchter zu Weibern nehmen und ihnen unsere Töchter geben. 22 Aber nur unter der Bedingung wollen die Leute uns willfahren, bei uns zu bleiben, daß sie ein Volk mit uns werden, wenn wir alles Männliche beschneiden lassen, wie sie selbst beschnitten sind. 23 Ihre Herden, ihr Besitz und all ihr Vieh sind dann unser. Ja, wir wollen ihnen willfahren, daß sie bei uns bleiben. — 24 Da gehorchten sie dem Hamor [und seinem Sohne Sichem], alle, die zu seiner Stadt Tor aus- und eingingen; und ließen sich beschneiden, alles Männliche salle, die zu seiner Stadt Tor aus- und eingingen].

<sup>25</sup> Am dritten Tage aber, als sie in Schmerzen lagen, nahmen die beiden Söhne Jaqobs, Simeon und Levi, die Brüder Dinas, ihre Schwerter und drangen ungefährdet 'in die Stadt ein' und töteten alles Männliche; <sup>26</sup> [den Hamor und seinen Sohn] Sichem töteten sie nach Kriegsbrauch, holten Dina aus Sichems Haus und

15. 16 E erzählt diese Verabredungen, die rechtliche Gültigkeit haben sollen, mit großer Genauigkeit: die Söhne Jaqobs wiederholen Hamors Worte, Hamor vor seinen Leuten die ihrigen 21—23. — 15 pig Impf. Nif. § 72v oder Impf. Qal med. o. § 72r.

18—24 Die Beschneidung Sichems und der Leute Hamors. 19 ξ 64d. — Er war in seiner Familie sehr angesehen«, also konnte er diese neue Sitte für sein Haus ohne Schwierigkeiten durchsetzen (Holzinger). — 20 Die Stadt« wird mit Willen nicht mit Namen genannt, da sie eigentlich — Sichem selber ist. — 21—23 Bei der offiziellen Verhandlung wird die Sache etwas anders dargestellt: der persönliche Grund wird nicht erwähnt; solche Verschlagenheit setzen die Erzähler als selbstverständlich voraus. — 21 Sam LXX Peš אַשְּׁיִה שְׁיִּהְּשׁ vgl. 10. 23 Ball, Procksch, Kittel. — 23 Die Aussicht auf den Besitz der Herden Jaqobs soll den Vorschlag Hamors empfehlen; er appelliert, menschenkundig, an den Eigennutz seiner Landsleute. — 24 Die Weitläuftigkeit erklärt sich daraus, daß es ein offizielles Ereignis ist; doch ist bβ, wofür LXX την σάρχα τῆς ἀχορβυστίας αὐτῶν hat, wohl Zusatz, Procksch vgl. Ball; vielleicht ist auch ein Satz aus der Sichemrezension mit eingeschmolzen, Sievers II 338. — τος δεξείτας καθτάν μα δεξείτας καθτάν καθτάν και βαλικάν κα

25—29 Der Überfall Sichems und der Stadt. 25 בַּרִיי בַּרִּיֹם דֵיִּיִּבְּר kann der Sache nach zu beiden Quellen gehören; es ist der Kstr. wegen (mit folgenden Pf. 27) zu E zu nehmen; zur Kstr. § 111f. g; J mag etwa nur פַּאַר gehabt haben. — Simeon und Levi sind hiernach Vollbrüder Dinas, nach dem Stammbaum der Jaqobsöhne 29f. sind auch Ruben, Juda, Issachar und Zebulon Söhne Leas und Vollbrüder Dinas. Die Dinasage muß also einen andersartigen Stammbaum im Auge haben; denselben, an den auch 495 anspielt. — בַּבֶּי in Sorglosigkeit, kühnlich, ungefährdet § 118q. — Für צל-הָצִיר Lese man אַל־הָצִיר. — 26 אַל־הָצִיר.

entkamen; <sup>27</sup>da fielen die Söhne Jaqobs über die 'Wundkranken' her und plünderten die Stadt [weil sie ihre Schwester geschändet hatten]: <sup>28</sup>ihre Schafe, Rinder und Esel, was in der Stadt und auf dem Felde war, nahmen sie weg <sup>29</sup>und all ihre Habe, ihre Kinder und Weiber raubten sie und plünderten '' alles. was im Hause war.

<sup>30</sup>Aber Jaqob sprach zu Simeon und Levi: ihr stürzt mich ins Unglück, daß ihr mich bei den Bewohnern des Landes verhaßt macht *[bei den Kanaanäern und Perizzäern]*. Ich habe nur wenig Leute; wenn sie sich wider mich verbinden, werden sie mich schlagen, und ich gehe samt meinem Hause zu Grunde. <sup>31</sup>Aber sie entgegneten: durfte er unsere Schwester wie eine Hure behandeln?

Klostermann Sam. 57. — 27 Sam LXX Peš - Auch nach E ist Jagob selber am Überfall nicht beteiligt: ein Rest von Tradition. - مرجود , gewöhnlich ، Erschlagene übersetzt, (richtiger »Geschändete« d. h. die auf der Walstatt liegenden, unbestatteten Leichen vgl. »Schöpfung und Chaos« 33 A. 3, Greßmann, Ursprung des isr.-jüd. Eschatologie 81) gibt hier keinen Sinn; wenn die Sichemiten bereits verschlagen« oder vgeschändet« sind, was wollen dann die Brüder sie noch überfallen? Man lese stiff die »Kranken, Schwachen | בְּשַּבְּים 25 J, vgl. jetzt auch Procksch, Kautzsch 3; anders ist das Num 318 in dem sonst verwandten Stück Num 317-9, gegen Sievers II 338. -28f. Der Raub des Viehs und der Güter von Sichem, zur Erzählung nicht unbedingt notwendig gehörig, hatte in der Überlieferung einen Anhalt 496 vgl. oben und wird jedenfalls vom Erzähler mit Behagen berichtet. - 29 b Für rag ist nach Sam Peš mit Ball, Procksch, Kittel, Kautzsch 3, Sievers II 338 rg zu lesen. - Ist right kollektiv = »in den Häusern« zu fassen? Oder ist mit Procksch, Kautzsch3 an Sichems Haus zu denken und der Satz dann zum J-Text hinter 26a zu stellen? Dies liegt um so näber, als bei E schon von einer Plünderung (נַבַּבֹּיגי) in 27 die Rede gewesen ist. Peš בַּיִּדִּי weicht aus; LXX VetLat haben beide Lesarten neben einander.

30 f. in J ursprünglich ein Zwischenstück; der Schlüß fehlt vgl. oben. — 30 regen hinkt nach, ist wohl Glosse, Sievers II 338, Ed. Meyer, Israeliten 418. — Bezeichnend ist, daß Jaqobs Vorwürfe nicht etwa sittlicher Art sind, sondern nur auf die schlimmen Folgen hinweisen, Ed. Meyer, Israeliten 418. — Der alte Hebräer liebt Wohlgerüche, unangenehmer Geruch ist ihm höchst widerwärtig; er vergleicht den guten Namen mit Salböl und Unbeliebtheit mit Gestank. — 31 Ein stolzes Wort! Ed. Meyer, Israeliten 419. — Text durfte er behandeln?« § 107 t.

# 55. Bethelsage II. Teil 35 1—5. 6b—8. 14 E.

Bethelsage II. Teil 351—5. 66—8. 14 E. Quellenkritik. Das Stück gehört E; Beweis: מַלְּהָים אָלְהִים אָלָהְים אָלָהִים אָלָהְים אָלָהִים אָלְהִים אָלָהִים אָלָהִים אָלָהִים אָלָהִים אָלָהִים אָלָהִים אָלָבְיִי בּּיּהָהָה הִיּיִים אָלָבִייִים אָלָבִייִים אָלָבִייִים אָבָּיִים אָלָבִייִים אָלָבִייִים אָלָבִייִים אָּלָבִיים אָלָבִייִים אָלָבִיים אָלָבִיים אָלָבִיים אָלָבייִים אָלָבִיים אָלָבִיים אָלָביים אָלִבּיים אָלִים אָיִים אָלִים אָלִים אָלִים אָיִים אָיִים אָלִים אָלִים אָלִים אָיִים אָלִים אָלִים אָּיִים אָּיִים אָיִים אָלִים אָים אָיִים אָלְים אָיִים אָיִים אָיִים אָלְים אָּיִים אָיִים אָּים אָיִים אָיִים אָים אָיִים אָּים אָיִים אָים אָיִים אָּים אָים אָים אָים אָיִים אָים אָּים אָים אָים אָיִים אָיִים אָּים אָים אָים אָים אָיִים אָּים אָים אָים אָּים אָּים אָּים אָים אָים אָּים אָים אָים אָּים אָּיִים אָּים אָים אָּים אָּים אָים אָים אָים אָים אָים אָּים אָּים אִין אָים אָּים אָים אָּים אָים אָים אָים אָים אָים אָּים אָּים אָים אָּי

Charakter des Stücks. Der Abschnitt ist keine in sich zusammenhängende Erzählung, sondern lose zusammengehäuftes »Geröll«, also auch keine alte Sage, sondern Redaktorenarbeit. Das Stück enthält 1) den Schluß der Dinageschichte. Dieser Schluß mag in einer älteren Rezension dahin gelautet haben, daß es den Söhnen Jaqobs gelungen sei, den über ihre Treulosigkeit aufgebrachten Nachbarstädten Sichems (vgl. 3430 J) zu entkommen; spätere, beschönigende Tradition erzählt, daß Gott selbst ein-

gegriffen und einen solchen Schrecken über die Städte gesandt habe, daß die Söhne Jagobs ungefährdet abziehen konnten 5. Aber auch noch hieran hat E Anstoß genommen und nach einem für die Vorfahren ehrenvolleren Grunde gesucht, weshalb sie die Nachbarschaft Sichems verlassen mußten. Er fand ihn, indem er ihren Abzug aus dieser Gegend 2) mit dem zweiten Teil der Bethelgeschichte verband: Gott selbst gebietet Jaqob, hinwegzugehn: Jaqob ist also nicht etwa aus Furcht eiligst geflohen, sondern er hat Sichem auf Gottes Befehl zu einem religiösen Zweck und nach den üblichen gottesdienstlichen Vorbereitungen verlassen. Die recht späte Art dieses Abschnittes zeigt sich deutlich in dieser Verschmelzung von Motiven aus zwei ganz verschiedenen Sagen: die alten Sagen sind stets völlig unabhängig von einander vgl. die Einleitung § 3. 6: zugleich tritt der späte Ursprung des Abschnittes in der blassen Färbung hervor, in der hier die Bethelgeschichte auftritt: nichts von der Himmelsleiter, dem heiligen Stein und dem Zehnten; an Stelle der vielen göttlichen Wesen, die Jaqob zu Bethel erschienen sind, steht in 1.3 der eine Gott, und an Stelle des Gelübdes ein neuer göttlicher Befehl. Eine ältere Rezension mag hier erzählt haben, daß Jagob bei seiner Rückkehr das Gelübde, d. h. den Zehnten, bezahlt und den Stein so als Gotteshaus geehrt habe 2822 3113. Diese Erzählung hatte ursprünglich den Zweck, den Rahmen der ganzen Jagob-Esau-Laban-Komposition zu verstärken vgl. oben S. 292; daher die ausdrückliche Beziehung auf Jaqobs Flucht vor Esau 1.7, wodurch dieser Schluß des Ganzen an den Anfang geschlossen wird. - 3) Ferner hat der Verf. wohl eine Notiz vorgefunden, daß unter der Sichemeiche Gottesbilder begraben seien; er hat auch diese Notiz in den Zusammenhang eingestellt, indem er behauptete, Jagob habe dort vor seinem Zuge nach Bethel fremde Götter begraben; E wird dabei zunächst an den »Teraphim« der Rahel, von dem die Erzählung 3119. 30. 32-35 handelt, gedacht haben. - Diese unter 1)-3) besprochenen Notizen hat E zu einer leidlichen Einheit verwoben: in 7 wiederholt er die Worte von 1 und schließt so das Ganze zusammen: Jaqob hat Gottes Befehl vollzogen und dem Gott, der ihm auf der Flucht vor Esau erschienen ist, einen Altar errichtet. Eben wegen dieses deutlichen Schlusses der Bethelgeschichte des E ist auch nicht wahrscheinlich, daß E noch im folgenden eine Gotteserscheinung zu Bethel gebracht hat (gegen Procksch 38ff.). 4) Schließlich ist noch eine Notiz hinzugefügt worden über den Tod der Debora, der Amme der Rebekka, und über ihr Begräbnis nicht weit von Bethel. Diese Notiz ist hierher, wohin sie ja ihrer Art nach keineswegs gehört, gestellt worden, weil sie von einem Ort in der Nähe handelt. - Vers 14, die Aufstellung einer Massebe, ist vom letzten Red. auf Bethel bezogen worden. Von P, der solche Malsteine für heidnischen Götzendienst hält, stammt diese Notiz sicherlich nicht. Aber auch J hat die Masseben vermieden und den Stein zu Bethel auch 2813ff., soweit wir sehen, verschwiegen; auch ist in der Bethelgeschichte des J durch nichts angedeutet, daß eine solche Fortsetzung der Erzählung bei J folgen sollte. E erzählt von der Bethel-Massebe schon 2811ff. und kann sich hier nicht wiederholen (gegen Procksch 39f.). So erscheint als das einzig Mögliche, mit Cornill ZAW XI 15ff. 14 als Fortsetzung von 8 zu betrachten: Jaqob stellt die Massebe am Grabe der Debora auf. Diese Auffassung der Stelle ist um so wahrscheinlicher, als E im unmittelbar Folgenden noch von einem andern Mal auf dem Grabe einer Stammmutter 20 redet; Red. hat das Debora-Mal, weil es eine Spende bekommt, in eine Gottes-Massebe verwandelt, dagegen das Rahel-Grabmal, von dem keine Spende erzählt wird, stehen lassen. - Für Sievers metrische Quellenscheidung II 169f. ist der Abschnitt 351-8. 14 von grundlegender Bedeutung geworden: er bezieht 14 auf die Massebe von Bethel, sieht darin eine Parallele zu 7 und findet so zwei elohistische Paralleltexte von verschiedenem Versmaß: die eine dieser Quellen erkenne nur den Altar, die andere nur die Massebe an. Aber die Beziehung von 14 auf die Bethel-Massebe ist mindestens unsicher, und 3320 steht nach Sievers' Behauptung in einem einheitlichen E-Text die Massebe friedlich neben dem Altar: was doch offenbar kein »Versehen« sein

35 ¹Da sprach Gott zu Jaqob: mache dich auf, ziehe nach Bethel und bleibe daselbst; und baue dort einen Altar dem Gott, der dir erschienen ist, als du vor deinem Bruder Esau flohst. ²Da sprach Jaqob zu seinem Hause und zu allen, die bei ihm waren: tut die fremden Götter von euch, die unter euch sind, reinigt euch und wechselt eure Kleider; ³dann wollen wir hinauf nach Bethel ziehen; daselbst will ich einen Altar bauen dem Gott, der mich erhört hat zur Zeit meiner Not und mit mir gewesen ist auf dem Wege, den ich gezogen bin. ⁴So gaben sie Jaqob alle fremden Götter, die sie mit sich führten, und ihre Ohrringe; die vergrub Jaqob unter der Terebinthe, die bei Sichem

kann. Wahrlich ein sehr unsicheres Fundament für ein ganzes System von Quellenscheidungen!

1 »Zieh hinauf«: Sichem liegt 570 m über dem Meere, Bethel 881 m; in solchen Dingen wissen die Erzähler sehr gut Bescheid. - 2 Wer vor Gott an heiliger Stätte erscheinen will, hat an sich gewisse Lustrationen, z. B. Waschungen vorzunehmen, um and, kultisch rein zu sein: hierüber eine Fülle von Regeln, in denen urältestes religiöses Gut erhalten ist, Stade. Bibl. Theol. § 70. 74. Dazu gehört auch, daß man die Kleider zu waschen oder zu wechseln hat 2715 Er. 1910. 14 II Reg 1022 Ez 4417ff., Wellhausen, Reste arab. Heidentums<sup>2</sup> 55 f. 110; die ursprünglichen Grundgedanken dabei sind, daß man im Schmutz des Werkelstagskleides die heilige Stätte entweihen würde, und zugleich. daß im Heiligtum getragene Kleider tabu werden und ihm verfallen, Robertson Smith, Rel. d. Sem. 116 ff. Der strenge Jahvismus verbietet auch, fremde Götterbilder bei der Wallfahrt mitzuführen, und so feinfühlig ist die Religion auf dieser Stufe, daß sie sogar die Ohrringe nicht duldet! Denn Jahve verlangt, daß man ihm mit Aufrichtigkeit und Treue diene (Jos 2414), und er ist ein eifersüchtiger Gott (Jos 2419). Ohrringe sind ursprünglich mit Gottesabzeichen versehen und Amulette (syrisch gedäschä = Ohrring) vgr. Benzinger 2 82; solche Schmuckstücke werden daher nach ältester Religionsübung gerade im Kultus angelegt Hos 215 Ex 112 (die ägyptischen »Gefäße«). Auch in Israel hat man nicht von jeher und überall über die fremden Götterbilder so abweisend gedacht wie hier; aber nicht erst die schriftstellerische Prophetie hat diese feindliche Stimmung geschaffen. Interessant ist es, hier zu sehen, daß eine Richtung die Ohrringe verwirft, die an den Masseben keinen Anstoß genommen hat. Abbildungen altisraelitischer Ohrringe Benzinger<sup>2</sup> 83. - Das »Reinigen« ist in diesem Zusammenhange Nebensache, das Abtun der Götter wegen 4b die Hauptsache. - 3 »Der mich erhörte am Tage meiner Not« ist Psalmenstil vgl. Ps 773 867 202. - 4 Über die Sichemterebinthe vgl. zu 126. - Die Behauptung, daß unter der Sichemterebinthe fremde Gottesbilder begraben liegen, ist parallel der anderen, daß dort die Gebeine Josephs ruhen Jos 2432. Auch sonst sind Sagen von vergrabenen Schätzen häufig, vgl. z. B. Alarichs Grab, Grimm, Deutsche Sagen Nr. 372. Prof. Greßmann macht mich (mündlich) auf Olympiodor fr. 27 bei C. Müller, Fragm. hist. graec. IV 63 aufmerksam, wonach in spätgriechischer Tradition vergrabene, gegen das Land der Feinde gerichtete Bildsäulen den feindlichen Angriff fernhalten; als sie ausgegraben werden, brechen die Feinde herein. Vielleicht könnte auch hier das Vergraben der Gottesbilder ursprünglich den Sinn gehabt haben, den Angriff der Kanaanäer fernzuhalten; in diesem Falle würde der Zug mit zur Dinageschichte gehört haben und müßte später umgedeutet worden sein. Doch spricht hiergegen das Folgende. - Auffällig ist, daß auch Josuas letzte Rede (Jos 24), die an derselben Stätte unter dem Baum zu Sichem gehalten worden ist (vgl. 26), dasselbe Thema und mit denselben Worten behandelt: man soll die fremden Götter abtun הַּדְּיִר הָּתַבֶּר הַעָּלְהִי הָעָבָּר Jos 24 23 - Gen 352; auch dieser Rede liegt die Überlieferung zu Grunde, daß zu Sichem einst fremde Götter abgeschafft seien. Diese Josua-Sichem-Geschichte ist also in weiterem Sinne eine Variante der Jaqob-Sichem-Sage. Guthe, Gesch. Isr. 53f. und Steuersteht. <sup>5</sup> Dann brachen sie auf; ein Schrecken Gottes aber lag auf den Städten ringsumher, daß sie die Söhne Jaqobs nicht verfolgten. <sup>6</sup> So kam Jaqob nach Luz im Lande Ranaan [das ist Bethel] samt allen Leuten, die bei ihm waren. <sup>7</sup> Daselbst baute er einen Altar und nannte den Ort Gott von Bethel, denn dort hatte sich Gott ihm geoffenbart, als er vor seinem Bruder floh.

\* Debora aber, Rebekkas Amme, starb und wurde begraben unterhalb Bethel, unter der Eiche; deren Namen nannte man Klageeiche. [°Gott erschien dem Jaqob zum zweiten Mal, als er von Paddan-Aram kam, und segnete ihn. 10 Gott sprach zu ihm: du heißt Jaqob; aber du sollft nicht mehr Jaqob heißen, sondern Jörael sollst du heißen. So nannte er ihn Jörael.] 11 Gott sprach zu ihm: ich din El-Schaddaj; sei fruchtbar und mehre dich. Ein Bolk, ja eine Gemeinde von Bölkern soll von dir kommen! Könige sollen aus deinen Lenden hervorgehen! 12 Und das Land, das ich Abraham und Isaaq gegeben habe, will ich dir geben, und deinem Samen nach dir will ich das Land geben. 13 So suhr Gott von ihm auf san dem Orte, da er mit ihm geredet hattes. 14 Jaqob aber errichtete ein Mal san dem Orte, da er mit ihm geredet hattes, ein steinernes Mal, und goß einen Trank darauf und salbte es mit Öl. 15 Jaqob naunte den Ort, da er mit ihm geredet hattes, ein steinernes Mal, und goß einen Trank darauf und salbte es mit Öl. 15 Jaqob naunte den Ort, da er mit ihm geredet hatte, Bethel.

nagel, Isr. Stämme 90f. halten diese Verpflichtung des Volkes in Sichem zur Monolatrie für historische Tradition; Luther bei Ed. Meyer, Israeliten 551 denkt an ein jährliches Fest in Sichem, wo Israel mit Jahve in den Bund tritt. — 5 Ein »Gottesschrecken« (Ex 2327) ist ein geheimnisvoller, wunderbarer (»panischer«) Schrecken, wie ihn die Propheten oft beschreiben vgl. Am 214ff. Jes 1913f. Ez 2422f. — 7 Daß die Stätte den Namen »el« führt, ist in der alten Zeit nicht sonderbar vgl. zu Ašteroth-Qarnaim oben S. 281 und vgl. Ed. Meyer, Israeliten 295. — Zu 5529 vgl. zu 2013; oder ist die Form doch ein Plural und auf die »Engel« 2812 zu beziehen?

<sup>8</sup> Da die Tradition den Namen der Amme Rebekkas zu nennen weiß, sollte man denken, daß sie von dieser Gestalt auch eine Geschichte gewußt habe; dasselbe von Pichol 2122 und Ahuzzath 2626 S. 305. — Über Ahnengräber Stade, Bibl. Theol. § 51. — Daß ein Baum am Grabe steht (I Sam 31:3), ist selbst noch bei uns Sitte; nach ältester Anschauung, die noch in Märchen und Sagen erhalten ist, wohnt die Seele des Verstorbenen in solchem Baum vgl. v. d. Leyen CXIV 14 (woselbst Literatur). Noch heute gibt es in Palästina nicht wenige heilige Bäume mit Heiligen-Grabe, Greßmann, Palästinas Erdgeruch 85. — Dieser Deborabaum ist wohl derselbe wie die »Deborapalme zwischen Rama und Bethel«, wohin die spätere Tradition, durch die Namensgleichheit verführt, die Prophetin Debora versetzt hat Jdc 44f. - 14 Die Massebe am Grabe (ebenso 20) ist bei E sicherlich nichts anderes als ein einfacher Leichenstein, wie sie gewiß in Israel ebenso wie unter den Phöniziern und anderswo hänfig waren; ursprünglich aber wird das Grab der Debora heilige Stätte gewesen sein, vergleichbar dem Grabe der Amme des Dionysos zu Skythopolis vgl. Plinius h. n. V 18 (16). — Der ausgeschüttete Trank (von Wasser oder Wein) am Grabe soll nach ältesten Auffassung den Toten tränken; eine solche Sitte auch sonst, Bousset, Wesen der Religion 49, bei den Ägyptern vgl. Erman, Aegypten 415, Äg. Rel. 122, Ranke bei Greßmann, Altorient. Texte u. Bilder I 203. 206. 229, bei den Babyloniern vgl. Zimmern KAT3 638. 640, Kohler u. Peiser, Hammurabi's Gesetz I 103 (Col. XVII 35. 40), bei den Griechen vgl. Stengel, Griechische Sakralaltertümer in J. v. Müllers Handb. d. klass. Altertumswissenschaft V 3 S. 99 ff., bei den Indern vgl. Oldenberg, Rel. des Veda 548ff., bei den alten Arabern vgl. Wellhausen, Reste arab. Heidentums<sup>2</sup> 182f., G. Jacob, Beduinenleben<sup>2</sup> 142f.; weitere Literatur bei

Torge, Seelenglaube 128 ff. Daß es auch in Israel solche Riten gegeben hat, ist nicht unwahrscheinlich, da uns die Sitte, dem Toten Brot aufs Grab zu stellen, aus Israel bezeugt ist Tob 418 JSir 3018 Dtn 2614; so hat man auch in Palästina Krüge und Töpfe mit ins Grab gegeben, und an den Dolmen, die wahrscheinlich Gräber sind, Napflöcher als Wasserbehälter der Toten angebracht, Greßmann, ZAW XXIX 115f. E hat solche Darbringung als unschuldig angesehen, also jedenfalls nicht für ein Opfer, einer Gottheit dargebracht, gehalten. — אַלְּיִבֶּר אָבֶּר בְּבֶּב ist Zusatz des letzten Red., der die Stelle mit P's Bericht ausgleicht; vielleicht ist auch אַבֶּר בְּבֶּר בָּבֶּר מַבָּר מַבּר מַבּר (Cornill), doch kommt das Salben der Grabsteine auch bei den Griechen vor vgl. Stengel, Griech. Sakralaltertümer 99.

## 56. Benjamins Geburt; Rahels Tod 3516-20 E.

35 <sup>16</sup> Dann brachen sie von Bethel auf, und als sie noch eine Strecke Weges nach Ephratha hatten, mußte Rahel gebären und hatte eine schwere Geburt. <sup>17</sup> Und da sie eine so schwere Geburt hatte, sprach die Hebamme zu ihr: sei getrost, auch dies Mal hast du einen Sohn. <sup>18</sup> Da ihr aber die Seele ausging, denn sie mußte sterben, nannte sie ihn 'Ben-onim (Schmerzenssohn)';

Benjamins Geburt; Rahels Tod 3516—20 E. Quellenkritik. Das Stück gehört zu E (Ball); dafür spricht die Massebe 20 auf dem Grabe (vgl. 14); die Erzählung von Rahels Tod vor Ephratha wird 487 von E erwähnt, wobei der Wortlaut von 16a und von 19 wiederholt wird; vgl. auch 1952 16 wie 5 (E), während J den Sing. 2522 21 hat. — Man darf fragen, ob 17, dessen erster Teil || 16b zu sein, und dessen zweiter Teil an 3024b (J) anzuspielen scheint, nicht von J herrührt (Holzinger); da aber aus dem Wortlaut von 17 keine Etymologie von \*Binjamin\* hervortritt, und da der Vers im Zusammenhang des E guten Sinn gibt (vgl. besonders die Parallele I Sam 419ff.), so mag man ihn bei E belassen.

Das Stück enthält keine ausgebildete Erzählung, also keine eigentliche »Sage«, sondern nur ein paar alte »Notizen«: von Rahels Begräbnisstätte und Leichenstein vor Ephratha und vom Tode Rahels bei Benjamins Geburt. Der Erzähler hat eine geistreich erfundene Etymologie von »Binjamin« hinzugefügt.

16a בברת־הארץ ein Wegemaß unbekannter Bedeutung. — פברת־הארץ genaue Lage unbekannt; die (übrigens zu spät kommende) Gleichsetzung mit Bethlehem 19 beruht auf einer Verwechselung dieses Ephratha mit dem Geschlechte Ephratha, das in Bethlehem (in Juda, 2 St. südl. von Jerusalem) seinen Sitz hatte Mich 51 Ruth 12 I Chr 44 Jos 1559 LXX; Rahels Grab lag aber ursprünglich sicherlich nicht in Juda, sondern im Gebiet der Rahelstämme; auch entnehmen wir aus Jer 31 15 I Sam 102 mit aller Deutlichkeit, daß Rahels Grab bei Rama (er-Râm), auf dem Wege von Rama nach Gibea, nicht allzuweit von Bethel, an der Grenze Benjamins und Ephraims gelegen war. Gegenwärtig wird das Grab der Rahel 11/2 km nördl. von Bethlehem gezeigt (vgl. Buhl, Palästina 159, Guthes BW s. v. Rahel's Grab). - 16b-18 haben den Zweck, den Namen Benjamin zu motivieren. Rahel liegt in schweren Wehen und muß sterben; vergebens spricht ihr die Geburtshelferin (3828), die das Geschlecht des Kindes sieht, Trost zu: auch dieser ist dir ein Sohn; sie aber will sich nicht trösten lassen und nennt ihn mit ihrem letzten Atem: ben-onim; der Vater aber will seinem Kinde keinen so unglücklichen Namen lassen und nennt ihn ben-jamin, d. h. Sohn des Glücks (eigentlich der rechten Seite). בָּרָאוֹנָר wird als »Sohn meines. Unglücks« (von זָאָ) gedeutet. Das Wort paßt aber weder besonders zu der so konkreten Situation, noch enthält es einen deutlichen Anklang an »Binjamin«. Es ist daher besser בְּרְאלֹנְים (plur von אָנָה, »Sohn der Klagen, Seufzer« zu lesen. x im Anlaut ist ähnlich dem zegesprochen worden. Zu der Umnennung vergleicht sein Vater aber nannte ihn Benjamin (Glückskind). <sup>19</sup>So starb Raḥel und wurde begraben am Wege nach Ephratha [das ist Bethlehem]. <sup>20</sup>Und Jaqob errichtete ein Mal über ihrem Grabe; das ist das Grabmal Raḥels, das steht noch bis auf diesen Tag.

Cheyne 420 gut Kalevala 50429f. (übers. von H. Paul): »Seine Mutter nannte ihn Blümchen, Fremde nannten ihn Unglückskind«. — Für מְּהָה (Pf.) besser mit LXX Peš Trg-Onk מַהָּה (Part.), Kittel. - Eine Anspielung an diese Geschichte enthält wohl der schöne Vers Jer 31 15 (zwei \*Sechser« nach Erbt, Jeremia 289): \*Ein Laut in Rama, Ein Seufzen erschallt, Bitterlich Weinen: Rahel weint ', Läßt sich nicht trösten, Um ihre Söhne, denn 'sie sind' dahin«. Wie Rahel weinte und seufzte und sich nicht trösten lassen wollte, als Benjamin geboren wurde, so geschieht es jetzt wieder, da ihre Kinder ihr geraubt sind. - Der Eponymen-Name »Benjamin« ist erschlossen aus der älteren Namensbezeichnung ימינה ; בנר ימינה der Stamm zur Rechten, im Süden, nämlich von Ephraim vgl. Ed. Meyer, Israeliten 311. 522, Stade, Gesch. Isr. I 161 u. a. Daß Benjamin im Unterschied von seinen Brüdern in Palästina geboren ist, wird von modernen Forschern als eine Erinnerung daran gedeutet, daß sich dieser Stamm, als letzter, erst nach der Einwanderung in Kanaan gebildet hat, vgl. Stade, Gesch. Isr. I 160, Guthe, Gesch. Isr. 41. 55f.; dagegen Ed. Meyer 291 A. 3, wonach Benjamins Geburt an dieser Stelle eben nur daher rührt, zdaß man Rahel, deren Grab im Jeminitergebiet lag, bei seiner Geburt sterben ließ«. - Bemerkenswert ist, daß von Jagobs Empfindungen bei dieser Begebenheit, als die geliebteste Frau ihm starb, und als ihm zugleich der liebste Sohn geboren wurde, hier so wenig die Rede ist; ganz im Gegenteil zu der Wiederholung 487, wo Jagobs Liebe zu der unvergessenen Rahel so schön hervortritt. Hier aber ist Jagob dem Erzähler die Nebenperson; er hat nur die rührende Szene vor Augen, wo der jungen Mutter der sehnlichste Wunsch in Erfüllung geht, und sie sich doch nicht freuen kann, weil sie sterben muß. Eine sehr ähnliche Szene I Sam 419-22: auch da eine Mutter, die sich nicht freut. als sie hört, daß sie einen Sohn geboren hat, und die sterbend dem Kinde einen Namen von unglücklicher Bedeutung gibt; solche, für die Antike offenbar sehr anziehenden Motive werden von einer Person leicht auf die andere übertragen; vgl. oben S. 327. -20 Über den Leichenstein vgl. zu 14.

#### 57. Rubens Schandtat 35 21. 22a J.

35 21 Dann brach Israel auf und schlug sein Zelt auf jenseits von Migdal-

Rubens Schandtat 3521. 222. Das Stück ist für J, bei dem in der folgenden Josephgeschichte nicht mehr Ruben noch auch Simeon und Levi (vgl. oben S. 371) die Führer der Brüder sind, unentbehrlich; E dagegen, bei dem Ruben der Wortführer der Brüder ist und als edelmütig dargestellt wird, kann diese Erzählung nicht besessen haben, Ed. Meyer, Israeliten 276. Für J spricht auch bezig, was diese Quelle von jetzt an ständig gebraucht 373. 13 425 u. s. w.; womit J diesen Namenswechsel motiviert hat, ist nicht mehr durchsichtig. — Der Abschnitt ist gegenwärtig sehr kurz, aber die Erzählung muß einst weiter gegangen sein: jetzt bricht sie mitten in der Geschichte, da die Hauptsache noch folgen soll, ab; der Abschreiber, der so weit gekommen ist, erschrickt über das, was er weiter liest, und denkt: Gott soll mich bewahren, so schreckliche Dinge abzuschreiben! Was in der Fortsetzung gestanden hat, wissen wir aus der Anspielung an die Sage 493f.: Rubens Verfluchung und Verlust der Erstgeburt. — Die Sage von Rubens Verfluchung wird ursprünglich stammesgeschichtlichen Sinn gehabt haben. Die Sage will begründen, weshalb Ruben, der einst die Erstgeburt hatte, von seiner Höhe so heruntergekommen ist. Begründet wird dieser Sturz nach antiker Art (vgl. zu 924ff.)

'eder. 228 Als nun Israel in jenem Lande wohnte, ging Ruben hin und lag bei Bilha, seines Vaters Kebsweibe. Als aber Israel das hörte, — — — — —.

aus dem Fluch des Vaters, dieser Fluch aber (ebenso wie 922ff.) aus einer Schandtat wider ihn. Ob aber auch die Angabe, daß Ruben mit Bilha, seines Vaters Kebsweibe (zu with 2224 256 vgl. oben S. 243), verbotenen Umgang gehabt habe, jemals irgend etwas Stammesgeschichtliches bedeutet habe, ist sehr fraglich. Dillmann 380, Stade, Gesch. Isr. I 151, Ulmer, Sem. Eigennamen 16 vermuten, daß sich die Sage aus einer uralten Ehesitte (Polyandrie oder dergl.) erklärt, die sich gerade in diesem Stamme gehalten habe. Wellhausen, Prolegomena 6 321, Guthe, Gesch. Isr. 25, Holzinger und Steuernagel, Isr. Stämme 16. 94 denken an ein historisches Ereignis, etwa die Vergewaltigung eines Stammes Bilha durch Ruben. Sehr bemerkenswert ist aber, daß auch Homer eine ganz ähnliche Geschichte enthält, die Verfluchung eines Mannes durch seinen Vater, dessen Kebsweib er verführt hat (Il. IX 447ff.). Demnach beruht diese Geschichte in Israel auf einem übernommenen Stoff und ist nicht stammesgeschichtlich zu erklären. Jedenfalls ist die Sage sehr alt, denn in historischer Zeit ist Rubens Erstgeburt, von der die Sage noch weiß, längst vergangen; auch paßt diese Erzählung nicht zu den Sitzen der Stämme im Lande, wonach Ruben nicht in der Nähe der Bilhastämme, Dan und Naphtali, wohnt. Weshalb diese Begebenheit gerade zu Migdal-'eder lokalisiert ist, ist ganz undeutlich. - Auch wenn wir Gen 493 hinzunehmen, lernen wir nur wenige Punkte aus dieser Sage kennen; wir dürfen aber vermuten, daß die Erzählung einst reicher gewesen ist. - 21 Migdal-'eder = Herdenturm, d. h. ein zum besseren Schutz der Herden errichteter Turm, Benzinger 2 139. - Ein Migdal-'eder nach Mich 4s in oder bei Jerusalem, was in den Zusammenhang des Jagobzuges wohl passen würde. - 22 a hat doppelte Akzentuation: ישׂרָאֵל hat Athnach und zugleich Silluq, d. h. 22a gilt als Halbvers oder, als ganzer Vers, vgl. Franz Delitzsch. - Die Sünde Rubens ist nicht geradezu »Blutschande« zu nennen, denn zwischen dem Sohne und dem Kebsweib seines Vaters besteht keine eigentliche Verwandtschaft, sondern kommt als frevelhafter Eingriff in das Recht des Vaters in Betracht, Nöldeke ZDMG XL 150.

58. Esaus Stammbaum 36 10—14 und Fürsten 15—19, Stammbaum und Fürsten der Horiter 20—28. 29f., Edoms Könige 31—39.

stammen wohl aus selbständiger Quelle. Vgl. Nr. 60.

Nachrichten über Isaaq, Jaqob und Esau bei P.

59. Erzählung von Isaaq (Jaqob) bei P 2519 — — — 20 — — — 26b 2634. 35 281—9 35 6a. 11—13a. 15 — — — 2924. 28b. 29 — — — 304a — — 9b — — — 22a — — — 3522b—26 — — — 3118a $\beta$ .  $\gamma$ .  $\delta$ . b — — 3318a $\beta$  35 9. 10. 27—29.

Erzählung von Isaaq (Jaqob) bei P 2519 — — 20 — — 26b 263435 281—9 356a. 11—13a. 15 — — 2924. 28b. 29 — — 304a — — 9b — — 22a — — 3522b—26 — — 3118a $\beta$ .  $\gamma$ .  $\delta$ . b — — 3318a $\beta$  359. 10. 27—29.

Ein buntes Bild! Red. JE P hat sich in den Jaqobgeschichten vorwiegend an JE gehalten; anderseits hat er auch P möglichst erhalten wollen: er hat daher P's Bericht in kleine und kleinste Teile aufgelöst und an passende Stellen in die Erzählungen von JE eingefügt. Dies Verhalten erklärt sich nur unter der Voraussetzung, daß P's Angaben

25 <sup>19</sup> Dies ist der Stammbaum Fsaaqs, des Sohnes Abrahams. Abraham zeugte Fsaaq. — — — — — <sup>20</sup> Fsaaq war 40 Jahre alt, als er sich die Rebekka, die Tochter Bethu'els, des Aramäers, aus Paddan-Aram, die Schwester Labans, des Aramäers, zum Weibe nahm.

26 34Als nun Csau 40 Jahre alt war, nahm er sich Ichubith, die Tochter Be'eris, des Chittiters, und Basmath, die Tochter Clons, des Chittiters; 35 die waren Isaaq und Rebekka ein Herzenskummer.

über Jaqob sehr dürftig waren: die alten kecken Jaqoberzählungen konnten ihm nur Anstöß erregen; darum hat er sich mit einem kurzen Auszug begnügt. Trotz der mancherlei Lücken aber haben wir doch eine Anschauung von dem Inhalt seiner Erzählung; größere Partieen werden nicht fehlen. P hat hier nur Notizen überliefert, das Gerippe der Erzählung von JE, und einige Reden. Nun läßt sich im einzelnen zeigen, daß P die uns in JE überlieferten Geschichten fast alle und zwar auch in der überlieferten Reihenfolge gekannt hat. In mehreren Zügen stimmt die von P vorgefundene Überlieferung mit der des J überein: die Gottesrede zu Bethel, die Jaqob verheißt, er werde Stammvater eines Volkes werden und dies Land bekommen, der Ausdruck auch aß Rebekka Tochter Bethu'els heißt, wird schon J, wenn auch in spätester Phase gehabt haben; anderseits folgt P der Tradition des E in dem Beinamen Labans als des "Aramäers" (doch vgl. oben S. 345), in dem Namen "Paddan" (vgl. 487), in der Umnennung Jaqobs zu Israel durch Gottes Wort. Selbständige Traditionen des P erkennt man in den Namen der Weiber Esaus. Alle übrigen Abweichungen des P von JE sind, soweit wir sehen, Kürzungen und tendenziöse Änderungen.

Eigentümlich ist, daß P unter der Überschrift »Stammbaum Isaaqs« im wesentlichen die Jaqobgeschichten und dann unter der Überschrift »Stammbaum Jaqobs« die Josephsagen erzählt. Diese wunderliche Verschiebung ist deshalb eingetreten, weil P über Isaaq nichts Rechtes zu sagen wußte, anderseits aber aus Ordnungsliebe sich verpflichtet fühlte, eine Rubrik für Isaaq anzusetzen und auszufüllen; erträglich wird die dadurch, daß P, allerdings ganz wider den Geist der alten Sage, ausrechnete, Isaaq habe bis zur Rückkehr Jaqobs von Laban gelebt.

I. 25, 19 — — — 20 Überschrift. Isaaqs Heirat. Für P beweist die Überschrift, אַרָּיִה 19, die Datierung, die große Genauigkeit und »Paddan-Aram« 20. — Zwischen 19 und 20 ist die Heirat Isaaqs (Rest der Überlieferung von 24) erzählt worden, die dann in 20 chronologisch bestimmt wird vgl. 16 16 17 24 21 5. — Paddan-Aram, nur bei P; Hos 12 13 אַרָּאָבָּי. Ein Tell Feddân in der Nähe von Harran bei arab. Geographen. Im assyrischen bedeutet padanu »Weg«, Synonym zu harrânu; also Paddan = Harran? Zimmern bei Gesenius 4 s. v. אָבָּי vgl. auch Jensen, Gilg.-Epos I 225 A. 2, 326 A. 5 und vgl. dazu wie auch zu andern Erklärungen des Namens Streck in Klio (Beiträge zur Alten Gesch.) VI 190f. — P, der Bethu'el und Laban ständig »Aramäer« nennt, also doch auch wohl von »Aram« 1022 ableitet, scheint sie also nicht als Nahoriden anzusehen; ist das Tendenz? Vgl. Budde, Urgesch. 425.

II. ———— 25, 26b Jaqobs und Esaus Geburt. Nur die chronologische Notiz ist erhalten. Aus der gleichzeitigen Ansetzung ihrer Geburt geht hervor, daß sie auch bei P Zwillinge gewesen sind; P hat also die Sage von der Geburt der beiden gekannt.

III. 26, 34. 35 28, 1 - 9 Esaus Heiraten. Jaqobs Segnung und Reise zu Laban. Für P beweist die Datierung 2634, בְּבִּיֹת בְּבַנְית 281. 6. 8, Paddan-Aram 282. 5. 6. 7, 'el šaddaj 3, בְּרָה בְּרָהָה 3 נְּרָה מָבָר 3 vgl. 175f. 3511 484, בְּרָה בְּרָה 4, die Weitläuftigkeit 5, die Wiederholung 6f., יאַל מַר אָרָ זְיִלְה 1, und besonders der Geist des Stücks.

28 1 Da rief Ragg den Ragob, segnete ihn und gab ihm Befehl: und er sprach zu ihm: du darfft dir fein Beib nehmen aus den Töchtern Kanaans! 2Mache bich auf und geh nach Baddan-Aram zum Hause Bethu'els, des Baters deiner Mutter, und hole dir dort ein Weib von den Töchtern Labans, des Bruders deiner Mutter. 3El-Schaddaj aber segne bich; er mache bich fruchtbar und mehre dich, daß du zu einer Gemeinde von Bolfern wirft; 4und er gebe bir ben Segen Abrahams, bir samt beinem Samen, daß du das Land, da du als Fremdling weilft, ererbeft, das Gott bem Abraham gegeben hat. 5Go entließ Ffaag ben Jagob; und er ging nach Babban-Aram ju Laban, bem Sohne Bethuels, bes Aramäers, bem Bruder ber Rebetta, der Mutter des Jagob und des Efau. — EAIs aber Cfau fah, daß Isaag ben Ragob gesegnet und ihn nach Baddan-Aram gesandt hatte, um sich von dort ein Weib zu holen, indem er ihn segnete und ihm Befehl gab: du darfft dir kein Weib nehmen aus den Töchtern Kanaans, jund daß Jagob auf seinen Bater sund seine Mutter ] gehört hatte und nach Baddan-Aram gegangen war, 8ba merkte Esau, daß bie Töchter Rangans feinem Bater Isaag miffielen; ofo ging Cau bin zu Isnael und nahm die Machalath, die Tochter Jsmaels, des Sohnes Abrahams, die Schwefter Rebajoths, zu seinen Weibern hinzu sich zum Weibe.

Hier hören wir nichts von dem, was die ältere Zeit so amüsiert hatte, und was dem späteren, sittlicher empfindenden Geschlecht so anstößig sein mußte. Der Segen, den Jagob von Isaaq bekommt, und seine Reise zu Laban sind stehen geblieben, aber ganz anders begründet. Das Motiv für beides hat der Verf. aus den Verhältnissen seiner Zeit genommen, wo die Mischehen die Reinheit der Gemeinde und der Religion bedrohten, wo die Weltkinder nach den Gesichtspunkten des Standes, Reichtums und Ansehens die Ehe mit den Töchtern der fremden Völker schlossen, mit denen zusammen sie lebten und verkehrten, und wo es als erstes Erfordernis des Frommen galt, nur eine Tochter Israels zu heiraten. Nun las P in seiner Vorlage - nach Ed. Meyer, Israeliten 353 A. 1 hat er es selbst frei erfunden -, daß Esaus Frauen Hittiterinnen und eine Ismaelitin gewesen seien, daß Jaqob aber Labans Töchter geheiratet habe. Die Ehen Esaus - so stellte er sich vor - waren Isaaq höchst mißfällig; durch diese Ehen aber - das fügte er der Tradition hinzu - hat Esau es verscherzt, Erbe des Abrahamsegens zu werden. Darum ist der Segen auf Jaqob übergegangen, aber zugleich mit dem Befehl, sich seine Frauen aus der Familie seiner Mutter zu holen. Ästhetisch betrachtet, ist diese Erfindung ziemlich dürftig; keine der beteiligten Personen ist eine lebendige Figur; am konkretesten ist noch Esau gezeichnet, der schließlich seinen Fehler einsieht und wieder gut machen will, aber doch das Rechte nicht finden kann; aber auch diese Charakteristik Esaus, der »wie ein gezüchtigter Knabe bei Seite schleicht«, zeigt, wie sehr P »die Figuren dieser Sage ausgebeint« hat (Holzinger). Die späte Zeit der Abfassung des Abschnittes geht auch daraus hervor, daß er Motive ganz verschiedener Herkunft in einander mischt: eine Notiz über Esaus Frauen, die Segnung Jaqobs durch Isaaq, ferner den Abrahamsegen, den er dem Isaaqsegen gleichsetzt (was die alten Sagen niemals tun), schließlich die Ehe Jaqobs mit Labans Töchtern, die in der alten Sage der Erfolg, aber nicht die Absicht der Reise Jaqobs zu Laban ist. Den Gedanken, daß die Ehe mit Kanaanäerinnen den Patriarchen als unerlaubt gilt, hat P vielleicht aus der Rebekkasage 248 (J) geschöpft; der Wortlaut von 24sf. scheint in 281.2 nachzuklingen. -26, 34 Das 40. Jahr Jaqobs ist nach 25 26b das 100. Isaaqs. In diesem Jahre geschieht - das ist wohl P's Meinung - alles Folgende, auch Jaqobs Zug zu Laban. Im 180. Jahre Isaaqs — so denkt P wohl — kehrte Jaqob zurück, und starb Isaaq 3527f. 80 Jahre war Jagob also in Aram; nach JE nur 20 Jahre. 28, 2 mans § 90i. — 5 mars Ehrlich. — 6 יישלח? Spurrell, Ball, Kittel. — Nach Eerdmans I 24 ist das allerdings

Bilpa, seiner Tochter Lea zur Magd. 286 Dann gab er ihm seine Tochter Rahel zum Weibe; 29und Laban gab seiner Tochter Rahel seine Magd Bilha zur Magd.

sehr schleppende אָבֶּרְכוֹ אִתְּי Zusatz. — 7 יְאֵלְאָמוֹ ist wohl harmonisierende Glosse, die auf 274sf. Rücksicht nimmt. — 9 Ismael war damals nach der Chronologie des P (1616 1724f. 2517. 26 2634) noch am Leben und 114 Jahre alt.

IV. 35, 6a. 11-13a. 15 Betheloffenbarung. Die Sätze stehen gegenwärtig in einem E-Stück. Rür P beweist: אלהים 11. 13a, die überflüssig genaue Ortsbestimmung 62 vgl. 232. 19 3318 49so; der Name למר הארץ פנען 62 vgl. 232. 19 3318 49so; der Name למר בארץ פנען während E schon vorher »Bethel« sagt 1. 3; 'el-šaddaj 11, פָהָה וֹנְכָה 11, das pathetische »Könige« 11 wie 1716; die Erinnerung an den Abrahamsegen 12 wie 284, die Weitläuftigkeit 12, »dir und deinem Samen nach dir« 12; »Gott fuhr von ihm auf« 13a wie 1722. Diese Gottesrede wird bei P zitiert 483f. - Die Verse sind ein letzter Nachklang der Bethelsage: die Namensoffenbarung des Gottes 11 wie 2813, das Volkwerden 11 wie 2814, die Landverleihung 12 wie 2813. Diese Betheloffenbarung ist gegenwärtig mit der Umnennung Jaqobs in Israel bei P 359. 10, also einem Nachklang der Penu'elsage, verbunden. Hier sind also Reste zweier verschiedener Sagen vereinigt. Daß diese unorganische Verbindung noch nicht von P herrührt, sieht man daran, daß 48sf., wo P die Betheloffenbarung zitiert, nichts von der Umnennung Jaqobs gesagt wird, ferner an dem doppelten Anfang ניאמר לו אַלהִים 10. 11 und daran, daß die Namensoffenbarung Gottes 11 offenbar der Anfang einer Gottesrede ist und also Vers 10 nicht vor sich duldet. Vergleicht man die beiden Gottesreden 10 und 11. 12 mit einander, so sieht man, daß die Betheloffenbarung, da sie mit der Namennennung des Gottes beginnt, ursprünglich der ersten Rede vorangegangen sein muß, die auch noch im gegenwärtigen Text (יוֹד פּוֹד als eine zweite bezeichnet wird. Danach ist zu vermuten, daß die Betheloffenbarung auch bei Pursprünglich beim Zuge Jagobs nach Aram, nicht bei der Rückkehr geschehen ist. Hierfür spricht weiter die Analogie der alten Sagen. Diese Vermutung wird bewiesen durch das Wort »sei fruchtbar und mehre dich«, das nur dann einen Sinn hat, wenn Jaqob bisher noch keine Kinder besitzt. P hat also dies Wort der folgenden Erzählung von Jaqobs Ehen und Kindern vorausgehen lassen: kraft dieses Wortes - so meint er - hat Jaqob so viele Kinder bekommen. Erst die Red. des Ganzen (RJE. P) hat die Betheloffenbarung des P an diese Stelle gebracht und mit der Penu'eloffenbarung vermischt, um so beide erhalten zu können. Die Zusammenhangslosigkeit zwischen 10 und 11 ist bisher so erklärt worden, daß man Vers 10 für einen Einsatz in P gehalten hat, Kautzsch-Socin<sup>2</sup> A. 171, Kraetzschmar, Bundesvorstellung 190f., Staerk, Studien I 8 A. 11. - Der Sinn der Betheloffenbarung bei P ist: den Segen, den Gott Abraham verliehen hat 172-8, den Isaaq von Abraham geerbt 1721, und den er soeben an Jaqob weitergegeben hat 28s. 4, erneuert jetzt Gott selber für Jaqob: Gott bestätigt also Isaaqs Worte. — 12b sehr weitläuftig; ist vielleicht אָבָּן אַל דָּאָגָּן Zusatz (Holzinger, Kautzsch 3)? - Auch 13b ist wohl Zusatz, versehentliche Wiederholung aus 14.

35 226 So waren die Söhne Jaqobs ihrer zwölf: 23 die Söhne Leas: der Erstgeborene Jaqobs Ruben, Simeon, Levi und Juda, Issachar und Zebulon; 24 die Söhne Rahels: Joseph und Benjamin; 25 die Söhne Bilhas, der Magd Rahels: Dan und Naphtali; 26 die Söhne Zilpas, der Magd Leas: Gad und Aser. Das sind die Söhne Jaqobs, die ihm in Paddan-Aram geboren wurden.

——— 31 188\$\(\eta, \gamma\). \(\eta\). \(\beta\) und alle seine Habe, die er erworben hatte, das Vieh, das ihm gehörte, das er in Paddan=Aram erworben hatte, um zu seinem Vater Jsaas ins Land Ranaan zu ziehen. ——— 33 188\$\(\eta\) nach der Stadt Sichem im Lande Ranaan, als er aus Paddan=Aram kam. 35 °Gott erschien dem Jasob zum zweiten Male, als er von Paddan=Aram kam und segnete ihn; 10 Gott sprach zu ihm: du heißt Jasob; du sollst nicht mehr Jasob heißen, sondern Israel sollst du heißen. So nannte er ihn Jsrael.

Ball, Sievers II 321 lassen الله علية aus. Sam Targ-Onk Targ-Jon المجتبة, Ball, Holzinger, Kittel vgl. 29.

VI. — — 30, 4a — — 9b — — 22a Jaqobs Weiber geben ihre Mägde Jaqob zu Weibern. 4a und 9b gehören zu P wegen der Ähnlichkeit mit 163; die rechtsgültige Übergabe der Magd ist bei E schon durch das Wort 303 geschehen; derselbe Fall 162f. (gegen Eerdmans 12). Zu 22a vgl. 81. Ob P an dieser Stelle nur von Jaqobs Ehe mit den Mägden erzählt (die er ebenso wie J und E motiviert haben wird), oder ob er hier wie J und E auch die Geburt der einzelnen Kinder ausführlich berichtet hat, muß fraglich bleiben. — P's Meinung ist, daß die Mägde Jaqobs »Weiber« wurden; ebendasselbe 163 von Hagar; dies ist kaum die Meinung der alten Sagen.

VII. 35, 22b—26 Jaqobs Kinder. Das Stück gehört zu P: Paddan-Aram 26. Im Widerspruch mit der alten Tradition läßt P auch Benjamin in Paddan-Aram geboren werden; zu dieser Abweichung von der Überlieferung ist P durch seine Ordnungsliebe verführt. Das Stück ist von Red. JE. P hinter die Geburt Benjamins gestellt worden, ursprünglich gehört es bei P wegen 26b vor Jaqobs Aufbruch aus Paddan-Aram, vgl. Wellhausen, Prolegomena 327 u.a. — Die Kinder sind nach den Müttern geordnet; daß Bilhas Kinder vor denen Zilpas stehen, ist noch ein Rest der Tradition. — 24 DES Sam (LXX) Peš, Ball, Sievers II 340, Kittel. — 26 DES Sing. § 121 b, Sam

VIII. ——— 31, 18aβ. γ. δ. b ——— 33, 18aβ 35, 9. 10 Jaqob zieht aus Paddan-Aram. Eine Notiz über seinen Aufenthalt in Sichem. Dann eine neue (תֹיצׁי) Offenbarung (die erste war die zu Bethel), von P vielleicht zu Sichem lokalisiert, Rest der Penu'eloffenbarung || 3229 J. Für P beweist in 31 18 שֵׁבֶּי, שֶׁבֶּי, Paddan-Aram, die Voraussetzung, daß Isaaq noch am Leben ist, und die Ähnlichkeit mit 366 466; in 33 18aβ die genaue Ortsbestimmung mit מַבְּיֵבְיְ בְּעֵבֶיְ בְּעָבֶיְ עַבְּיַבְּי vgl. zu 356a und Paddan-Aram; in 359 Paddan-Aram, »Gott erschien dem Jaqob« wie 171; zu 3510 vgl. Sinn und Wortlaut der Umnennung Abrahams 175. 15. — In welcher Weise Jaqob sein Vermögen erworben hat, wird P nicht erzählt, noch wird er den Aufbruch Jaqobs aus Paddan-Aram motiviert haben; ebensowenig braucht er begründet zu haben, warum Jaqob jetzt nach Gottes Willen den Namen Israel führen soll: die Tatsachen hält er fest, aber die ursprünglichen Begründungen waren ihm höchst anstößig. — In 31, 18 streicht Eerdmans 24 auf Grund von LXX Peš שֵׁבֶּי בְּעָבֶי בְּעָבֶי בְּעָבֶי בְּעָבֶי בְּעָבָי בּר Woher es kommt, daß der Patriarch in den folgenden P-Texten trotz 3510 nicht Israel, sondern Jaqob genannt wird, ist kaum zu sagen; ebenso, wie wir nicht wissen, warum er in den ent-

35 <sup>27</sup>Und Jaqob kam zu seinem Vater Isaaq nach Mamre, d, h. Dirjathsha'arba' sch. i. Hebrons, woselbst Abraham und Isaaq als Fremdlinge geweilt hatten. <sup>28</sup>Die Tage des Isaaq aber waren 180 Jahre; <sup>29</sup>da verschied Isaaq und starb und ward versammelt zu seinen Stammesgenossen, alt und lebenssatt; Esau und Jaqob, seine Söhne, begruben ihn.

sprechenden J-Erzählungen »Israel« heißt. Dies scheint ein Zeichen zu sein, daß Überarbeitungen des Textes stattgefunden haben.

IX. \$5, 27—29 Jaqobs Rückkehr. Isaaqs Tod und Begräbnis. Für P ist charakteristisch, daß Isaaq noch immer lebt; ferner die Namen Mamre und Qirjathha'arba' 27, die Chronologie 28; zum Sinn und Wortlaut von 29 vgl. 258. 9. אין בברון 27 ist Glosse vgl. zu 232. Besonders eigentümlich für P ist die Behauptung, daß Jaqob und Esau (wie einst Isaaq und Ismael den Abraham 259) als gute Brüder ihren Vater zusammen begraben haben; Jaqobs Streit mit ihm hat er ebenso überschlagen wie den mit Laban. Nach 4931 P ist auch Isaaq in der Höhle Machpela begraben; hier kann das nach 27 vermutet werden, wird aber nicht ausdrücklich gesagt; warum nicht, ist nicht deutlich.

#### 60. Stammbaum Esaus 361-371.

Stammbaum Esaus 361-371. Das Kap. umfaßt folgende Stücke:

- I. Esaus Weiber und Kinder im Lande Kanaan 1-5.
- II. Esaus Wanderung nach Seir 6-8.
- III. Stammbaum der Söhne Esaus auf dem Gebirge Se'ir 9-14.
- IV. Aufzählung der Fürsten Esaus 15-19.
- V. Stammbaum des Horiters Se'ir 20-28, die Fürsten der Horiter 29. 30.
- VI. Aufzählung der Könige Edoms 31-39.
- VII. Aufzählung der Fürsten Esaus 40-43.

Quellenkritik. In diesem Kap. sind, offenbar von verschiedenen Händen und aus verschiedenen Quellen, alle Nachrichten zusammengetragen, die man über Edom und das ihm vorausgehende und mit ihm verschmolzene Volk der Horiter besaß. Inhaltlich und formell zerfallen die einzelnen Stücke in zwei Klassen: 1) Der Stammbaum der Söhne Esaus III, die Aufzählung seiner Fürsten IV, ferner die entsprechenden Nachrichten über die Horiter V, sowie die Liste der Könige Edoms VI enthalten, wie neuerdings besonders Ed. Meyer, Israeliten 328 ff. gezeigt hat, alte Überlieferung: »eine spätere Zeit hätte weder das intensive Interesse an diesen Dingen gehabt noch die Mittel, so reiche und offenbar gute Nachrichten zu bekommen«. Diese Stücke aber stimmen im Stil mit P nicht überein: so hat die Notiz über 'Ana 24b »im ganzen Vierbundesbuch nicht ihresgleichen«; auch die Aufzählung der Könige Edoms VI mit ihrer Bezugnahme auf die israelitische Königszeit paßt nicht zu dem varchaistischen Standpunkt« des P. Wellhausen, Composition 3 49. Die Tradition über Esau III. IV wie die über die Horiter V ist in doppelter Form erhalten; die beiden Stammbäume und die beiden Fürstenregister mögen je von derselben Hand herrühren. 2) Dagegen zeigen die andern Stücke I. II. VII P's Stil. Besonders deutlich erkennt man P's Hand in II: zu 6 vgl. die ähnlichen Stellen 125 31 18, zu 7 vgl. 136; vgl. außerdem die Ausdrücke שַּבָּיַ, זְיָלָהָ, שֹּקָרָם, בַּאַרָּרָם, בַּאַרָּרָם, בּאַרָּרָם, בּאָרָרָם, בּאַרָּרָם, בּאָרָרָם, בּאַרָּרָם, בּאָרָרָם, בּאַרָּרָם, בּאָרָרָם, בּאָרָרָם, בּאָרָרָם, בּאָרָרָם, בּאָרָרָם, בּאָרָרָם, בּאַרָּרָם, בּאַרָּרָם, בּאַרָּרָם, בּאַרָּרָם, בּאָרָרָם, בּאָרָרְיבָּם, בּאָרָרָם, בּאָרָרָם, בּאָרָרָם, בּאָרָרָם, בּאָרָרָם, בּאָרָרָם, בּאָרָרָם, בּאָרָרָם, בּאָרָרְיבָּבּא, בּאָרָרָם, בּאָבּרָרָם, בּאָרָרָם, בּאָבּרָרָם, בּאָבּרָרָם, בּאַרָּיבּים, בּיבּילים, באַבּיבּים, באַבּיבּים, באַבּיבּים, באַבּיבּים, באַבּיבּים, באַבּיבּים, באבירָיבים, באבירָריבים, באבירָיבים, באבירָבים, באבירָבים, באבירָבים, באבירָבים, באבירָבים, באבירָבים, באבירָבּים, באבירָבים, באבירָ VII erinnert an P: אַקה אָפָה אָפָה, אָמָה אָרָה, »nach ihren Geschlechtern, ihren Orten, an ihren Namen« und die Schlußformel 43b; in I führt auf P der Anfang און באַלה דְּלָּה עוֹי 1; zu 2a vgl. 281. 6. 8; zu 5b vgl. 3526b. Zugleich aber unterscheiden sich diese Stücke von den erstgenannten im Inhalt: sie enthalten, wie Ed. Meyer, Israeliten 353 festgestellt hat, keine selbständige Tradition, vgl. die Erklärung. Nun ist aber auffallend, daß die in I genannten Weiber Esaus andere sind als bei P 2637 289: P nennt sie Jehudith, Bas36 <sup>1</sup> Dies ist ber Stammbaum Csaus [das ist Edom]. <sup>2</sup> Csau hatte sich Weiber genommen aus den Töchtern Kanaans: 'Ada, die Tochter Csons, des Chittiters, Oholibama, die Tochter des 'Ana, 'des Sohnes' Sib'ons, des 'Choriters', <sup>2</sup> und Basmath, die Tochter Jsmaels, die Schwester Rebajoths. <sup>4</sup> 'Ada gebar dem Csau den Csiphaz, Basmath gebar den Re'u'el, <sup>5</sup> und Oholibama gebar Je'usch, Ja'sam und Dorach. Das sind die Söhne Csaus, die ihm geboren wurden im Lande Kanaan.

math und Mahalath, hier heißen sie 'Ada, Basmath und Oholibama. Man wird daher annehmen müssen, daß die bei P überlieferten Angaben über Esau von einem Red. zu Gunsten der älteren Traditionen unterdrückt worden sind (Wellhausen, Composition<sup>3</sup> 49f.). In II, das besonders deutlich P's Stil zeigt, sowie in VII, dessen Angaben von III und IV weit entfernt sind, ist P am reinsten erhalten. — Im obigen Text sind die älteren Traditionen in der sonst »Jr« zugeteilten Schrift gesetzt worden, womit aber kein Urteil über ihre Zugehörigkeit zu J ausgesprochen, sondern nur gesagt sein soll, daß sie dem Alternach J nahe stehen.

Die große Ausführlichkeit dieser Nachrichten über Esau erklärt sich daraus, daß Edom in Israel als das nächstverwandte Volk galt, und besonders daraus, daß Edom für Juda das wichtigste unter den Nachbarvölkern war: die uns überlieferte Tradition des AT. ist vom Standpunkte Judas ausgewählt. — Die meisten der Namen sind nicht weiter bekannt. Ein Teil findet sich wieder I Chr 1s5—54. — Literatur über die Namen bei Dillmann, Gesenius-Buhl, Holzinger und besonders Ed. Meyer, Israeliten 328 ff., woraus die folgenden Notizen.

Die zunächst folgenden Abschnitte I. II. III bilden eine Einheit: 1) die Kinder Esaus, die in Kanaan geboren sind I, sodann 2) der Zug Esaus von Kanaan nach Se'ir II, schließlich 3) die Enkel Esaus, die in Se'ir geboren sind III; dies Schema mag von P'stammen.

Esau ist der sagenhafte Stammvater des Volkes Edom, wie Jaqob von Israel, vgl. oben S. 295. Der folgende Stammbaum der »Söhne« und »Enkel« Esaus enthält also die historischen Stammesgruppen und Stämme Edoms. Edom zerfällt danach in drei Gruppen: 1) Eliphaz von der sagenhaften Ahnfrau 'Ada, 2) Re'u'el von der Ahnfrau Basmath, 3) die Söhne der Oholibama. Die Stämme, genauer »Tausendschaften« Edoms sind die »Söhne« des Eliphaz und des Ro'u'el neben den Söhnen Esaus von Oholibama.

I 1-5 Esaus Weiber und Kinder. Bei der Ausarbeitung dieses Stücks sind die in 3610-14 überlieferten historischen Notizen benutzt; zugleich aber ist anderes beigemengt worden. בולא אדום Glosse; ebenso 8. 19 vgl. 25 30. — 2 אירם, Stammmutter in Edom nach 10, derselbe Name 419 als Weib Lamechs; ihr Vater 11st in 10 nicht überliefert und stammt wohl aus 2634, wo er Vater der Basmath ist. — אָמַלְּבָּפָת, Stammmutter in Edom nach 14; mit אָהַל zusammengesetzte Namen sind auch sonst bezeugt. אָהַ ist nach 20ff. ein Horiter; יוָר ist Schreibfehler für יהיה (Dillmann u. a.); die von Oholibama abgeleiteten Stämme gelten also als edomitisch-horitisches Mischblut. — בַּדינָבִינוֹן »Glosse eines fahrlässigen Lesers von 25« (Holzinger), oder einfach verschrieben aus vgl. 27, Sam LXX Peš (Ball, Kittel, Kautzsch 3); ebenso 14. — 3 בְּיַבְּיִּדֹן, Stammmuter in Edom nach 10 (die Balsam Duftende von bun Balsam?), auch 2634 P, aber dort mit anderem Vater; Tochter Ismaels, Schwester Nebajoths ist nach 289 P Mahalath. Der Name Basmath auch I Reg 415. — 4 Die Namen der Kinder Esaus stammen aus der Liste 3610-14. אֵל־פָר, ein Personenname, Ed. Meyer, Israeliten 347; so heißt einer der Freunde Hiobs Job 211; רֶדְיּבֵּל, »Freund Gottes«; so heißt Moses Schwiegervater Ex 218 (Num 1029), ein Midianiter. - 5 Söhne Oholibamas sind יערש 18 (seit Robertson Smith, Rel. d. Semiten 29 A. 13 zusammengestellt mit dem arabischen Gottesnamen Jaghûth, Ed. Meyer, Israeliten 351f.), בַּבְּלֶם (von בַּבָּ Steinbock) und בָּבָּ (Name des aus dem Psalter bekannten levitischen Geschlechtes: das edomitische Geschlecht ist zum Judentum übergetreten und unter die Leviten gerechnet worden, Ed. Meyer, Israeliten 352).

<sup>6</sup> Cfau nahm seine Weiber, seine Söhne und Töchter und alle Seelen in seinem Hause, seinen Besitz, all sein Bieh und all seine Habe, die er im Lande Kanaan erworben hatte, und zog ins Land 'Se'ir' vor seinem Bruder Jagob. <sup>7</sup> Denn ihre Habe war zu groß, als daß sie zusammen bleiben konnten; das Land, da sie als Fremdlinge weilken, vermochte sie nicht zu tragen wegen ihres großen Besitzes. <sup>8</sup>So nahm Csau seine Wohnung auf dem Gebirge Se'ir. [Esau, das ist Edom.]

\*Dies ist der Stammbaum Esaus, des Vaters von Edom auf dem Gebirge Se'ir lo Dies sind die Namen der Söhne Esaus: Eliphaz, der Sohn der 'Ada, des Weibes des Esau; Re'u'el, der Sohn der Basmath, des Weibes des Esau. lo Die Söhne des Eliphaz waren Teman, Omar und Sepho, Ga'tam und Qenaz. [12 Timna war ein Kebsweib des Eliphaz, des Sohnes des Esau; sie gebar dem Eliphaz den 'Amaleq.] Das sind die Söhne 'Adas, des Weibes des Esau. — 13 Dies sind die Söhne Re'u'els: Nahath und Zerah, Šamma und Mizza. Das waren die Söhne der Basmath, des Weibes des Esau. — 14 Dies sind die Söhne der Oholibama, der Tochter des 'Ana, 'des Sohnes' des Sib'on, des Weibes Esaus. Sie gebar dem Esau Je'uš, Ja'lam und Qorah.

<sup>15</sup>Dies sind die Fürsten der Söhne Esaus: die Söhne des Eliphaz, des Erstgeborenen Esaus: der Fürst von Teman, der Fürst von Omar, der Fürst von Sepho, der Fürst

IV 15—19 Aufzählung der Fürsten Esaus. Diese Liste enthält dieselbe Tradition wie der vorhergehende Stammbaum, nur in anderer Form. Auch hier ist 'Amaleq 16 auszuscheiden, sowie Qorah 16, der noch bei Sam fehlt und in 18 an der richtigen Stelle erhalten ist. — 🛪 և d. h. Führer des ܕ೬೩, der Tausendschaft, ist der einheimische Ausdruck für die Fürsten Edoms vgl. Ex 1515 und der Horiter 29f.; zu solcher

II 6-8 Esaus Wanderung nach Se'ir. In diesem Stück scheint P rein erhalten zu sein vgl. oben. 6 Nach אל־ארץ fehlt ein Ländername; Peš של־ארץ Ball, Kittel, Kautzsch³. — Se'ir die Gebirgslandschaft vom Toten Meere bis zum älanitischen Busen; Genaueres bei Buhl, Gesch. der Edomiter 28 ff. — קפבר פעם d. h. um ihm Platz zu machen vgl. Ex 23 so 34 24 u. a., Ehrlich. — Auch hier läßt P alles in Frieden und Ruhe zugehen; die Brüder ziehen auseinander, weil das Land ihnen zu klein wird. P hat dies Motiv aus der Abraham-Lot-Geschichte 13 sentlehnt; ebenso das Motiv, weshalb Jaqob zu Laban geht, aus der Rebekkasage: auch diese Mischung der Sagen zeigt P's spätes Zeitalter. —

III 9-14 Stammbaum Esaus. 9 Diese Überschrift gehört zu dem Schema, wodurch I. II. III zusammengehalten werden, und mag ursprünglich »dies ist der Stammbaum der Söhne Esaus«, gelautet haten. - 10 Es folgt der alte und sehr wertvolle Stammbaum des edomitischen Volkes. Es sind zusammen zwölf Stämme, wenn man den Bastard 'Amaleg 12 ausscheidet. -- 11 קיבון als Stamm Esaus auch 34. 42, auch sonst bekannt, durch seine Weisheit berühmt Jer 497, nach Ez 2518 im Norden Edoms. Der Name ist nach Ed. Meyer, Israeliten 347 ein Gentilicium von arab. taim = »Verehrer«: der Stamm heißt nach seinem Häuptling. - 12p auch 42; die genizzitischen Geschlechter Kaleb und Othniel haben sich an Juda angeschlossen; also im nördlichen Edom zu suchen. - Die übrigen Söhne des Eliphaz sind nicht bekannt. - 12 המני, Mutter 'Amalegs, nach 22 eine Horiterin; der Stamm gilt also als horitisches Halbblut. 'Amaleg ist uns aus der Geschichte Israels wohlbekannt; er wohnt nördl. von Qadeš am Rande des Negeb. Vgl. Nöldeke, Enc. Bibl. s. v. Amalek, Ed. Meyer, Israeliten 389 ff. — 13 Nach den Vokalen בַּהַת נְוָרֵה שֵׁמֶה וּמְנָה Merabsteigen und Aufsteigen, dort und hier« (Kautzsch-Socin<sup>2</sup> A. 178); demnach sehen diese Namen wie-Erfindungen aus. Aber die Vokalisation ist sekundär. Zu nga vgl. nga 23; zu ngw das Gentilicium ngw im Stammbaum Jerahme'els und Kalebs I Chr 228. 32. 44f.; may ist durch 33 bezeugt und wahrscheinlich identisch mit Ezrah, woraus Ethan, der Ezrahit, stammt I Reg 511; vielleicht ist auch das judäische Geschlecht Zerah gleichzusetzen, so daß also ein Übergang dieses Geschlechts an Juda anzunehmen wäre, Ed. Meyer, Israeliten 350.

von Qenaz, [16 der Fürst von Qorah] der Fürst von Ga'tam [der Fürst von 'Amaleq]; das sind die Fürsten von Eliphaz im Lande Edom, das sind die Söhne der 'Ada. — 17 Dies sind die Söhne Re'u'els, des Sohnes des Esau: der Fürst von Nahath, der Fürst von Zerah, der Fürst von Šamma, der Fürst von Mizza; das sind die Fürsten von Re'u'el im Lande Edom; das sind die Söhne der Basmath, des Weibes des Esau. — 18 Dies sind die Söhne der Ohelibama, des Weibes Esaus: der Fürst von Je'uš, der Fürst von Ja'lam, der Fürst von Qorah; das sind die Fürsten von Ohelibama, der Tochter des 'Ana, des Weibes des Esau. — 19 Dies sind die Söhne Esaus; und dies sind ihre Fürsten [das ist Edom].

<sup>20</sup>Dies sind die Söhne Se'irs, des Horiters, die Ureinwohner: Lotan und Šobal und Sib'on, ['Ana <sup>21</sup>und Dison] Eser und 'Rišon' [das sind die Fürsten der Horiter, die Söhne Se'irs im Lande Edom]. <sup>22</sup>Die Söhne Lotans waren Hori und Hemam; und die Schwester Lotans war Timna'. <sup>23</sup>Dies sind die Söhne des Šobal: 'Alwan, Manahath und

Aufzählung von Fürsten vgl. zu 2516. Siegfried-Stade s. v. אָרָאָהָ, Ed. Meyer, Israeliten 329 f. denken an eine Verwechselung mit אָרָאָיָן, aber 2516 redet in demselben Zusammenhang von »Fürsten« יְּשִׂאָּרִם von Ismae Über »Tausendschaften« Ed. Meyer, Israeliten 330. 500 ff.

V 20-30 Zwei Horiterlisten, auch dies sehr alte Tradition. The bisher von -- Höhle abgeleitet, - Höhlenbewohner; diese Ableitung ist unrichtig. Der Name erscheint in der Form Haru als geographische Bezeichnung Palästinas auf ägyptischen Denkmälern vgl. Ed. Meyer ZAW III 308, Max Müller, Asien und Europa 137. 149-156. 240, Jensen ZA 1895 S. 332f. 346f., Schwally ZAW XVIII 126, Ed. Meyer, Israeliten 330. - Nach Dtn 212. 22 sind die Horiter in Se'ir von den »Söhnen Esau« unterjocht und ausgerottet worden; die Gen 36 überlieferten Listen der Horiter zeigen, daß horitische Stämme noch lange bestanden haben müssen. Nach Ed. Meyer, Israeliten 328ff., Gesch. des Altertums I 22 § 467 sind die Horiter eine ältere Bevölkerung von ganz Palästina, »wohl ein semitischer (kanaanäischer) Wüstenstamm, der in der Hyksoszeit von Süden her in Palästina eingedrungen ist«, und sich in späterer Zeit nur noch in dem Gebirge Se'ir, zwischen den später eingewanderten edomitischen Stämmen erhalten hat. Reminiszenzen an eine ursprünglich-horitische Bevölkerung Kanaans findet Ed. Meyer in den Namen Sobal, Manahath, Onam, 'Ebal, Aran. Mit dem, wie es scheint, die arischen Elemente in Mitani bezeichnendem Namen Charri, haben die Horiter nichts zu tun, vgl. Ed. Meyer, Gesch. des Altertums I 2 2 \$ 455 A. 467 A. - 20 hängt wohl mit wit, dem Neffen Abrahams, zusammen. - בֹיֹב I Chr 250ff. Name eines kalibbäischen Geschlechtes. — אָבִיליִ vielleicht arab. Hyäne, Nöldeke ZDMG XL 168. — דָשׁין und 21a דָשׁין, hier und I Chr 138 unter den Söhnen Se'irs, 29f. unter den Fürsten der Horiter, kommen 24f. nochmals unter Sib'on vor; es hat also verschiedene Zählungen gegeben: entweder hat man sie als selbständige Stämme gezählt 29f., oder man hat sie als Geschlechter betrachtet und zu Sib'on gerechnet 24f. Da aber beide Rechnungen nicht in demselben Stammbaum vorkommen können, so müssen sie in 20f. aus 29f. eingesetzt worden sein. Vgl. Ed. Meyer, Israeliten 343 A. 2. — Über אַבּ Literatur bei Ed. Meyer 343 f. — דּישָׁרָ בּ fällt neben γίες auf; LXX Ρεισων Ρισων. — 21b ist wohl Glosse (Holzinger). — 22 κ., in 20 Volksname, hier das erste Geschlecht des ersten Stammes. — דָּיָכֶם, I Chr 139 היֹנֶם היֹנֶם, - nach 12 Kebsweib des Eliphaz, ist ebenso wie Oholibama 25 eingeführt worden, um Esau und Eliphaz horitische Frauen zu geben und so die Mischung edomitischen und horitischen Volkstums auszusprechen, Ed. Meyer 339. — 23 אַלָּעָדָ, I Chr 140 אַלָּעָדָ, — Zu τημη darf man vielleicht die Gegend Μουνυχιάτις westl. von Petra vergleichen; nach I Chr 252 gehört die Hälfte des in Sor'a wohnenden Manahath zu dem kalibbäischen Geschlecht Sobal: »somit hat sich ein horitisches Geschlecht in Sor'a am nordwestl. Abhang des Gebirges Juda behauptet«, Ed. Meyer 340. - 52-2. steht wohl mit dem Berge dieses Namens bei Sichem in Zusammenhang«, Ed. Meyer 340. — ישׁפּי I Chr 140 אִינֶם — אֹיָם וֹיִם I Chr 140 אִינֶם ישׁהּ kehrt als Sohn Jerahme'els wieder I Chr 226. 28 vgl. auch das judäische Geschlecht איֹכָן.

Ebal; Šepho und Onam. <sup>24</sup> Dies sind die Söhne des Sib'on: '' Ajja und 'Ana; das ist der 'Ana, der die . . . in der Wüste fand, als er seines Vaters Sib'on Esel weidete. <sup>25</sup> Dies sind die Söhne des 'Ana: Dišon und Oholibama [die Tochter des 'Ana]. <sup>26</sup> Dies sind die Söhne 'Dišons': Hemdan und Ešban. Jithran und Koran. <sup>27</sup> Dies sind die Söhne Eşers: Bilhan, Za'wan und 'Ja'agan'. <sup>28</sup> Dies sind die Söhne 'Rišons': 'Us und Aran.

<sup>29</sup>Dies sind die Fürsten der Horiter: der Fürst von Lotan, der Fürst von Sobal, der Fürst von Sib'on, der Fürst von 'Ana, <sup>30</sup>der Fürst von Dišon, der Fürst von Eşer, der Fürst von 'Rišon'. Das sind die Fürsten der Horiter, nach ihren 'Fürstentümern' im Lande Se'ir.

<sup>31</sup>Das sind die Könige, die im Lande Edom geherrscht haben, ehe Könige herrschten von den Söhnen Israel. <sup>32</sup>Bela', Sohn Be'ors, ward König über Edom, seine

- 24 Sam LXX Peš Vulg = : hebr. Habicht, als israelitischer Personenname II Sam 37 218. - היב vgl. 20. Von 'Ana ist hier der Rest einer Sage erhalten; ein ähnliches Sagenmotiv I Sam 9; was מַכֵּם bedeutet (heiße Wasser? oder einfach verschrieben aus מַכָּם הַיַּבּירָם אַרָּ also vielleicht eine Brunnensage wie Jdc 115?), ist nicht zu sagen. - 25 757, I Chr 141 דישון, Dtn 145 eine Antilopenart, Personenname als דישון, Dtn 145 eine Antilopenart, Personenname als דישון, Meyer 341. — אַבֶּלְּבְּבֶּא vgl. 2. — בְּיִרִיבָּ, om. Peš, ist vielleicht Glosse (Holzinger). — 26a Statt דַישָׁן ist mit I Chr 14ı Sam דַישֹׁן zu lesen. — 26b הַמָּתָן, I Chr 14ı קַמָּרָן von  $\sqrt{\gamma}$  דּמָר אַ rot sein? — יְבָּבֶּי, arab. ein Farbname (Dillmann). — יַבְּבָּן unbekannt; Personennamen von v sind häufig, Jithrân ist eine Ableitung von dem Personennamen Jether, der Stamm ist nach seinem Häuptling benannt, Ed. Meyer 341 ff. — בּלְהָן LXX Χαρραν. — 27 בְּלָהֶן von בּלְּהָה, Name des Kebsweibes Jaqobs? Vgl. Stade, Gesch. Isr. I 146 A. 1; bestritten von Luther ZAW XXI 55. — זיקן, Sam אָקן, LXX und I Chr 142 ביין: die Bene-Ja'aqan wohnen nach Dtn 106 südl. von Qadeš, im Westen der 'Araba, Ed. Meyer 343. — 28 ערץ wird 1023 P zu Aram gerechnet; also scheinen sich horitische Geschlechter auch an Aram angeschlossen zu haben. — אָדֶן vielleicht = אָדֶּג, ein Sohn Jeraḥme'els I Chr 225, Ed. Meyer 344.

29. 30 Die Stammfürsten von Se'ir. Die Namen sind bis auf 'Ana und Dišon (vgl. oben zu 20f.) mit denen der Söhne Se'irs identisch. — אול מיל 30 ist nach LXX ἐν ταῖς ἡγεμονίαις αὐτῶν מְּלְבֵּיהֵם auszusprechen. —

31-39 Könige Edoms, eine sehr alte und wertvolle Liste, letzter Rest einer vielleicht einst viel umfangreicheren Geschichtsüberlieferung aus Edom, die der Form nach der »Epitome« des israelitischen Königsbuchs ähnlich ist: »eines der wichtigsten Zeugnisse der alten Zivilisation Syriens«, welche »die in das Kulturland vordringenden Beduinen ebenso rasch ergriffen hat, wie später die Araber«, Ed. Meyer, Israeliten 383f. Vgl. Ed. Meyer, ebenda 355 ff. 370 ff. - 31b kann verstanden werden: »ehe es einen König in Israel gab«, d. h. vor Saul, oder »ehe ein König aus Israel über Edom herrschte«, d. h. vor David; das letztere ist wahrscheinlicher: die edomitische Königsliste hört naturgemäß zu Davids Zeit auf, wo Edom durch Israel unterworfen wurde (Dillmann). - Bei jedem Könige wechselt die Residenz; keiner ist, vielleicht bis auf den letzten, seines Vorgängers Sohn: man darf daher vermuten, daß es sich hier nicht um ein befestigtes Königtum handelt, sondern daß diese »Könige« den »Richtern« Israels vergleichbar sind vgl. Winckler, Gesch. Isr. I 192; »bald dieser, bald jener Häuptling gewinnt im Kampf, sei es gegen äußere Feinde, sei es gegen den zeitweiligen König, die Herrschaft und behauptet sich, so gut es geht«, Ed. Meyer 372. Die Ortsnamen, soweit wir sie lokalisieren können, zeigen, »daß der Schwerpunkt Edoms in dem Berglande östl. von der 'Araba lag«, Ed. Meyer 376. Zeitrechnung: etwa von 1160 an, kurz nach Ramses III, Ed. Meyer 382 f. — 32 Der Name Bela', Sohn Be'ors, stimmt merkwürdig überein mit Bileam, Sohn Be'ors Num 22 ff., so daß Ed. Meyer 376 ff. beide für ursprünglich identisch hält. הַּנְהָבֶּה der Name ist sonst mehrfach, aber nicht für Edom bezeugt. --33 Sohn Zerahs d. h. aus dem Geschlechte Zerah, das also bei Bosra gesessen haben muß, Stadt hieß Dinhaba. <sup>38</sup>Als Bela' gestorben war, ward Jobab, Sohn Zerahs, aus Boşra König an seiner Statt. <sup>34</sup>Als Jobab gestorben war, ward Hušam aus dem Lande der Temaniter König an seiner Statt. <sup>25</sup>Als Hušam gestorben war, ward Hadad, Sohn Bedads, König an seiner Statt; der schlug Midian auf dem Gefilde Moab; seine Stadt hieß 'Awith. <sup>36</sup>Als Hadad gestorben war, ward Samla aus Masreqa König an seiner Statt. <sup>37</sup>Als Samla gestorben war, ward Sa'ul aus Rehoboth am Flusse König an seiner Statt. <sup>38</sup>Als Ša'ul gestorben war, ward Ba'al-hanan, Sohn 'Achbors, König an seiner Statt. <sup>39</sup>Als Ba'al-hanan, Sohn 'Achbors, gestorben war, ward 'Hadad' König an seiner Statt; seine Stadt hieß Pa'u; sein Weib hieß Mehetab'el, Tochter der Matred, Tochter Mezahabs.

<sup>40</sup> Dies sind die Namen der Fürsten Ssaus nach ihren Geschlechtern, an ihren Orten, nach ihren Namen: der Fürst von Timna', der Fürst von 'Alwa, der Fürst von Jetheth, <sup>41</sup>der Fürst von Oholibama, der Fürst von Sla, der Fürst von Pinon, <sup>42</sup>der Fürst von Denaz, der Fürst von Teman, der Fürst von Mibsar, <sup>43</sup>der Fürst von Magdi'el, der Fürst von 'Fram. Das sind die

Ed. Meyer 372. - wird auch sonst (Am 112 Jer 4913 u. a.) als eine Hauptstadt Edoms genannt; gegenwärtig el-Buşêra, 28/4 Stunden südl. von et-Tafile. - 34 קימן vgl. oben 11. -- 35 mg der in ganz Syrien weit verbreitete Gottesname; kommt auch sonst als Personenname vor, Zimmern KAT's 443 ff. - stellt man zusammen mit einer Hügelreihe Ghuweite an der Ostseite von Moab. - Von König Hadad wird eine Tat berichtet, sein Sieg über Midian auf dem »Gefilde« d. h. der freien Steppe (Ed. Meyer 329) von Moab: so weit nach Norden hin muß also damals Edom Macht gehabt haben. Diese Schlacht kombiniert Ed. Meyer 381 mit den aus der Gideongeschichte Jdc 6f. bekannten Raubzügen Midians und setzt das Ereignis um 1080 an. Hadad war den Midianitern wohl entgegengerückt, als sie von einem ihrer Züge nach Norden zurückkehrten«, Ed. Meyer 382. — 36 κρήτες, wir hören von einem edomitischen Μασοηκά (in der Umgebung von Gebalene, südöstl. vom Toten Meer). - 37 , Platz, Markt, ein gewöhnlicher Ortsname; Euseb. Onom. 286 eine Militärstation in Gebalene; der »Fluß« ist wohl einer der Bäche, »die von den südöstlichen Bergen der 'Araba und dem Toten Meer zufließen«, Ed. Meyer 373. – 38 בַּבֵּל חָינָן, Bildung wie אֶלְהָיָן; der Name zeigt Baalkult in Edom, der hier mit der beginnenden Seßhaftigkeit aufgekommen sein wird, Ed. Meyer 382. -- עַכבוֹר vgl. אָבָּתָר Maus. - 39 אָבָּה, Hebr. Hss. Sam-Hss. I Chr בּרָה Dieser Hadad II ist David erlegen II Sam 81sf., Ed. Meyer 355ff. 371. - פּניר, LXX שפּיף, LXX פּניר, Berg am Rande der Jordanebene, woselbst die Stadt ברח פעיר; aber so weit hat Edom schwerlich gereicht, Ed. Meyer 374. - אָקְדְיטֵבְאל = »El erweist Wohltaten«. - Im folgenden übersetzt Marquart, Fundamente israel. u. jüd. Gesch. 10: »Tochter des Matred aus Mē-zāhāb (מין מין זיה), Goldwasser; derselbe Ortsname sei Dtn 11 בי זהב korrumpiert. -- Charakteristisch, daß bei diesem Könige der Name seiner Frau angegeben wird; doch wohl, weil er seine Ansprüche daraus hergeleitet hat.

VII 40—43 Fürsten Esaus. Die Liste, wiederholt I Chr 151ff., ist nach Ed. Meyer, Israeliten 353 A. 1 größtenteils aus dem Vorhergehenden zusammengestoppelt und hat nicht den geringsten historischen Wert, werden doch hier die Stammmütter als Namen von Stämmen betrachtet. Mit IV hat VII gemeinsam nur אַרָּיָם עות עות אַרָּיָם עות אַרָּיָם עות אַרָּיַם עות אַרַיַּם עות אַרָּיַם עות אַרָּיַם עות אַרָּיַם עות אַרָּיַם עות אַרָּיַם עות אַרָּיַם עות אַרָּיִם עות אַרָּיִם עות אַרְיִבְּיָם עות אַרְיִבְּיָם עות אַרְיִם עות אַרְיִבְּיָם עות אַרְיִם עות אַרְיִבְּיָם עות אַרְיִבְּיָם עות אַרְיִם עות אַרְיִבְּיָם עות אַרְיִבְּיָם עות אַרְיִבְיָם עות אַרְיִבְּיָם עות אַרְיִבְּיָם עות אַרְיִבְּיָם עות אַרְיִבְיָם עות אַרְיִבְּיָם עות אַרְיִבְיִם עות אַרְיבְיִם עות אַרְיבְיִם עות אַרְיבְיִם עות אַרְיבְיִם עות אַרְיבְיִם עות אַרְיבְיבָּם עות אַרְיבִּים עות אַרְיבְיבְּים עות אַרְיבִּים עות אַרְיבִּים עות אַרְיבִּים עות אַרְיבִים עות אַרְיבִּים עות אַר עות אַרְיבִּים עות אַר עות אַר עות אַרְיבִּים עות אַרְיבִּים עות אַר 
Fürsten Goms nach ihren Wohnsten in dem Lande, das ihnen gehörte; [d. h. von Esau, dem Vater von Edom.]

37 Und Jaqob nahm seinen Wohnsitz im Lande, da sein Vater als Fremd= ling geweilt hatte, im Lande Kanaan.

37, 1 P Schluß der Isaaq-Jaqob-Geschichte bei P, dem Inhalt nach Fortsetzung von 36s.

# Josephgeschichten.

## Die Josephgeschichten bei J und E.

#### Komposition, Charakter, Ursprung und Quellenscheidung der Josephgeschichten bei J und E.

Die Josephgeschichte besteht aus folgenden Erzählungen:

- 1. Joseph wird nach Ägypten geschleppt 37 JE.
- 2. Tamars Notehe 38 Jb.
- 3. Die ehebrecherische Ägypterin 391-20a J (E).
- 4. Josephs Traumdeutung im Gefängnis 3920b-40 EJ (Vorspiel zu Nr. 5).
- 5. Pharaos Träume und Josephs Erhebung 41 EJ.
- 6. Die erste Begegnung der Brüder mit Joseph in Ägypten 42 EJ.
- 7. Die zweite Begegnung der Brüder mit Joseph in Ägypten 43. 44 JE.
- 8. Joseph entdeckt sich seinen Brüdern 451-24 EJ.
- 9. Jaqob reist nach Ägypten und bleibt in Gošen 4525—28 461—5. 28—34 471—5a. 6b. 12. 27a JE.
- 10. Joseph macht Ägypten Pharao zinsbar 4713-26 J (?).
- 11. Jagobs letzter Wille 4729-31 487-22 JE.
- 12. Segen Jaqobs 491-27 Jb.
- 13. Jaqobs Begräbnis; Josephs Tod 502-11. 15-26 JE.

I. Von diesen Stücken fallen Nr. 2 und Nr. 12 aus dem Rahmen der Josephgeschichte heraus; Nr. 2 durch sein Thema: es handelt von Juda und Tamar, Nr 12 besonders durch seinen Stil: es ist ein Gedicht, keine Erzählung. Daß beide Stücke ursprünglich nicht hierher gehören, läßt sich auch im einzelnen zeigen: nach 38 hat sich Juda von seinen Brüdern getrennt, nach den übrigen Josepherzählungen des J aber ist er mitten unter ihnen; in 49 werden viele Jaqobstämme gesegnet, in 48 dagegen segnet Jaqob nur Joseph und dessen Söhne, und dieser Segen, so meint der Erzähler, begründet ihren besonderen Vorzug. Weiteres über diese Kapitel bei der Erklärung. Demnach sind diese Stücke von späterer Hand (in J) eingesetzt worden. - Die übrigen Stücke bilden (bei J und E) eine kunstvoll gegliederte Komposition. Das Hauptthema ist Joseph und seine Schicksale. Die Introduktion gibt Nr. 1: Joseph, vom Vater bevorzugt, von seinen Brüdern beneidet, gerät durch ihren Frevel ins Elend der Sklaverei und kommt nach Ägypten. Die folgende Geschichte will dann zeigen, wie alle Sünde der Menschen es dennoch nicht vermag, Gottes Ratschluß aufzuhalten: wie Joseph in Ägypten zu hohen Ehren kommt, wie er den Frevel der Brüder bestraft und sie schließlich wieder zu Gnaden annimmt. Dabei läßt die Sage zunächst den einen Faden, Josephs Verhältnis zu seinen Brüdern, fallen und behandelt zuerst die Schicksale, die Joseph allein in Ägypten erlebt: in der ersten Zeit in großer Not, wird er durch seine weise Traumdeutung Herr von Ägypten und hat in der Zeit der Teuerung Ägyptens Kornhandel unter sich (Nr. 3, 4, 5). Damit hat der Erzähler den Punkt erreicht, wo er mit großer Kunst den Hauptfaden wieder einspinnen kann: dieselbe Teuerung, die Joseph vorausgesehen hat, und die ihn zum Zweiten nach Pharao gemacht hat, zwingt die Brüder, nach Ägypten zu ziehen; so kommen sie in Josephs Gewalt: jetzt hat er Gelegenheit, sie zu züchtigen, wie sie es verdient haben. Hierbei tritt das ästhetische Interesse der Erzähler hervor: sie erzählen gern von dem bunten Wechsel im Geschick der Menschenkinder: der Sklave ist jetzt Fürst, und seine einstigen Bedränger sind nunmehr in seiner Hand. Aber noch stärker klingt der sittliche Gedanke durch: was die Brüder einst an Joseph getan; das wird ihnen jetzt vergolten (Nr. 6. 7). Den Höhepunkt erreicht die Sage in der Erzählung, wie Joseph, durch die Angst der Brüder schließlich gerührt, sich ihnen entdeckt und sie begnadigt (Nr. 8). Von da an steigt die Erzählung langsam abwärts: Jaqob, von Joseph eingeladen, zieht nach Ägypten und wird von ihm versorgt (Nr. 9). Idyllisch schließt die Erzählung: sterbend segnet Jaqob den geliebten Sohn (Nr. 11); pietätvoll vollzieht Joseph den letzten Willen des Vaters und stirbt in Frieden mit seinen Brüdern (Nr. 13). - Zwischen Jagobs Reise nach Ägypten (Nr. 9) und seinen Tod (Nr. 11), zwei Stücke, die ihrer Natur nach unmittelbar zusammengehören, ist, die Schönheit der Komposition durchbrechend, noch ein Abschnitt gestellt worden, der von Josephs Beziehungen zu Ägypten handelt (Nr. 10) und also der Sache nach zu den Stücken Nr. 3. 4. 5, genauer an den Schluß von Nr. 5 gehört.

II. Die Josephgeschichte ist ein »Sagenkranz«. Sie zeichnet sich aber, wie diese Übersicht lehrt, vor den übrigen Sagenkränzen durch eine besonders straffe Komposition aus: während sonst die einzelnen Sagen des Kranzes - so in den Ursagen und den Abrahamgeschichten - wie aufgereihte Perlen nebeneinander stehen, und der verbindende Faden sehr zurücktritt, ist die Josepherzählung ein wohl organisiertes Ganze. Und während sich in den anderen Sagenkränzen die Einzelsagen, die dem Ganzen zu Grunde liegen, stets sehr scharf von einander abgrenzen lassen, kann man in der Josephgeschichte nur an einzelnen Stellen stärkere Absätze erkennen: so am Anfang des »ägyptischen« Fadens (bei Nr. 3) und bei der Wiederaufnahme des Hauptfadens (bei Nr. 6); meistens ist jedes Stück die unmittelbare Fortsetzung des vorhergehenden; hier und da sind die Grenzen der Stücke gegen einander ganz fließend (besonders in Nr. 7ff.), so daß man über die Abgrenzung schwanken kann. Hieraus sieht man also, daß die einzelnen Sagen, aus denen auch die Josephgeschichte bestehen muß, gegenwärtig sehr stark miteinander verwoben sind. Die Einheit der gesamten Konzeption tritt besonders deutlich in E hervor, der sich sogar dazu erhoben hat, die Grundgedanken des Ganzen auszusprechen 4221f. und 455-7 5020. - So stellt die Josepherzählung das Höchste dar, was in der Genesis an Komposition geleistet worden ist. Eine so hochentwickelte Kraft, Massen zusammenzuschließen, ist aber nicht der Anfang, sondern das Ende einer Erzählungskunst: wir dürfen uns vorstellen, daß zwischen der Ausbildung dieses Stils und anderseits der Entstehung jenes ältesten Typus, der in den Penu'el- und Turmbausagen hervortritt, viele Jahrhunderte liegen. Vgl. die Einleitung § 3, 21.

Zugleich stehen die Josepherzählungen weit ab von der Knappheit des alten Typus; sie sind das charakteristische Beispiel des ausgeführten Stils. Die Hauptmittel welche die Erzähler immer und immer wieder anwenden, um die Erzählung zu dehnen, sind, daß sie dasselbe Motiv zweimal erzählen, und daß sie das Berichtete in Reden wiederholen. Vgl. die Einleitung § 3, 20.

Auch die Charakterzeichnung des Joseph zeigt, wie viel die hebräische Erzählungskunst inzwischen gelernt hat: während sich die Alten mit zwei oder gar nur einer Haupteigenschaft des Helden begnügen, wird hier ein farbenreiches Gemälde entworfen: er ist klug, schön, gottgeliebt: »dämonisch« und ein Glückskind, Sohn der geliebten Frau und vom Vater vorgezogen, gottesfürchtig, keusch, edelmütig, anhänglich an Vater und Bruder u. a. Die höchste Kunst aber (für die Begriffe ihrer Zeit) entfalten

die Erzähler, wenn sie schildern, wie er bei der Begegnung mit den Brüdern innerlich schwankt; für solchen komplizierten, man möchte sagen »modernen« Seelenzustand gibt es in der Genesis keine weitere Parallele. Interessant ist auch, zu sehen, daß Joseph nach Meinung der Erzähler als Ideal geschildert wird; ältere Kunst hat nicht Ideale, sondern Typen wirklichen Lebens gezeichnet (vgl. die Varianten der Geschichte von Abraham in Ägypten 12. 20. 26 und die Einleitung § 4, 7).

Zu dieser inneren Mannigfaltigkeit der Josephgeschichte gehört auch, daß es die Erzähler verstehen. eine Menge verschiedener Stimmungen zugleich im Hörer zu erwecken: die Angst um Joseph, die Entrüstung über seine Brüder, den Abscheu über das ränkevolle, ägyptische Weib, Freude an Josephs Erhöhung, Mitleid mit dem greisen Jaqob, Furcht um das Leben der Brüder, »bis die schließliche Versöhnung und das ergreifende Wiedersehen zwischen Vater und Sohn den Leser im innersten Herzen rührt«, Luther bei Ed. Meyer, Israeliten 142f. Wie anders die alten Sagen, die nur ganz wenige Stimmungen beim Hörer erregen.

Nach diesem allem dürfen wir diese Erzählung kaum mehr eine Sage, sondern müssen sie eine Novelle nennen. Sehr wichtig ist es, zu sehen, daß J und E die Josepherzählungen wesentlich in derselben Art berichtet haben: diese neue Erzählungskunst ist weder von E noch von J erfunden worden.

Weiter zeigt sich das Charakteristische der \*Novelle« daran, daß hier die Beziehung en zu den Orten sehr zurücktreten, während die alten Vätersagen fast sämtlich mit bestimmten Stätten versochten sind. Die Hebrongeschichte hat ihren Sitz zu Hebron, die Penu'elgeschichte zu Penu'el; aber diese Josephsagen, die sich Jaqob ganz allgemein »im Lande Kanaan« wohnen denken 42 29 45 25 (Ed. Meyer, Israeliten 271 A. 1) und die zum größten Teil gar in der Fremde spielen, kann man sich überall in Israel erzählt haben. Nur der Anfang 37 12—17 nennt einen bestimmten Ort, Sichem und seine Umgebung, und setzt voraus, daß der Hörer dort Bescheid weiß; hier ist später auch Josephs Grab gezeigt worden Jos 24 32 (vgl. auch Gen 48 22); demnach dürsen wir vermuten, daß die Josepherzählung in ihrer ältesten Gestalt ihren Sitz in Sichem gehabt habe. Außer Sichem wird noch Be'eršeba' erwähnt 461—5; aber die Gottesossenbarung daselbst ist deutlich keine alte Kultussage, sondern nur die Nachahmung einer solchen. Gegen den Schluß wird der Name der Begräbnisstätte Jaqobs von J und E genannt 50106.; aber ohne daß die Erzähler etwas Besonderes von diesen Orten zu sagen wüßten.

Auch das ist charakteristisch für diese Erzählungen, daß die Gotteserscheinungen, einst von so großer Bedeutung, eben von dieser Be'eršeba-Episode abgesehen, darin vollständig fehlen. Der Erzähler lebt in einer anderen religiösen Welt: da erscheinen die Götter nicht mehr leibhaftig, aber der tiefere Blick erkennt in dem natürlichen Geschehen die Hand des waltenden Gottes; an die Stelle des Glaubens an die Gotteserscheinungen ist der Vorsehungsglaube getreten 455.7 5020. Vgl. zu 24 S. 249 und die Einleitung § 4, 6. Nur Träume, die unsinnlichste Form der Offenbarung, deuten noch den Willen der Gottheit an; aber selbst in diesen tritt die Gottheit selber nicht mehr redend auf; Ausnahme 462ff., vgl. Haller 64. 79.

Ferner beachte man die Art, wie die Fremde geschildert wird. Die alte Sage hatte die Fremden, die sie auftreten ließ, in ihren Sitten und ihrem Wesen nicht viel anders als die Israeliten dargestellt; und ganz selbstverständlich war es ihr gewesen, daß alle hebräisch reden: Abraham kann — so erzählt man naiv — mit Pharao sprechen 121sf. Die Erzähler der Josephgeschichten aber rechnen damit, daß die Hörer bewußt Ägyptisches und Israelitisches unterscheiden: sie wissen, daß Kanaanäer mit Ägyptern nur durch den Dolmetscher verkehren können 422s; sie berichten gern und ausführlich von den fremden Sitten, auch an Stellen, wo der Fortgang der Erzählung das nicht verlangt hätte 4332, und verstehen es, ihren Geschichten dadurch einen eigentümlichen, fremdartigen Reiz zu geben. Die Sagen sind also hiernach mit älteren und neueren Erzählungen, die im Ausland spielen und ausländische Dinge schildern, zusammenzustellen.

Schließlich beachte man den eigentümlichen, zarten und rührenden Ton, der durch diese Geschichten klingt: die Erzählungen sind tränenreich, obwohl sie auch hierin noch Maß halten und es z. B. verschmähen, Josephs Schmerzen oder die Reue seiner Brüder darzustellen (Luther bei Ed. Meyer, Israeliten 154), und mögen daher einem weiblicheren Geschmack als die Perlen der Genesis erscheinen. Die älteren Sagen der Genesis aber haben bei weitem kräftigere Töne: man denke an den Turmbau, die Penu'elsage, die Sodomsage, die Paradiesesgeschichte u. a. Auch sonst können wir verfolgen, wie die späteren Erzählungen in der Genesis zärtliche und weichherzige Töne anzuschlagen beginnen, vgl. besonders die beiden Hagargeschichten S. 232.

III. Zu der sehr späten Gestalt der Josepherzählungen gehört es auch, daß darin nur sehr wenig Historisches nachklingt. Der historischen Überlieferung entstammen vor allem die Namen der Helden: es sind die alten Stammesnamen Israels; dazu folgende Einzelheiten: 1. Josephs bevorzugte Stellung unter den Brüdern. Dies Motiv der Sage kann uralt sein; denn Joseph, in historischer Zeit der Königstamm des Nordreiches (worauf 378 wohl anspielt), hat schon bei der Einwanderung eine führende Stellung gehabt Jdc 122ff. 2. Historisch ist Ephraims Vorzug vor Manasse 4813ff.; »Ephraim«, nicht Manasse ist der Name des Nordreiches gewesen; dagegen wird Jdc 127ff. Manasse noch vor Ephraim genannt; und Gideon und Abimelech stammen aus Manasse. 3. Ferner ist historisch, daß Joseph im Besitz der Stadt Sichem ist, die den Amoritern im Kriege abgenommen worden ist 4822; weiter 4. Josephs nahe Stellung zu Benjamin, dem zweiten Rahelsohn; ferner 5., daß Benjamin als der jüngste der Stämme Israels gilt; 6. Rubens Erstgeburt und Führerschaft (bei E). Da Ruben in der historischen Zeit ganz zurücktritt, so dürfen wir schließen, daß die Josephsage in Israel sehr alt ist. Später ist an Stelle Rubens der bekanntere Juda getreten: hier stellt J also eine jüngere Phase der Überlieferung dar. 7. Die Hauptfrage ist, ob der Wanderung der Jaqobstämme nach Ägypten Historisches zu Grunde liegt. Die Frage hängt mit der anderen zusammen, ob die Exodussage auf historische Begebenheiten zurückgeht. Es ist hier nicht die Stelle, diese Frage im einzelnen zu behandeln. Doch darf der Verfasser wohl seine Überzeugung aussprechen, daß der Auszug neben anderen Instanzen besonders durch das alte Lied Ex 151. 21 als historisch gesichert ist. Die Einwanderung kanaanäischer oder hebräischer Geschlechter und Stämme in Ägypten wird nicht ein Mal, sondern viele Male vor sich gegangen sein vgl. zu 1210 S. 169. Auch das Motiv, das die Israelstämme nach Ägypten treibt, wird von der Sage richtig festgehalten: es ist der Hunger. Variante ist die Einwanderung Abrahams nach Ägypten 1210ff. -Von Steuernagel, Isr. Stämme 54. 65 ff. 93 f., werden noch eine ganze Reihe anderer Züge der Josephsage historisch gedeutet; aber alle diese Beziehungen scheinen sehr zweifelhaft zu sein. Selbst, ob man der Sage wenigstens dies entnehmen könne, daß der Josephstamm zuerst oder allein in Ägypten gewesen sei (vgl. Wellhausen, Composition3 344f.), ist nicht zu beweisen oder auch nur wahrscheinlich, Ed. Meyer, Israeliten 49 A. 1. -Auch in dem, was die Erzählung von Ägypten sagt, ist nichts im eigentlichen Sinne Historisches. Die Schilderungen ägyptischer Sitten werden von dem Erzähler nicht gegeben, um damit längst-Vergangenes darzustellen, sondern sie nehmen die Farben aus dem Ägypten ihrer Zeit. Bemerkt sei übrigens, daß diese Schilderungen, wenn auch etwas blaß, doch nach dem Zeugnis der Ägyptologen, besonders bei E nicht schlecht sind; sie mögen auf mündlichen Mitteilungen, etwa von Kausleuten oder Soldaten, oder gar auf eigener Anschaunng der Erzähler beruhen. Vgl. Spiegelberg, Aufenthalt Israels in Ganz »abenteuerlich« ist Marquarts Gedanke (Philologus VII. Suppl.-Bd. 1900 S. 677 ff.), den Winckler, »Abraham als Babylonier« 31 aufgenommen hat, Joseph sei eine historische Person und identisch mit dem General Amenophis' IV Janhamu, den die palästinensischen Kleinfürsten nach den Tell-Amarnabriefen um Getreide angehen; gegen Marquart vgl. Ed. Meyer, Israeliten 287 A. 2, Heyes, Bibel u. Äg. 233f. Geschichtlich ist natürlich nicht die Figur »Josephs«, aber die Zustände Ägyptens, die in der

Dichtung geschildert werden, sind zum großen Teile die historischen einer bestimmten Epoche und zwar des »Neuen Reiches« vgl. zu 3736 401ff. 41ssf. Vgl. auch A. Jeremias, ATAO<sup>2</sup> 390 ff. Nicht besser ist Eerdmans' (II 67 ff.) Vermutung, Joseph sei der semitische Fürst 'Irsw, der in den »Jahren des Mangels« nach Merenptah Ägypten sich zinsbar gemacht hat; aber Joseph ist kein fremdländischer Herrscher, sondern ein Minister des Pharao.

Vergleicht man nun die eigentlich-historischen Züge, welche die Sage enthält, mit ihr selber, so muß man sagen, daß in der ganzen Konzeption das Historische sehr stark zurücktritt. Sehr große und bedeutsame Partien sind es, die weder historische noch ätiologische Grundlage haben: so besonders Josephs Schicksale in Ägypten, bei denen er nichts als eine einzelne Person ist, und in denen jeder Gedanke, daß er eigentlich ein Stamm sei, ganz unmöglich sein würde. Die hohe Stellung, die Joseph in Ägypten einnimmt, betrifft einen Hebräer, aber in keiner Weise und in keinem Sinne den Stamm Joseph. Ebenso stimmt die Schilderung Benjamins. des zarten Jüngsten, mit der Charakteristik des Stammes Benjamin als eines räuberischen Wolfes 4927 merkwürdig wenig überein, Ed. Meyer, Israeliten 522. Besonders eigentümlich ist auch, daß die historischen Bezüge, die einige Male in den Josephgeschichen hervortreten, entweder zur übrigen Sage gar nicht passen (so die Verleihung Sichems 4822 vgl. zur Stelle) oder doch zur ganzen Komposition ein sehr loses Verhältnis haben (so die Bevorzugung Ephraims vor Manasse 481sff. und die Notizen über ihre Geburt 41 50-52). Auch darauf darf man hinweisen, daß der Jagob der Josephgeschichten eigentlich ein ganz anderer ist als der Held der Jagoberzählungen: dort ist er nur ein sterbender Greis, der Rahels Kinder liebt; aber von seiner besonderen Gabe der Klugheit und List. die in den früheren Geschichten so große Rolle gespielt hat, hören wir nichts mehr. Demnach kommen wir zu einer analogen Vermutung, wie sie im vorhergehenden auch für manche andere Sagen der Genesis ausgesprochen worden ist, daß diese Erzählungen ursprünglich nicht von Joseph und seinen Brüdern gehandelt haben, sondern erst nachträglich auf die Stämme Israels übertragen und mit Israelitischem versetzt worden sind vgl. oben S. 173, 248, 316, 326 f. 352, 371 f.

So erhebt sich die Frage, wie man sich diese, später auf Joseph und seine Brüder gedeuteten Sagen in ursprünglicher Form vorzustellen habe. Die allgemeine Voraussetzung, von der wir dabei ausgehen, ist diese, daß der Sagenkranz, der hier vorliegt, ans einer Reihe von Erzählungen, die ursprünglich jede für sich bestanden haben, zusammengewoben ist. Die Aufgabe ist also, das Ganze in die anzunehmenden ursprünglichen Bestandteile wieder aufzulösen. Diese ursprünglichen Erzählungen aber werden wir uns als »Märchen« zu denken haben; hat doch die Josepherzählung mit Märchen noch jetzt die größte Verwandtschaft, wie es denn kein Zufall ist, daß der Stoff, der Bibel frei nacherzählt, noch in modernen Märchensammlungen wiederkehrt vgl. L. Gonzenbach, Sizilianische Märchen Nr. 91, Prym und Socin, Der neu-aramäische Dialekt von Tür 'Abdın I S. XIX, II 26 ff. Die so gestellte Aufgabe ist eine folkloristische, die der Verfasser dieses Kommentars nur beginnen, aber nicht zu Ende führen kann.

Das Ganze ist, wie wir gesehen haben, aus zwei Hauptmotiven zusammengewoben: 1. Den Rahmen bildet die Erzählung von Josephs Schicksalen mit seinen Brüdern. Die Verherrlichung des Jüngsten, der schließlich der Herr seiner Brüder und ihr Erretter wird, ist in Sagen und Märchen sehr häufig, vgl. Jdc 615 II Sam 16 Ap. Joh. 12 vgl. 17. Dabei ist auch der \*Kontrast zwischen den älteren, verlogenen und heimtückischen und doch erfolglosen, und dem jüngsten, mißhandelten, hochsinnigen und erfolgreichen Bruder« sehr oft zu beobachten, ja das \*Grundmotiv vieler Erzählungen«, vgl. v. d. Leyen CXV 13, wobei denn auch der der Josephgeschichte ähnliche Zug, daß die Brüder den Jüngsten in einen Brunnen versenken, woraus er aber wieder errettet wird, so daß er die Verräter entlarven kann, sehr oft vorkommt, vgl. Reinhold Köhler, Kleinere Schriften I 292 ff. 537 ff. 543 ff. (weitere Literatur in Reinhold Köhlers Anmerkungen zu L. Gonzenbachs Sicilianischen Märchen II 238 und Zeitschrift

des Vereins für Volkskunde VI 163f.) und die von Stumme gesammelten Märchen aus Tripolis S. 95, wonach elf, auf den Jüngsten eifersüchtige Brüder ihn in einen Brunnen stürzen. Auch daß es Kaufleute sind, die ihn aus dem Brunnen wieder herausziehen, kehrt im modernen Märchen wieder, bei Köhler I 538, Littmann, Arab. Beduinenerzählungen II 32. Ein ähnliches Grundmotiv auch bei Littmann, ebenda II 19f. 27f., wo die Brüder den Sohn der zweiten Frau ihres Vaters, der Nachfolger des Vaters und ihr Herr zu werden droht, töten wollen, ihn dann aber auf Anraten ihres jüngsten Bruders, um sich nicht durch seine Ermordung zu versündigen, allein in der Wüste lassen, damit er dort umkomme; zum Schluß aber kehrt der Verlassene zurück, verzeiht den Brüdern und belohnt den Jüngsten. Verwandt ist schließlich das Märchen \*die Waise im Radhorst\* Wenzig. Westslavischer Märchenschatz 26ff., wonach ein von seinem Oheim in einer Höhle ausgesetzter Knabe sich daraus errettet, später von einem reichen Manne zum Kind angenommen und dessen Erbe wird und dann, als sein Oheim, verarmt, zu ihm kommt, sich ihm zu erkennen gibt und ihm verzeiht (Mitteilung Greßmanns). Bei E spielt das Motiv von dem gestohlenen und später wiedergefundenen Kinde mit hinein.

2. In diesen Rahmen sind die ägyptischen Abenteuer Josephs eingestellt. Unter diesen ist die für die ganze Komposition wichtigste Josephs Deutung der Träume Pharaos und seine Erhebung zur höchsten Würde. Eine Variante dazu ist Dan 2. Das Motiv, daß, wer die Aufgabe erfüllt, das Rätsel löst, zum Lohn die höchste Würde gewinnt, finden wir z. B. auch III Esra 3f., nicht anders wie bei Oedipus oder in der "Turandot". Die Erzählung enthält in der Rezension der Genesis viele ägyptische Einzelheiten und kann ursprünglich in Ägypten von einem ägyptischen Weisen erzählt worden sein.

Andere Erzählungsstoffe sind hinzugekommen. Dahin gehören

3. Die erfüllten Träume. Träume weissagen das glänzende Geschick des jüngsten Sohnes und seine einstige Herrschaft über seine Brüder und Eltern. Die Menschen versuchen, die Weissagung zu vereiteln, aber schließlich erfüllt sie sich doch. — Eine ähnliche Geschichte erzählen sich noch die modernen Berbern (vgl. Stumme, Märchen der Berbern 52f.) von Elkhatef; dasselbe Grundmotiv in Grimms Sagen Nr. 483 und oft. Vgl. zu 375ff. 20.

4. Die verläumderische Ehebrecherin. Die Ehefrau will den Jünglir z verführen; als er ihr widersteht, verläumdet sie ihn bei dem Ehemann als Ehebrecher. So kommt der Jüngling in große Not. — Das Motiv, das in Ägypten spielt, und für welches es eine ägyptische Parallele gibt, könnte in dieser Ausgestaltung ägyptischen

Ursprungs sein, ist aber auch sonst sehr häufig vgl. die Erklärung.

5. Die Erzählung von Josephs Agrarpolitik ist einmal Fortsetzung und Schluß der Geschichte von der Traumdeutung gewesen. Die Erzählung ist im Unterschied von fast allen andern Josephgeschichten ätiologischer Art und kann auf eine ägyptische Sage zurückgehen.

6. Die Angst vor dem Zauberer. Ein Mann, der als großer Zauberer gilt, benutzt ein Wissen, das er sich auf ganz natürlichem Wege erworben hat, um die Menschen zu ängstigen. Vgl. ähnliche indische Motive v. d. Leyen, CXVI 15f. — Auch diese

Sage paßt nach Ägypten, dem Lande der Zauberer.

Zu diesen größeren Sagenstoffen kommen noch eine Fülle kleinerer Motive: die Liebe des alten Vaters zu den Söhnen der geliebten Frau, das verzärtelte Nesthäkchen, die Eifersucht der Halbbrüder, die Liebe der Vollbrüder, das blutige, täuschende Wahrzeichen, die Gestalt des großen Traumdeuters, die sieben Hungerjahre, der Schatz im Kornsack, die Fürsorge des vornehm gewordenen Ausländers für seine Verwandten, der letzte Wille des Sterbenden, das Begräbnis bei den Vätern u. a. m.

Das Gesamtbild von der Vorgeschichte des Stoffes würde also sein: daß eine ganze Reihe einzelner Sagen, meist vielleicht ausländischen Ursprungs oder internationaler Art, auf die israelitische Figur Joseph übertragen, mit einigem israelitischen

Material durchsetzt und zur Einheit kunstvoll verwoben worden sind und uns bei J und E in später, ausgeführtester Gestalt als Josephnovelle vorliegen. Vgl. auch Ed. Meyer, Israeliten 49. 145 ff. 287 f.

Bei dieser Entstehung der Josephnovelle ist es höchst unmethodisch, die ganze Erzählung ohne weiteres auf Mythologisches zurückzuführen und Joseph etwa als Abbild des Sonnengottes oder zugleich des Tamuz zu erklären, vgl. Winckler, Gesch. Isr. II 62 f. 67 ff., A. Jeremias ATAO 2 383 ff. Vielmehr darf die Frage, ob Mythologisches zu Grunde liege, nur für die einzelnen Erzählungsstoffe, aus denen das Ganze besteht, und für jeden Stoff für sich aufgeworfen werden. Die mythischen Züge aber, die Winckler und Jeremias hier entdeckt haben wollen — z. B. Joseph in der Zisterne und im Gefängnis ein Abbild des Tamuz in der Unterwelt, die Klage Jaqobs um den angeblich von einem wilden Tiere Zerrissenen entsprechend der Klage um den durch den Eber getöteten Adonis, die Vermählung Josephs mit der Tochter des Sonnenpriesters wie 3 die Hochzeit des Tamuz mit der Sonnentochter« u. s. w. — sind sämtlich zu blaß, um etwas zu beweisen. Daß sich einzelne mythische Nachklänge finden, ist möglich (vgl. zu 37 5 ff.); daß aber das Ganze so zu erklären und daß diese Erklärung gar den Erzählern noch bekannt gewesen wäre, ist mehr als unwahrscheinlich; vgl. Luther bei Ed. Meyer, Israeliten 146 ff.

IV. Während die bisherige Quellenscheidung in den Josephgeschichten neben anderen Kennzeichen besonders auch den Wechsel von אלהים und אלהים verwendet, hat Eerdmans 65 ff. die Verteilung der אים ביהלא Stücke auf verschiedene Quellen bestritten und seinerseits eine Quellenscheidung versucht, die von dem (natürlich längst beobachteten) Wechsel von »Jaqob« und »Israel« ausgeht und wenige andere Beobachtungen hinzunimmt. Er rechnet zur »Israelrezension« 373—24. 28a. 29—33. 36 43. 44. 45 28 46 1. 2a. 28—34 47 1—5. 13—27. 29—31 48 1. 2b. 8—22 50 1—11. 14—26, zur Jaqobrezension 37 2. 25—27. 28b. 34. 35 40. 41. 42. 45 1—27 46 2b—7 476—12. 28 49 1a. 29—33 50 12f.; das andere sei später hinzugekommen. Um zu erkennen, wie oberflächlich diese Verteilung ist, genügt es schon, damit zu vergleichen, daß der Edelste der Brüder 37 26 43 3. 8 44 14. (16). 18 48 9 Juda, dagegen 37 (21). 22. 29 42 22. 37 Ruben ist (vgl. auch die zu den Rubenstücken gehörenden Verse, die von Simeon, dem Ältesten nach Ruben, reden 42 24. 36 43 23): ein Unterschied, der doch sicherlich auf Verschiedenheit der Quellen zurückgeht; es ist schwer begreiflich, wie Eerdmans eine so allgemein bekannte Beobachtung wie diese hat übersehen können. Zu den Einzelheiten dieser Quellenscheidung vgl. die Erklärung.

# 61. Joseph kommt nach Ägypten 373-36 JE.

Joseph kommt nach Ägypten 373-36 JE. Quellenkritik. Komposition beider Rezensionen. Das Kapitel ist voll von Dubletten und Wiederholungen: nach 25. 27. 28ay 391 sind es Ismaeliter, die Joseph nach Ägypten bringen, nach 28aα 36 dagegen sind es Midianiter. Die Ismaeliter haben Joseph gekauft 27. 28ay, die Midianiter dagegen haben ihn gestohlen 27aa. S. Die Brüder sind eifersüchtig auf Joseph, 1) weil ihn sein Vater bevorzugt und ihm ein Ärmelkleid schenkt 3.4, 2). weil er Tränme hat, die ihm eine zukünftige Herrenstellung über seine Brüder weissagen 5-11. (Eine dritte Motivierung der Eifersucht gibt 2: Joseph hat über seine Brüder übele Dinge erzählt; diese Motivierung stammt nach Holzinger wohl von P.) Von dem Ärmelkleide Josephs redet weiter 23. 31. 32. 33; von seinen Orakelträumen 19. 20. Der Vater wird Israel genannt 3. 13 oder Jagob 34. Der ältere Bruder, der für Joseph eintritt, heißt Ruben 22 (21). 29f. oder Juda 26. Zweimal gibt Jaqob Joseph den Auftrag, zu seinen Brüdern zu gehen 12. 13a. 14b | 13b. 14a. Zweimal beschließen die Brüder, ihn zu töten 18b | 19. 20. Zweimal widerspricht ihnen ein Bruder 21 (wo »Ruben« für »Juda« eingesetzt worden ist) || 22. Nach 20 wollen die Brüder sagen: ein wildes Tier hat ihn zerrissen; nach 33 aber spricht ihr Vater dies Wort; diese Unzuträglichkeit wird von

dem Red. herrühren. Auch die Trauer Jaqobs um Joseph wird doppelt berichtet: daß er weinte, hören wir erst am Schlusse des Abschnittes, während es gleich am Anfange hätte gesagt werden müssen: 34b. 35a (كَعِينَا مُعَالِينَ عُلَيْهِ) | 34a. 35b.

Vergleicht man diese Dubletten unter einander, so ergeben sich zwei in sich zusammenhängende, wohl komponierte und charakteristisch von einander verschiedene Varianten. Die eine Variante wird durch das Motiv der Träume Josephs beherrscht: Joseph hat Träume gehabt, die zu weissagen scheinen, er werde einst der Herr seiner Brüder werden; dadurch ist ihre Eifersucht erregt 5-11. Als sie ihn kommen sehen, sagen sie: »seht, da kommt der Träumer her« 19, und beschließen, ihn zu töten und dann in die Zisterne zu werfen; »dann wollen wir sehen, was aus seinen Träumen wird« 20. So versuchen sie also, das Orakel zu vereiteln; aber es erfüllt sich, trotz des Handelns der Menschen, ja gerade dadurch; denn »die Orakel sehen und treffen ein. Der Ausgang wird die Wahrhaftigen loben« (\*Braut von Messina« 2379f.). Durch Rubens Vorstellungen lassen sie sich bewegen, wenigstens kein Blut zu vergießen, sondern werfen Joseph noch lebendig in eine Zisterne, damit er dort verschmachte; aber Midianiter, die des Weges kommen, ziehen ihn heraus und verkaufen ihn als Sklaven in Ägypten. Die Fortsetzung erzählt dann, wie sich Josephs Brüder schließlich doch vor ihm haben im Staube beugen müssen 426.9. Für diese Geschichte sind also charakteristisch die Träume, die Zisterne, die stehlenden Midianiter. - Wie diese Variante durch das Motiv der Träume, so wird die andere Variante beherrscht durch das Motiv des Kleides. Israel hat Joseph als Zeichen seiner besonderen Liebe ein Ärmelkleid geschenkt. Die Brüder beneiden ihn deshalb, zugleich wohl in der Furcht, der Vater werde ihn bei der künftigen Erbteilung bevorzugen 3.4 (ein ähnliches Motiv in den Sagen von Ismael 2110 und von Jaqob und Esau 2521ff. 27). Als Joseph ihnen daher einmal in die Gewalt gekommen ist, reißen sie ihm das verhaßte Kleid vom Leibe 23. Inzwischen sind die Ismaeliter herangekommen; denen verkaufen sie ihn auf Judas Zusprache 25-27. 28ay: sie haben ja keinen Vorteil von seinem Tode; ihren Zweck, den Bruder der allzu parteiischen Liebe ihres Vaters zu entrücken, erreichen sie auch, indem sie ihn in die Ferne verkaufen. Als die Ismaeliter mit Joseph abziehen, bleibt das Kleid in den Händen der Brüder. Sie tauchen es in Blut und betrügen damit ihren armen Vater 32f. Diese Erzählung wird also charakterisiert durch das Kleid und den Verkauf an die Ismaeliter.

Trotz dieser charakteristischen Verschiedenheit stimmen beide Erzählungen im allgemeinen Aufriß überein: Joseph wird vor seinen Brüdern bevorzugt; dies aber weckt den Neid der anderen. Als sie einmal allein mit ihm auf dem Felde sind, wollen sie ihn töten. Aber einer der Brüder wendet dies Schlimmste von ihm ab. So kommt Joseph durch eine vorüberziehende Karawane als Sklave nach Ägypten. In beiden Rezensionen ist diese Erzählung von 37 der Anfang der ganzen Josephgeschichte: beide fahren fort, zu berichten, wie sich in Ägypten Josephs Geschick gewandt hat. So ergötzen sich also beide Varianten daran, wie aus Glück Unglück, aber dann durch Gottes Fügung aus Unglück Glück geworden ist. Besonders geistvoll ist, daß es gerade die Liebe des Vaters und der wundervolle Traum sein muß, was Joseph zunächst zum Unheil ausschlägt.

Im einzelnen: 12. 13a gehören inhaltlich zusammen (קָּלֶהָה בִּשְׁבֶּם), wegen »Israel«
18a zu J; 14b schließt direkt an (»ich will dich senden« 18, »er sandte ihn« 14; »in
Sichem« 13, »nach Sichem« 14). Parallel ist 18b. 14a, also von E; der Anfang: »Jaqob
sprach zu seinem Sohne: Joseph!« ist weggeschnitten. — Die Verse 15—17: Joseph kommt

nach Dothan, werden wohl am besten zu J gerechnet, da E die Begebenheit in den Süden zu verlegen scheint: dafür spricht, daß Jagob später von Be'erseba' nach Ägypten aufbricht 465, und dazu stimmt »die Zisterne in der Steppe« 3722, vgl. Ed. Meyer, Israeliten 288 A. 2. — 19. 20 »Träumer«, »Träume« Ε; parallel ist 18bβ, gehört also zu J. 18ba »ehe er ihnen nahe kama, ist wohl der Vordersatz zu 18bβ, stammt also aus J: die beiden Stadien der Handlung »ehe er ihnen nahe kam« 18bα, »sobald er herangekommen war« 23, sind ähnlich den beiden »als die Sonne untergehen wollte«, »als aber die Sonne untergegangen war« 1512. 17 J. Demnach gehört 18a zu 19. 20 E, wozu es vortrefflich paßt. — 22 stammt aus E wegen der Zisterne vgl. 20. 21 ist || 22 (E) und gehört also zu J. »Er entriß ihn aus ihrer Hand«, 21 setzt voraus, daß sie ihn bereits gefaßt haben: dies Wort gehört also eigentlich hinter 23: als Joseph in ihre Nähe gekommen ist, fallen sie über ihn her, ziehen ihm das Kleid aus, und wer weiß, was noch geschehen wäre! aber Juda riß Joseph ihnen aus der Hand. Der Redaktor hat dies Wort hier nicht gebrauchen können, weil er mit कार्यका 24 fortfahren wollte, und es daher umgestellt. - Die Worte »sein Kleid, das Ärmelkleid, das er anhatte« 23, fallen wegen ihrer Weitläuftigkeit auf; doch liegt hier keine Variante vor; nur die eine Erzählung hat von Josephs Kleid gesprochen (gegen Dillmann, Kautzsch-Socin u. a.); vielmehr ist »das Ärmelkleid, das er anhatte«, wohl eine (richtig) erklärende Glosse. - 24 ist Fortsetzung von 22: »die Zisterne« 24 ist die von Ruben 22 genannte. - »Sie setzten sich hin, Brot zu essen« 25 gehört zu J; J braucht eine solche kleine Zwischenhandlung, damit die Ismaeliter Zeit haben, heranzukommen; vorher sind diese noch nicht dagewesen, denn in ihrer Gegenwart hätten die Brüder sich gefürchtet, ihren Bruder zu morden. Danach sind die Brüder also an Ort und Stelle geblieben. Anders stellt E sich die Dinge vor; hiernach sind die Brüder weitergezogen, nur Ruben »kehrt zurück« 29. - 25-27 aus J. -28aa. β (bis יוֹרָהַבּיֹר בֹּיֵלֵל E; פְּרָבְּיִלְיב sind nicht Varianten (gegen Kautzsch-Socin, Kautzsch в), denn nur die eine Erzählung hat von der Zisterne gesprochen; vielmehr sind die Worte nach § 120d zusammenzunehmen »sie zogen herauf« (Holzinger). — 28ay (Ismaeliter) J. — 28b »sie brachten Joseph nach Ägypten,« ist | 391 (J), stammt also von E. Dafür spricht auch das Verbum הַּבְּרַא; J sagt בּיֹרָיי 25 391 - 29. 30 (Ruben) E. - Wie Jagob Josephs vermeintlichen Tod erfährt, wird doppelt erzählt: nach der Ankündigung 20 E haben die Brüder ihm einfach gesagt: sein wildes Tier hat ihn gefressen«; diese Worte finden sich 33aβ wieder, werden also auch hier ursprünglich Worte der Brüder, nicht Jagobs gewesen sein. Nach dem Berichte des J haben die Brüder as in Blut getauchte Kleid Josephs ȟbersandt« 31. 32; sie sind also nicht selber zu ihm gekommen und haben ihm nicht direkt den Tod Josephs mitgeteilt (so E), sondern sie blieben auf dem Felde (weil sie sich scheuten, ihres Vaters Angesicht zu sehen) und legten ihm (damit ja kein Verdacht auf sie selber fiele) nur indirekt nahe, auf Josephs Tod zu schließen. Demnach hat auch hier nur die eine Variante von Josephs Kleid gesprochen (gegen Dillmann, Kautzsch-Socin, Sievers II 344 u. a.). אביאר 32 macht Schwierigkeiten, da die Brüder ja nicht selber mitkommen; man lese יַבְּבֹאר und nehme szaß bis בַּאָשִׁרָּב zu E. — Von den beiden Parallelen 34b. 35a und 34a. 35b (Dillmann) gehört die letztere wegen »Jaqob« zu E; »sein Vater« 35b steht im Gegensatz zu den »Midianitern« 36. —

Nachträglich sind noch von späteren Händen einige Zusätze hinzugekommen: haßten sie ihn noch ärger« 5b (fehlt in LXX-Hss), »sie haßten ihn noch ärger wegen seiner Träume (aber bisher ist erst von einem Traume erzählt worden) und wegen seiner Reden« (gemeint sind die von 2 P) 8b; diese Zusätze sollen die verschiedenen Motive der Eifersucht der Brüder vereinigen. Der Satz »das erzählte er seinem Vater und seinen Brüdern,« in 10 stößt sich mit dem Worte »das erzählte er seinen Brüdern,« in 9a; der Satz in 10a, der bei LXX in 9 steht, ist wohl nur eine in den Text an falsche Stelle geratene Lesart.

Die gewonnenen Ergebnisse sind dadurch zu bewähren, daß zwei wohlabgerundete und fast vollständig erhaltene Parallelberichte herauskommen. — Diese Quellenscheidung 37 Israel hatte Joseph lieber als alle die anderen Söhne, weil er ihm im Alter geboren war, und er ließ ihm einen Rock mit Ärmeln machen. 4 Da nun seine Brüder sahen, daß ihr Vater ihn lieber hatte als alle seine anderen Söhne, warfen sie einen Haß auf ihn und vermochten es nicht, 'dies' gutwillig zu er tragen. 5 Einst hatte Joseph einen Traum; den erzählte er seinen Brüdern [da haßten sie ihn noch ärger]; 6 er sprach zu ihnen: höret diesen Traum, den

ruht im ganzen auf Wellhausen, Dillmann, Kautzsch-Socin und Holzinger, geht aber in der Gesamtauffassung und im einzelnen über sie hinaus. Eerdmans 65 ff. 70 f. beachtet in diesem Kap. nur die beiden Instanzen: 1) daß »Jaqob« mit »Israel« wechselt, 2) daß Joseph nach der einen Quelle durch Midianiter gefunden, nach der andern von seinen Brüdern an Ismaeliter verkauft wird, und teilt 3—24. 28a. 29—33. 36 der »Israel-Rezension«, das übrige der »Jaqob-Rezension« zu, wobei er in auffallender ästhetischer Unempfindlichkeit über alle kleineren Unebenheiten der Erzählung hinwegsieht und sogar die beiden, für jeden guten alten Erzähler sich ausschließen den Hauptmotive der Träume und des Ärmelkleides in derselben Quelle neben einander für möglich hält. — Wie viel umsichtiger dem gegenüber ist Sievers' (II 342 ff.) Scheidung, der aber im Unterschiede von seinen Vorgängern, auf die angebliche Triplette 21. 22. 26 gestützt, noch in E zwei Fäden unterscheiden will: eine Vermutung, die freilich bei der Geschlossenheit der E-Rezension dieser Erzählung nicht wahrscheinlich ist.

Über 1 vgl. S. 395; über 2 vgl. die Josephgeschichte bei P. - 3. 4 Das Ärmelkleid J. 3 ist der Anfang der Josephgeschichte bei J: der Vers setzt ganz neu ein. Daß ein Vater den einen Sohn mehr als die anderen liebt, erscheint uns als ein arges Unrecht gegen diese anderen; der alte Israelit aber ist subjektiver als wir und weniger geneigt, auf die Gerechtigkeit zu hören; er würde sagen: niemand kann zwei Kinder gleich lieben, vgl. oben S. 332. 335. 366. - Jaqob liebt am meisten den Sohn seines Alters: ein freundlicher, liebevoll beobachteter Zug, im Märchen häufig. - Beide Varianten setzen voraus, daß Joseph bei weitem jünger ist als die anderen (E in so). Auch in der Geburtsgeschichte 3022ff. erscheint Joseph, von dem allerdings jüngeren, aber damals noch ganz kleinen Benjamin abgesehen, als jüngster Sohn Jaqobs; freilich ist Jaqob damals noch kein »Greis«, und der Altersunterschied zwischen Joseph und den anderen Brüdern scheint nicht sehr groß zu sein: in der Zeitrechnung darf man indes von den Sagen keine strenge Genauigkeit verlangen. - השבי nach § 112h ver ließ ihm wiederholt machen« wie Hanna I Sam 219; Ball, Kautzsch 3 בינה בינה ist ein Hemd, das bis zu den τ-τε d. h. wohl den Extremitäten (Aqu. χιτών ἀστραγάλων Knöchelkleid, τικκ Knöchel vgl. Franz Delitzsch) reicht, also ein langer Rock mit Ärmeln, wie ihn solche tragen, die nicht zu arbeiten brauchen: er behandelte ihn wie einen Prinzen II Sam 13 18f.; die gewöhnlichen Leute tragen ein kurzes Hemd ohne Ärmel. Charakteristisch für die vorausgesetzten einfachen Verhältnisse ist es, daß schon ein Kleid mit Ärmeln zu Mord und Totschlag führt. — 4 הְּבֶּל־בָּבֶיה, Sam LXX הְּבֶּל־בָּבֶיה, Ball, Kittel, Kautzsch®. Die Kstr. :- 27 (-27 c. acc. der Person) ist sonst nicht sicher belegt; man lese :- 35 sie konnten die Angelegenheit mit ihm (wie »die Sache mit den Eselinnen« I Sam 102, »die - 5-11 Josephs Träume E. Von vorbedeutenden Träumen ist die Josephgeschichte bei E voll. Beide Träume Josephs bedeuten dasselbe; möglich, daß der Erzähler bei der Doppelzahl der Träume an die beiden Reisen der Brüder nach Ägypten gedacht hat. Der erste Traum vom Garbensammeln soll wohl zugleich noch eine heimliche Hindeutung auf die Gelegenheit, den Kornhandel in Ägypten, enthalten, bei der sich die Brüder vor Joseph werden neigen müssen. Dieser Traum scheint vorauszusetzen, daß Jagob auch Ackerbau betrieben hat; dieselbe Voraussetzung auch 3812 und wohl auch 4631 ff.; in den anderen Sagen treiben die Väter nicht Ackerbau, mit Ausnahme der späten Berichte

ich gehabt habe: ¹mir däuchte, wir bänden Garben mitten auf dem Felde; meine Garbe aber richtete sich auf und blieb stehen, und eure Garben stellten sich ringsumher und verneigten sich vor meiner Gurbe. <sup>8</sup>Da sprachen seine Brüder zu ihm:

willst du gar König über uns sein? oder Herrscher über uns werden?

[So haßten sie ihn noch ärger um seiner Träume und seiner Worte willen.] — <sup>9</sup> Ein ander Mal hatte er wieder einen Traum; den erzählte er seinen Brüdern und sprach: ich habe wieder einen Traum gehabt: mir däuchte, Sonne, Mond und elf Sterne neigten sich vor mir. <sup>10</sup> [Das erzählte er seinem Vater und seinen Brüdern.] Aber sein Vater schalt ihn und sprach zu ihm: was ist das für ein Traum, den du geträumt hast! soll ich, deine Mutter und deine Brüder kommen und uns vor dir zu Boden neigen? <sup>11</sup> Darum beneideten ihn seine Brüder, aber sein Vater behielt das Wort.

12 Nun gingen seine Brüder hin, um die Schafe ihres Vaters bei Sichem

12. 13a. 14b J, 13b. 14a E. Jaqob schickt Joseph zu seinen Brüdern. 12 אֶּר־, überpunktiert, d. h. von den Rabbinen ausgemerzt. — 14 Wo ist nach dieser

<sup>2612 3014;</sup> über Beduinenleben und Ackerbau der Väter vgl. die Einleitung § 4, 2. 5. -Im zweiten Traume sind die neben Sonne und Mond genannten elf Sterne die Sternbilder des Tierkreises, für die nach babylonischer Tradition die Zwölfzahl charakteristisch ist; dem Joseph selbst entspricht der zwölfte Stern. Dagegen beweist nicht, daß sie בּיֹבָבִים heißen, was »Stern« und »Sternbild« bedeuten kann vgl. ἀστέρων δώδεκα Ap. Joh. 121; für »Sternbild« hat das Hebräische, soweit wir wissen, kein besonderes Wort. Daß sich Sonne, Mond und die Gestirne des Horizonts verneigen, ist ein ursprünglich mythologisches Bild: es ist die Ehre, die dem höchsten Himmelsherrn gebührt, daß sich die mächtigsten Wesen der Welt ihm beugen müssen Ps 1483 Joh 387 Ap. Joh. 48-11. In ganz eigentlichem Sinne würde also dies der Traum sein, der einem göttlichen Kinde die Himmelsherrschaft ankündigt. In vielen abend- und morgenländischen Überlieferungen, in und außerhalb der Bibel, ist ein Mythus überliefert, der die Geburt eines großen Gottes erzählt: ein göttliches Orakel macht die Bestimmung des Kindes kund, Feinde suchen die Weissagung zu vereiteln und das Kind zu töten, aber schließlich geht sie doch in Erfüllung vgl. Ap. Joh. 12. Mehrfach ist diese Erzählung auf menschliche Helden übertragen vgl. Mt 2. Vgl. »Zum religionsgesch. Verständnis des N. T.« 69 f., Ed. Meyer, Israeliten 46f. So würde auch hier anzunehmen sein, daß Züge dieses Mythus in die Josepherzählung eingedrungen seien. Daß dies Traumgesicht nicht für diese Geschichte von Joseph erfunden, sondern nur auf diesen umgedeutet ist, ist auch daraus zu erkennen, daß hier nur von einer Mutter gesprochen wird, ein Zug, der in die Josephgeschichte nicht recht paßt. - 7 Zu הַּבֶּה vgl. 2812. - 8 In dem Worte »willst du gar unser König werden?« sieht der Erzähler eine ahnungsvolle Andeutung an das spätere Königtum des Josephstammes. - Die Worte sind vielleicht ein Vers (Doppeldreier), Procksch. — 10f. Der Vater schilt ihn, legt ihm also diesen Traum als Hochmut aus; der Erzähler aber ist nicht dieser Meinung: diese Träume sind Joseph vielmehr von Gott gegeben und haben sich auch erfüllt; der Erzähler will vielmehr sagen: so unglaublich war das, was Gott mit Joseph vorhatte, daß selbst sein Vater nicht daran glauben konnte. Dennoch bewahrte der Vater den Traum, mit der stillen Vorahnung, daß er sich doch vielleicht erfüllen werde Lk 219. 51. - Woher weiß Jagob diesen Traum, obwohl ihn Joseph nach 9 nur seinen Brüdern erzählt hat? In solchen geringen Kleinigkeiten sind die Erzähler nicht allzu ängstlich. Die kleine Unebenheit ist schon in alter Zeit bemerkt worden: daher die 10a erhaltene Lesart (vgl. oben), die LXX 9a im Text liest.

zu weiden; <sup>13</sup> da sprach Israel zu Joseph: deine Brüder sind auf der Weide bei Sichem; komm, ich will dich zu ihnen senden. Er erwiderte ihm: was willst du? <sup>14</sup> Er sprach zu ihm: gehe hin, sieh zu, wie es deinen Brüdern und den Schafen geht, und bringe mir Bescheid. So entsandte er ihn [aus dem Tale von Hebron], und er kam nach Sichem. <sup>15</sup> Als er nun auf dem Felde umherirrte, begegnete ihm ein Mann; der Mann fragte ihn: was suchest du? <sup>16</sup> Er sprach: ich suche meine Brüder; tu mir kund, wo sie hüten. <sup>17</sup> Der Mann sprach: sie sind von dannen gezogen, denn ich hörte 'sie' sagen. laßt uns nach Dothan gehen. Da ging Joseph seinen Brüdern nach und traf sie in Dothan.

<sup>18</sup>Als sie ihn nun von ferne sahen, ehe er ihnen nahe kam, beredeten sie sich wider ihn, ihn zu töten; <sup>19</sup>da sprachen sie zu einander: seht, da kommt

Geschichte Jagobs Wohnsitz? Nach E in Be'eršeba' vgl. oben S. 403. Schwierigkeiten aber machen die Angaben von J. In 14 wird ausdrücklich Hebron genanut; dazu stimmt daß J Jagob zuletzt bis Migdal'eder (bei Jerusalem?) geführt hat 3521f., wie auch P 3527 4929ff. 5013 Jaqob in Hebron wohnend denkt. Aber sehr unwahrscheinlich ist doch, daß ein liebender, besorgter Vater einen jungen Burschen ganz allein auf eine so weite Reise, wie die von Hebron nach Sichem ist, schicken kann. Und auch der Mann, der Joseph auf dem Felde trifft, kennt Joseph und seine Brüder ohne weiteres. Hieraus folgt also, daß die von J mitgeteilte Sage sich Jaqobs Wohnsitz in der Nähe von Sichem vorstellt. ו משבק בברין muß also Zusatz sein, entweder von der Hand eines Sammlers in J, der die verschiedenen Traditionen ausgeglichen, oder eines letzten Red., der auf P Bezug genommen hat, vgl. Steuernagel, Isr. Stämme 36, Sievers II 343, Ed. Meyer, Israeliten 161 A. 3. Ein Widerspruch in J ist es auch, daß Jagobs Söhne, wenn sie in der Nähe von Sichem weilen, also doch wohl mit den Bürgern der Stadt in Frieden leben werden, während sie nach der Dinasage mit ihnen ein Zerwürfnis gehabt baben. Auch dies weist auf verschiedene, nicht ganz ausgeglichene Traditionen hin. - 15-17 J. Joseph erhält von seinem Manne« Auskunft und folgt seinen Brüdern bis Dothan. Warum hat der Erzähler nicht von Anfang an berichtet, daß Josephs Brüder in Dothan hüteten? welchen Zweck hat er, diese ganze Begegnung mit dem Manne zu erzählen? Die Erzähler berichten ja hier so vortrefflich, daß wir berechtigt sind, nach dem Zweck auch der kleinen Züge, geschweige denn eines solchen, nicht so unbedeutenden Abschnittes zu fragen. Der Erzähler will mit diesem Zwischenstück begründen, wie es kam, daß Joseph so weit von seinem Vater wegging und seinen Brüdern in die Hände geriet. Der Vater hatte ihn ganz in die Nähe, nach Sichem geschiekt; nun aber ließ er sich verleiten, ihnen bis Dothan zu folgen. Bei Sichem, so nahe ihrem Vater, hätten sie ihm gewiß nichts zuleide getan; in Dothan aber, wo sie ihm ferner waren, hatten sie über Joseph Gewalt. Auch dies Intermezzo zeigt, daß Jaqob bei J nicht allzuweit von Dothan gewohnt haben muß; hätte er schon einen so weiten Weg wie den von Hebron nach Sichem mit Willen und Wissen Jaqobs gemacht, so würde es keinen Sinn haben, so stark zu betonen, daß er noch die viel geringere Strecke bis Dothan weiter gegangen sei. - Dothan, Dothain ist der gegenwärtige Ruinenhügel Tell Dôtân, 12 km nördl. von Sichem, in der Nähe (südwestl.) von Genîn vgl. Buhl, Palästina 102. שמעהי אמרים würde heißen: »ich hörte irgendwelche sagen«, besser Sam LXX Vulg שׁמעתים Kittel, kautzsch³, vgl. § 117 f.

18a. 19. 20 E, 18b J. Die Brüder wollen, als sie seiner ansichtig werden, Joseph töten. — 18b ২০০০, zur Kstr. mit dem Akkus. § 117w: das Wort kommt noch dreimal vor, sonst nur in jüngeren Schriften; doch würde es bei diesem geringen Material zu vorschnell sein, hieraus zu schließen, J könne das Wort nicht geschrieben haben (gegen Dillmann und Kuenen). — 19 »Der Herr der Träume das: spöttisch. — उर्फ्य 24 65. — 20 Sie wollen den Leichnam in eine Zisterne werfen, damit der Mord nicht

der Träumer her; <sup>20</sup>nun kommt, wir wollen ihn totschlagen, ihn in eine Zisterne werfen und dann sagen, ein wildes Tier habe ihn gefressen; so wollen wir einmal sehen, was an seinen Träumen ist. <sup>21</sup>Als [Ruben] das hörte, riß er ihn aus ihrer Hand und sprach: wir wollen ihn nicht ums Leben bringen. <sup>22</sup>Ruben aber sprach zu ihnen: vergießet nur kein Blut; werft ihn in die Zisterne hier in der Steppe; aber legt keine Hand an ihn. Er wollte ihn aber aus ihrer Hand retten und zu seinem Vater zurückbringen. — <sup>23</sup>Sobald Joseph nun zu seinen Brüdern herangekommen war, zogen sie Joseph das Kleid aus [das Ärmelkleid, das er anhatte]. <sup>24</sup>So ergriffen sie ihn und warfen ihn in die Zisterne; die Zisterne

herauskommt. - »Dann werden wir sehen, was aus seinen Träumen wird,« ist Hohn: wenn er tot ist, und sein Leichnam in der Zisterne fault, fallen seine hochfahrenden Träume dahin (Franz Delitzsch). - Das Motiv, daß Mensehen versuchen, ein Orakel zu vereiteln daß es sich aber später trotzdem erfüllt, ist außerordentlich weit verbreitet vgl. oben S. 400. 402. 405 f., ferner I Reg 22, im Ägyptischen Erman, Äg. Rel. 82, im Altgermanischen v. d. Leyen, Märchen in der Edda 21, im Deutschen Grimms Märchen Nr. 29, vgl. auch Kuhn, Byzantinische Zeitschr. IV 241 ff. - 21 »Ruben« vom Red. aus »Juda« verändert. -22. 24 E Ruben redet ihnen zu, ihn nicht erst tot, sondern sogleich, lebendig sin diese Zisterne hier in der Wüste« (ganz in der Nähe) zu werfen (vgl. Jer 386), um ihn so zu retten 22. Und so geschieht es zunächst 24. Die Erzähler haben dies Eintreten des einen Bruders für Joseph hier und 26f. 29f. eingeführt, um die Erzählung mannigfaltiger zu gestalten; zugleich, um an dem Gegenstück des Einen, Barmherzigen zu zeigen, wie groß die Sünde der anderen ist. - Die Notlüge Rubens, die einen so guten Zweck hat, gilt dem Erzähler als völlig erlaubt; was hätte Ruben auch anderes tun sollen? Charakteristisch aber ist es doch, daß alle Patriarchen gelegentlich einmal lügen. - Der Grund, den Ruben vorgibt, ist der Schauder vor dem vergossenen Blut und nun gar vor Bruderblut! vgl. 411. Ein Töten, ohne das Blut zu vergießen, erscheint dem Antiken weniger schlimm. - Ruben schlägt vor, Joseph in eine bestimmte Zisterne, auf die er hinzeigt, zu werfen, während die Brüder vorher nur unbestimmt von »einer der Zisternen« gesprochen haben 20. Der Zug gehört zu den Feinheiten der Erzählung: 24b verrät den Grund Rubens: die Zisterne, auf die Ruben hinweist, war leer; Ruben sorgt also dafür, daß Joseph nicht etwa in eine solche Zisterne kommt, in der er ertrinken muß. - Es handelt sich hierbei sicherlich um eine bestimmte Zisterne, deren Lage der Erzähler kennt 22, um die Josephzisterne von Dothan. - Daß man einen Menschen abtut, indem man ihn, lebendig oder tot, mit List oder Gewalt in eine Zisterne bringt, kommt im Märchen sehr häufig vor, vgl. die oben S. 399 f. Nr. 1 zitierte Literatur, ferner etwa noch Littmann, Arab. Beduinenerzählungen II 25f. olf. und Gonzenbach, Sicilianische Märchen I 252 II 121f. Dergl. geschieht noch heute, vgl. den Bericht der »Tägl. Rundschau« vom 14. VII. 1909 Nr. 323 über ein in der Nähe von Athen vor kurzem begangenes Verbrechen, wo eine anscheinend Sterbende von ihrem Mörder in einen leeren Brunnen geworfen und von Hirten herausgezogen wurde. Daß dergl. so häufig ist, erklärt sich leicht: in den Brunnen schaut niemand hinein, und niemand kommt ohne Hülfe daraus empor. Um so weniger Anlaß ist also, den Joseph-Brunnen für ein Abbild der Unterwelt zu erklären, gegen A. Jeremias, ATAO2 384. — 21. 23 J ist gegenwärtig mehrfach überarbeitet (vgl. oben) und mag ursprünglich gelautet haben: als das Juda hörte, sprach er zu ihnen: laßt uns ihn nicht totschlagen! Als Joseph aber zu seinen Brüdern herangekommen war, zogen sie Joseph sein Kleid aus; er aber riß ihn aus ihrer Hand. Die gewöhnliche Erklärung, sie hätten ihm das Kleid ausgezogen, in der Absicht, es später zu verwenden, ist unrichtig; der Erzähler denkt sich die Sache viel feiner: sie rissen ihm das Kleid vom Leibe, ohne eine Absicht, aus Wut über den verhaßten Rock. Erst nachträglich, als Joseph verkauft ist, und sie sich überlegen, wie sie seine Entfernung

aber war leer; es war kein Wasser darin. 25 Dann setzten sie sich hin, um Brot zu essen. —

Als sie aber ihre Augen erhoben, da sahen sie: eine Karawane von Ismaelitern kam daher, aus Gilead, deren Kameele Tragakanth, Mastix und Ladanum geladen hatten und nach Ägypten bringen sollten. <sup>26</sup>Da sprach Juda zu seinen Brüdern: was hätten wir davon, wenn wir unsern Bruder totschlügen und sein Blut zudeckten? <sup>27</sup>Kommt, wir wollen ihn den Ismaelitern verkaufen; aber wir wollen keine Hand an ihn legen; er ist ja unser Bruder [unser Fleisch und Blut]!

dem Vater am besten beibringen können, bemerken sie das Kleid in ihrer Hand und beschließen nun, es zu diesem Zwecke zu gebrauchen. — בני בני צער Kstr. § 11711. — LXX-Hss geben ביים חובר micht wieder.

25-27. 28ay J. Dann verkaufen sie ihn, auf Judas Rat, an Ismaeliter. 28aα. β.b. 29. 30 E. Midianiter stehlen ihn aus der Zisterne und bringen ihn nach Ägypten; Ruben, zurückkehrend, findet ihn nicht mehr vor. RJE hat beide Varianten mit einander vereinigt, indem er der des J (dem Verkauf) den Vorzug gegeben und die des E mit ihr zu verbinden gewußt hat (Franz Delitzsch); die Zwischenhandlung des Essens hat Red. als ein Zeichen der Hartherzigkeit der Brüder verstanden, II Reg 934. - J setzt voraus, daß eine Karawanenstraße bei Dothan vorbeiführt; diese Straße geht von Osten (Gilead 25), über Bêsân durch das mittelpalästinensische Gebirge an die Küste und dann in den Süden über Lydda nach Ägypten; das ist noch jetzt ein großer Karawanenweg vgl. Buhl, Palästina 127, Guthe, ZDPV VIII 217f. E denkt an die Straße von Hebron über Be'eršeba' nach Ägypten, Guthes BW 713. In solcheu geographischen Voraussetzungen und Angaben sind die alten Erzähler ungemein zuverlässig: derartiges wissen sie aus dem Leben selber vgl. 1310 1816. — Daß Ismaeliter und Midianiter in der Josephsage auftreten, ist ein starker Anachronismus; nach dem Stammbaum wären Sohne Ismaels oder Midians die Oheime Josephs! Die Sagenerzähler haben hier den Stammbaum außer Augen gelassen und denken sich die Völkerverhältnisse Palästinas einfach so, wie sie zu ihrer Zeit vorliegen. Ähnlich 4015. - 25 Der Erzähler nennt genau Heimat und Ladung der Karawane; er führt mit den Ismaelitern neue Personen in die Handlung ein und ist bestrebt, diese Neueinführung so wahrscheinlich als möglich erscheinen zu lassen. Die Karawane bringt aus Gilead Spezereien, wie sie in Ägypten als Arzeneien, als private und kultische Räucherungsmittel, als Parfüms oder Mundpillen sowie zur Einbalsamierung der Toten in gewaltiger Menge gebraucht und sehr hoch geschätzt wurden und u. a. aus Syrien und Arabien kamen vgl. Heyes, Bibel und Ägypten 80ff. Es ist במלא, wahrscheinlich = Tragakanthgummi, das Harz des Astragalus gummifer und anderer Astragalusarten, »zu medizinischen Zwecken und als Klebstoff, z. B. zur Befestigung der Mumienbinden gebraucht«, ברי (mit י = י wohl = Mastix, das Harz des Mastixbaumes, der Pistacia lentiscus, das im Ost- und Westjordanlande heimisch ist und zum Pflasterstreichen (Jer 822 4611) sowie als Räucherungsmittel verwendet wird, und Ε΄, Δήδανον, Ladanum, das Harz der Cistenrose, des Cistus creticus (vgl. Riehms HW, Dillmann und Heyes 86f.), also lauter köstliche Spezereien, die in Gilead gewonnen und von dort nach Ägypten ausgeführt werden. Die Sage setzt für die älteste Zeit voraus, daß Kanaan Durchgangsland für den internationalen Handel Ägyptens ist, eine Notiz, die durch die ägyptischen Nachrichten durchaus bestätigt wird vgl. Ed. Meyer I 1 § 238, Heyes 52 ff. 73 ff. - Kameele die Lasttiere des orientalischen Karawanenverkehrs, besonders in Arabien; speziell wurde »der ganze Handel mit Aromata mittelst Kameelen betrieben«, Keller, Thiere des classischen Alterthums 30. - 28. 27 Jetzt tritt Juda zum dritten Male für Joseph ein. An dieser Stelle, unmittelbar vor der letzten Beschlußfassung, hält er eine ausführlichere Rede. — Der Mörder deckt das Blut mit Erde zu, damit es nicht »schreien« kann 410 Ez 247 Jes 2621 Job 1610. — 27 trapa ist Glosse, Sievers II 344; Sam LXX Peš Vulg

Seine Brüder aber gehorchten ihm. <sup>28</sup> Nun kamen midianitische Männer vorüber, Kaufleute; die zogen Joseph aus der Zisterne herauf. So verkauften sie Joseph an die Ismaeliter um zwanzig Silberlinge. Die brachten Joseph nach Ägypten.

<sup>29</sup> Ruben aber kam zu der Zisterne zurück: aber ach, Joseph war nicht mehr in der Zisterne. Da zerriß er seine Kleider, <sup>30</sup>kehrte zu seinen Brüdern zurück und sprach: der Knabe ist nicht mehr da! wo soll ich nun hin? —

— <sup>31</sup> Dann nahmen sie Josephs Kleid, schlachteten einen Ziegenbock und tauchten das Kleid in das Blut. <sup>32</sup> Dann schickten sie das Ärmelkleid, 'kamen' zu ihrem Vater und sprachen: dies haben wir gefunden; sieh es an, ob es das Kleid deines Sohnes ist oder nicht? <sup>33</sup> Als er es aber ansah, da sprach er: es ist meines Sohnes Kleid! Ein wildes Tier hat ihn gefressen; zerrissen, zerrissen ist Joseph! <sup>34</sup> Da zerriß Jaqob seine Kleider und zog Saq um seine Hüften. Und er trauerte um seinen Sohn lange Zeit. <sup>35</sup> Als aber seine Söhne und Töchter aufstanden, ihn zu trösten, wollte er sich nicht trösten lassen und sprach: nein, im Trauerkleid will ich zu meinem Sohne hinab in die Unterwelt fahren. Und

Ball, Kittel, Kautzsch<sup>3</sup>. — 28 Daß in den Varianten die Ismaeliter mit Midianitern wechseln (und RJE beide gleichsetzt), erklärt sich daraus, daß in einer bestimmten (und schon ziemlich alten) Zeit die Midianiter als ein Teil der Ismaeliter gerechnet worden sind Jdc 824; die Überlieferung des E scheint hierin die spätere zu sein. Über Midian Ed. Meyer, Israeliten 314ff. — Solche vorüberziehende Karawanen stehlen, so denkt der Erzähler, gelegentlich Kinder; dasselbe, was unser Volk von den Zigeunern behauptet. — Zu איליים hat E \*die Midianiter\*, RJE dagegen die Brüder als Subjekt gedacht. — Der Preis von 20 Šeqel Silber d. i. ca. 50 Mk. ist der Durchschnittspreis für einen halbwüchsigen Knaben Lev 274f.

30 Im Schmerz verrät Ruben seine ursprüngliche Absicht: jetzt können sie's ja erfahren, was er gewollt hat. - 31. 32aa. γ. b (vgl. oben) 33aa. b J, 32aβ (\*sie kamen zu ihrem Vater und sprachen«) 33aß E: Die Brüder benachrichtigen Jagob von Josephs Tod; hier ist J kunstvoller als E. der eine einfache Nachricht: »Joseph ist tot.« erzählt hat. E ist nicht vollständig erhalten; das Suffix in steht ohne Beziehung. In J rührt die mehrmalige Wiederholung desselben Objekts »das Kleid Josephs, das Kleid 31, das Ärmelkleid« 32 von nachträglicher Auffüllung her. - Das Senden eines solchen Zeichens wie eines blutigen Kleides oder dergl., wodurch der in Wirklichkeit nicht geschehene Mord fälschlich bewiesen werden soll, ist ein häufiges Märchenmotiv, bekannt aus Sneewittchen und Genovefa vgl. auch Grimm, Deutsche Sagen 437. 534. - 32 § 1001. — Herzzerreißend sind die kurzen und eben darum so ergreifenden Worte Jagobs. die sich dem Leser unauslöschlich einprägen; ebenso 34a. 35b E, 34b. 35a J: die Trauer Jaqobs. Die wundervolle Szene spielt auch in der deutschen Literatur eine Rolle; sie wird zitiert in Schillers Räubern II 2, woselbst auch das hlutige täuschende Wahrzeichen. - Durch diese Szene soll den Hörern zu vollem Bewußtsein kommen, wie groß der Frevel ist, den die Brüder vollbracht haben! wie hartherzig müssen sie sein, ihrem alten Vater solchen Schmerz zu bereiten! - Man beachte, daß die Empfindungen des armen kleinen Joseph nicht geschildert werden; kein moderner Erzähler würde sein Jammern und Flehen übergangen haben; aber die antiken Erzähler haben im Interesse der Handlung vorwiegend die handelnden Personen im Auge und übergehen darüber oft die Stimmungen der nur Leidenden vgl. die Einleitung § 3, 13. -34 Das Zerreißen der Kleider ist israelitische Trauersitte; so spricht sich die Leidenschaft, die Trauer, die Verzweifelung, das Entsetzen aus 29 4413 Num 146 Jos 76, vgl. Torge, Seelenglaube 192ff. - Das Anlegen des Saqs, d. i. eines härenen Lendentuches (Schwally, Vorstellungen vom Leben nach dem Tode 11), ist Trauersitte, nach Schwally

sein Vater beweinte ihn; <sup>36</sup>die 'Midianiter' aber verkauften ihn nach Ägypten an Potiphar, den Hämling Pharaos, den obersten Schlächter.

11 ff. ein Rest vom Totenkult, wogegen es Torge 192 ff. für eine Äußerung des Schmerzes hält. - basson und bas heißt trauern und die Trauerzeremonien vollziehen, also den Saq anziehen, sich nicht salben, sich in die Asche setzen II Sam 142 Jes 613 und die anderen Riten auf sich nehmen, in denen sich der Schmerz ausspricht vgl. Schwally 9ff. -Jagob will sich nicht »trösten lässen« (Term. techn. 3812), sondern die Trauerzeremonien fortsetzen bis zum Tode; kraftvoll ausgedrückt: noch in die Se'ol will er eingehen, Asche auf dem Haupte und Saq um die Lenden; Voraussetzung des Wortes ist, daß jeder in dem Zustande in der Unterwelt verbleibt, in dem er gestorben ist vgl. Schwally 63 f., Stade, Bibl. Theol. 183f. Und so, im Trauerkleide will er zu Joseph in die Še'ol kommen: es ist dem Überlebenden ein schmerzlicher Trost, daß es doch einen Ort der Wiedervereinigung gibt II Sam 1223, der ist freilich - die trübselige Še'ol! Da mag denn Joseph sehen, sofern die Toten noch sehen können, wie treu sein Vater um ihn Leid getragen hat. - »Alle seine Söhne und Töchter« setzt voraus, daß Jagob viele Töchter hat; die sonst mitgeteilten Überlieferungen kennen nur die eine Dina; auch hierin folgt also die Josephsage eigener Überlieferung. - Sehr schön ist, daß auf diese ergreifende Schilderung des Schmerzes Jaqobs (in beiden Quellen) ein ganz sachlich gehaltener Satz folgt: der Vater beweint ihn: ihm ist sein Augentrost entrissen; die Fremden verkaufen ihn: ihnen ist er nur ein Sklave. - 36 E. Man lese mit den Vers. wie oben 28 מְּדְרָנָיִם. – Über die Einführung asiatischer Sklaven nach Ägypten vgl. Heyes. Bibel u. Äg. 77. 31 ff. - Υατίαιτο σίος 4145 4620, LXX Πετεφρής Πεντεφρής vgl. Lagarde, Genesis graece Vorwort 20 = ägyptisch Peteprē (in späterer Form) »das, was Re gibt«; hierbei ist freilich, nach Professor Ermans mündlicher Mitteilung, das »:« einstweilen nnerklärlich. — בְּרָכֹּב Hämling vgl. zu 391. — שׁבְּרָכּב ist wohl, analog dem »Oberbäcker« und dem »Obermundschenk« 402 der »Oberschlächter« (Obermetzger). Im Hause dieses Mannes befindet sich nach 403 das Staatsgefängnis. Das gehört zu den spezifisch-ägyptischen Zügen, von denen die Josephsage voll ist: seit dem Neuen Reiche sind die ersten Staatsämter in den Händen der persönlichen Sklaven des Pharao vgl. Erman, Ägypten 156. In einem ägyptischen Märchen kommt, wie mir Professor Erman mitteilt, einmal ein solcher Truchseß, der zugleich Schlächter ist, vor. Der Titel ביהבים ב- II Reg 25sff. Jer 39sff. 5212ff. Dan 214 von einem hohen Militär bei den Chaldäern, dem »Obersten der Leibwächter« (?), der mit allerlei Exekutionen beauftragt wird: diese verschiedenen Bedeutungen des Titels sind vielleicht so zu erklären, daß die Leibwache des Königs zugleich die Tiere zu schlachten und die Hinrichtungen vorzunehmen hatte. So würde zu verstehen sein, daß beim »Oberschlächter« das Gefängnis ist. -Wenn dieser Beamte aber »Hämling« genannt wird, so scheint das für ägyptische Verhältnisse nicht zuzutreffen, wo vielmehr selbst die Haremsaufseher verheiratet sind vgl. Erman, Ägypten 114 A. 7; anders Heyes, Bibel u. Äg. 117 ff.

#### 62. Tamars Notehe 38 Jb.

Tamars Notehe 38 Jb. Quelle: J; das Stück sagt יה זיה זי bis. 10; jahvistische Lieblingsausdrücke sind אָבָּיִבְּי פָּלְבְּּלֵּהְ 9, אָבָּיִ 16. 25, הְבָּיִר wohlan 16, בְּיבַלִּיבּוּ 26. — Die Erzählung gehört nicht zum Hauptfaden des J, der die Josephgeschichte behandelt, sondern ist erst nachträglich hier eingesetzt worden. Dies ist auch daran deutlich, daß Juda in den Josephgeschichten bei seinen Brüdern bleibt, während er nach Kap. 38 sich von ihnen (ein für alle Mal) getrennt hat; man beachte auch, daß die Sage (wie 4822?) die Auswanderung nach Ägypten nicht vorauszusetzen, sondern »die Besiedelung Palästinas unmittelbar an die Ahnen der Stämme und ihre Söhne« zu knüpfen scheint (385), Ed. Meyer, Israeliten 433, Luther, ebenda 204. Die Einstellung der Geschichte an

<sup>1</sup>Es begab sich um jene Zeit, daß Juda seine Brüder 'verließ' und sich an einen Mann aus 'Adullam, namens Hira, anschloß. <sup>2</sup>Daselbst sah Juda die Tochter eines Kanaanäers, namens Šu<sup>a</sup>, nahm sie

dieser Stelle ist indes nicht ungeschickt: in der Josephsage liegt nach Kap. 37 eine Zeit, wo wir nichts von den Brüdern hören: in dieser Zwischenzeit wird — so dachte der Einsetzer — die Geschichte Kap 38 geschehen sein. — Diese Erzählung von Juda ist ihrer Art nach mit den anderen Erzählungen, die von den einzelnen Stämmen handeln, verwandt, also mit den Sagen von Dina 34 und von Ruben 3521f.; während die übrigen Sagen, sofern sie Geschichtliches wiederspiegeln, sich meist auf Prähistorisches beziehen, reflektiert die Tamarsage ebenso wie die Dinaerzählung Ereignisse nach der Einwanderung in Kanaan, gibt also deutlich spezifisch-israelitische Erinnerungen wieder. Es ist interessant, zu sehen, daß diese den übrigen gegenüber ursprünglich fremdartigen Sagen auch literarisch angesehen sämtlich nicht zum Hauptfaden der Sagen gehören.

I. 1-11 Exposition, möglichst kurz gehalten. Die folgende Erzählung enthält die Stammessage von Juda. Sie erzählt von alten Vorgängen in diesem Stamme, indem sie ihn und seine Geschlechter nach antiker Art als Personen auffaßt.. Dieser ursprüngliche Sinn der Erzählung ist der spätesten Zeit noch einigermaßen deutlich gewesen vgl. Num 2619-22; er ist besonders von Stade, Geschichte Israels I 157 f. herausgestellt und von Steuernagel, Isr. Stämme 79 und Luther ZAW XXI 56 f. und bei Ed. Meyer, Israeliten 202 ff. sowie von diesem selber 433 ff. besprochen worden. Man muß sich, so betont Ed. Meyer auch hier mit Recht, aber wohl hüten, jeden Zug der Sage allzu prosaisch sofort in Geschichte zu übersetzen. - 1-5 Judas Trennung, Heirat und Kinder. - 1a Juda trennt sich von seinen Brüdern, ein Zug, der, besonders für den Antiken, eine auffallende Ausnahme ist, Haller 94; historisch ausgedrückt: der Stamm Juda verläßt die übrigen Stämme Israels. Dies geschichtliche Ereignis klingt auch in der mehr historisch gehaltenen Erzählung Jdc 1 nach, wonach Juda das gemeinsame Lager verlassen und sich dann sein späteres Stammgebiet erobert hat. - - er ging hinab«: die im folgenden genannten Orte liegen am Westabhang des judäischen Gebirges. Oder Term. techn. in der Judasage gewesen zu sein; auf dasselbe Ereignis spielt, wie es scheint, mit demselben Ausdruck die allerdings schwer verständliche Stelle Hos 121b an: »Juda hat sich wiederum (wie schon in alter Zeit) von Gott (בקים) losgesagt (בקי), aber zu den Qedešen (בְּיִשֶּׁיִם, Cornill ZAW VII 287) hält er sich getreu«. Der zweite Teil des Halbrerses 121a spielt wohl an eine Geschichte an, die dem zweiten Teile von Gen 38 ähnlich gewesen sein wird, nur daß Juda dabei nicht so glimpflich fortkommt wie hier. - 1b Hira wird zum Verständnis des Folgenden schon hier eingeführt: Juda sendet ihn an Tamar 12. 20-23. Zu diesem Zweck aber kann die Gestallt Hiras nicht erfunden worden sein, denn dazu hätte auch ein Knecht genügt. So folgt, daß Hira ursprünglich eine sonst irgendwoher bekannte Sagengestalt gewesen ist, wie Pihol und Ahuzzath in Gerar 21. 26 vgl. oben S. 305 und Debora, Amme Rebekkas, 35s vgl. oben S. 381, Ed. Meyer, Israeliten 433 A. 2, Luther bei Ed. Meyer, Israeliten 180. Die Vermutung, daß die Figur genealogisch zu deuten sei, ist nach dem, was von ihr erzählt wird, nicht wahrscheinlich, Ed. Meyer 434, Luther 205. Doch liegt der Angabe die geschichtliche Erinnerung zu Grunde, daß der Stamm Juda sich mit Kanaanäern eingelassen hat. — 'Adullam altkanaanäisehe Königsstadt Jos 1215; wohl = 'Id el-Mîje nordöstl. von Eleutheropolis vgl. Buhl, Pal. 193, Guthe, BW s. v. Warum grade hier im Westen des späteren Stammgebietes der Sitz des Ahnherrn gesucht wird? Eine Vermutung darüber bei Ed. Meyer, Israeliten 435 f. - 2 In 'Adullam heiratet er die Tochter eines Kanaanäers Šua'; der Name dieses Mannes ist vielleicht nur aus dem überlieferten Namen des Weibes Judas Bath-šua' geschöpft; מַבְּישֶׁבֶּע I Chr 35, ebenso entsprechen

zum Weibe und wohnte ihr bei. <sup>3</sup>Sie ward schwanger und gebar einen Sohn; den nannte 'sie' 'Er. <sup>4</sup>Dann ward sie nochmals schwanger und gebar einen Sohn; den nannte sie Onan. <sup>5</sup>Schließlich gebar sie wieder einen Sohn und nannte ihn Šela; 'sie weilte' bei seiner Geburt in K<sup>o</sup>zib. — <sup>6</sup>Juda gab seinem ältesten Sohne 'Er ein Weib, namens Tamar. <sup>7</sup>Nun gesiel 'Er, Judas ältester Sohn, dem Jahve übel, so daß Jahve ihn sterben ließ. — <sup>8</sup>Da sprach Juda zu Onan: wohne dem Weibe deines Bruders bei und erfülle ihr die Schwagerpslicht, daß du

sich שבע שול vielleicht der Name eines Gottes? - Die Sage beweist ihr hohes Altertum durch die Unbefangenheit, mit der sie vom Konnubium und Kommerzium israelitischer Stämme mit Kanaanäern redet (anders schon 243 J). Anderseits steht sie von den Ereignissen, auf die sie Bezug nimmt, weit ab; dies beweist 1) die ganze sagenhafte Einkleidung: Juda ist hier nicht mehr ein Stamm, sondern eine Person, 2) daß die Sage den Kriegszug Judas vergessen und nur den (späteren) freundlichen Verkehr mit den Kanaanäern behalten hat; 3) daß auch Simeon, der nach Jdc 13 den Kriegszug Judas mitgemacht hat, hier nicht mehr erwähnt wird. -3-5 Die Geburt der Kinder Judas, historisch: die Entstehung der Geschlechter Judas. Zuverlässige Tradition wird dabei sein, daß die drei Geschlechter Judas, 'Er, Onan und Šela, aus einer Mischung israelitischer und kanaanäischer Elemente, wobei das Israelitische aber den Ausschlag gegeben hat, entstanden sind. Zu 'Er vgl. 'Eri, Sohn Gads 4616 Num 2616, zu Onan vgl. Onam, horitisches Geschlecht 3623 I Chr 140. - Für 3 mit HebrHss Sam Vulg Trg-Ion nach 4f. אַקָּבָּאַ, Ball, Spurrell, Sievers II 345, Kittel, Kautzsch<sup>3</sup>. – Als Bathšua Šela (LXX Σηλώμ, vgl. das Patron. יצלי gebar, weilte sie (LXX αίτη δὲ ἦν = Dillmann, Ball, Spurrell, Kittel, Kautzsch<sup>9</sup>) in Kezib (wohl Jos 1544 Mich 114 bei 'Adullam; Guthe BW a. v. vergleicht 'Ain el-kezbe am Wādi es sant); der Erzähler denkt, Sela ist, wo er geboren, auch wohnen geblieben; dasselbe Sagenmotiv 1611ff. 2120. Auch die Notiz, daß das Zentrum Selas Kezib ist, wird historisch sein. - 6. 7 Ers Heirat und Tod. Die Sage erzählt hier überaus kurz; sie übergeht das Aufwachsen der Knaben; auch Tamars Geschlecht und Heimat. Tamar ist jedenfalls eine Kanaanäerin; sie stammt nach 13. 24 (קבקב) und besonders nach 25, wonach Juda der Hinrichtung nicht selber beiwohnt, nicht aus 'Adullam, dem Wohnsitz Judas, sondern nach 14 und besonders deutlich nach 21 (פּקלְהָה) aus Enaim. Wellhausen, Composition<sup>2</sup> 355 A. 1 und Steuernagel, Isr. Stämme 79 kombinieren Tamar mit der Stadt gleichen Namens im Negeb; aber 'Enaim, wo nach 21 Tamars Heimat ist, ist von dieser Stadt weit entfernt; und der Name »Tamar« (Palme) kommt auch sonst, speziell in Juda, als Personenname vor II Sam 131 1427; wie denn bei israelitischen (Cant 7sf.) und altarabischen Dichtern »Palme« ein beliebtes Bild der Geliebten (G. Jacob, Altarab. Beduinenleben 53), also auch ein sehr passender Mädchenname ist; auch die Agypter nennen die schöne Frau »eine Palme der Liebe« (Heyes, Bibel u. Äg. 135). Auch führt in dem Folgenden kaum ein Zug darauf, daß die Tamar-Gestalt genealogisch entstanden ist. Die Figur wird also andersartigen Ursprungs sein vgl. Luther, ZAW XXI 57, bei Ed. Meyer, Israeliten 205, Ed. Meyer, ebenda 434. - Auch die Sünde 'Ers wird verschwiegen. Der Erzähler berichtet hier nur das durchaus Notwendige. Eine ähnliche, sehr kurze Exposition im Buche Ruth 11-6. - v. 7 liegt der allgemeine Satz zu Grunde, daß früher Tod ein großes Übel und eine Strafe Jahves ist Prov 1027 u. a.: Menschen, die zu früh sterben, müssen also irgend eine Sünde gegen Jahve getan haben. - 8-10 Onan versäumt die Schwagerpflicht und stirbt. — بَتِرَة بِغِيِّة بِعَام wiederholte Handlung § 112ee; אַב־בּא § 159o. — Die Sage setzt die Sitte voraus, daß der überlebende Bruder verpflichtet ist, mit der Schwägerin Kinder zu zeugen, von denen der Erstgeborene dann als Kind des verstorbenen Bruders gilt; dies ist »Leviratsehe« (lat. levir = Schwager)

deinem Bruder Samen erweckest. <sup>9</sup>Aber da Onan wußte, daß ihm der Same nicht gehören würde, ließ er ihn, so oft er dem Weibe seines Bruders beiwohnte, zu Boden fallen, weil er seinem Bruder nicht Samen erwecken wollte. <sup>10</sup>Aber Jahve gefiel übel, was er tat; so ließ er auch ihn sterben. — <sup>11</sup>Da sprach Juda zu seiner Schwiegertochter Tamar: 'kehre' als Witwe in deines Vaters Haus 'zurück', bis mein Sohn Sela groß wird; denn er dachte: daß nur nicht auch er sterben möge, wie seine Brüder! 'So ging' Tamar in ihres Vaters Haus 'zurück'.

Dtn 255ff. Dieser, sehr weit verbreitete Brauch wird verschieden erklärt: entweder als ein Rest von Polyandrie, wonach eine Schar von Brüdern ein gemeinsames Weib hat und die so erzeugten Kinder ihnen gemeinsam gehören (Robertson Smith, Kinship and marriage in early Arabia 137), oder aus dem Wunsch, dem Verstorbenen einen Kultus zu verschaffen, den nur seine Söhne vollziehen können (Stade, Gesch. Isr. I 393f., Bibl. Theol. 188, Schwally, Leben nach dem Tode 28, Marti, Gesch. der isr. Rel. 5 57f.), oder am einfachsten daraus, daß »Weiber Wertgegenstände sind, die von der Familie und dem Stamme tunlichst festgehalten« und also an den Überlebenden vererbt werden. H. Schurz. Altersklassen und Männerbünde 181 vgl. Wellhausen, Nachrichten der Kgl. Ges. der Wissenschaften zu Göttingen 1893 S. 455 f. 461. Weitere Literatur: Winer, Bibl. Realwb., s. v. Leviratsehe, Spiegel, Erânische Alterthumskunde III 678, G. Jacob, Altarab. Parallelen zum A. T. 14. 24, Rauh, Hebr. Familienrecht 39f. Aus den A.T.lichen Quellen ist uns deutlich, welche Gedanken das uns historisch-erreichbare Israel mit dieser Sitte verbunden hat. Da finden wir keine Spur, daß der Brauch aus Totenverehrung erklärt würde. Auch in der Tamargeschichte spricht nichts dafür. Im Gegenteil, der Zug, daß Jahve selber diese Pflicht schützt, beweist, daß die Sage selber nichts von Totenkultus weiß: Jahve wird doch nicht einen Kult schützen, der nicht ihm selber gilt? Vielmehr würde der alte Israelit, nach dem Zwecke der Schwagerehe gefragt, sicherlich behauptet haben, diese Sitte werde als eine Liebespflicht für den Verstorbenen geübt, damit sein Name erhalten bleibe, und damit sein Besitz auf die Erben seines Namens übergehe Dtn 256 Ruth 410. - Onan weigert sich nicht öffentlich, diese Bruderpflicht zu erfüllen; sie muß also sehr feste Sitte gewesen sein; aber er hintertreibt die Sache durch List. Sein Motiv ist Selbstsucht: er will eigene Kinder zeugen und nicht fremde; er will sich selbst den Namen erhalten und das Erbe seines Bruders selber haben. Seine Sünde ist also Lieblosigkeit gegen den verstorbenen Bruder, nicht die nach ihm genannte geschlechtliche Verirrung. - Deshalb tötet ihn Jahve. Man beachte die Gottesanschauung, die hier zu Grunde liegt: Jahves Augen sehen auch das Geheimste, was kein Menschenauge schaut; und er beschützt den, der sich selbst nicht helfen kann: den Verstorbenen. dessen Recht man verletzt (die mißhandelte Sklavin 16, das weinende Kind 21, den rechtlosen Fremdling 12 10ff. u. a.). - Die geschichtliche Überlieferung, die 6-10 voraussetzt, ist, daß 'Er und Onan als selbständige Geschlechter früh untergegangen sind, Ed. Meyer, Israeliten 434; später wird 'Er zu Sela I Chr 421, und Onan zu Jerahme'el I Chr 226 gerechnet. - 11 Tamars Heimkehr. Nach dem Recht hätte nun Šela für seinen Bruder eintreten müssen. Juda aber wünscht das nicht, weil er für das Leben seines letzten Sohnes fürchtet. Er glaubt also, Tamar selber sei irgendwie am Tode ihrer Männer schuld; hier wird jedenfalls ein Aberglaube im Hintergrunde liegen, der auch sonst sehr häufig ist, wonach der erste eheliche Verkehr gefährlich ist oder sein kann, ein Glaube, der zu dem Erzählungsmotiv von dem schönen Mädchen geführt hat, dessen Umarmungen den Tod bringen, vgl. Tob 37ff. und Wilh. Hertz, Sage vom Giftmädchen in den Gesammelten Abhandlungen (1905) 156 ff., woselbst ausführliche Literatur; derartiger Aberglaube hat zu allen Zeiten in Israel bestanden, literarisch bezeugt ist er aber gewöhnlich erst

12 Da nun viele Tage verlaufen waren, starb die Tochter Šuas, das Weib Judas. Als Juda nun ausgetrauert hatte, ging er einmal zu seinen Schafscherern, samt seinem Freunde Hira aus 'Adullam,

aus späterer Epoche. Weiter entfernt liegt es, wenn Ištar ihren Buhlern den Tod bringt (Stucken, Astralmythen 16, A. Jeremias ATAO 2 110, 381), da dies nicht durch die Umarmung selber geschieht. - Mit einem Vorwande schickt Juda Tamar heim: Šela sei jetzt noch zu klein. Er will die lästige Drängerin, die immer wieder an ihre und ihres Mannes, Rechte erinnern wird, loswerden; dies ist besonders anschaulich, wenn Tamars Vater nicht am Orte wohnt. -- Daß die kinderlese Witwe ins Vaterhaus zurückkehrt, ist offenbar Volkssitte Lev 2213 Ruth 1sff.; nach Lev 2213 ist wohl trotz Jes 478 mit Ball ਬੜਾਂ und ਬੜਾਜ਼ zu lesen. — Über die Rechtsverhältnisse der Tamar bei ihrer Rückkehr vgl. Rauh, Hebr. Familienrecht 18: die kinderlose Witwe kann sich freiwillig wieder unter die väterliche Munt begeben, ebenso Od. I. 114f. - Beachtenswert ist, daß der Erzähler, was sonst sehr selten geschieht, die Gedanken Judas ausdrücklich mitteilt; wir sollen wissen: wohl war es ein schweres Unrecht gegen den toten Sohn und die Schwiegertochter; aber es war doch auch entschuldbar, eingegeben von väterlicher Liebe zu dem letzten Überlebenden! — Mit welchen Stimmungen Tamar ins Vaterhaus zurückgekehrt ist, sagt der Erzähler nicht, obwohl sie der Hebel alles Felgenden sind; dem Erzähler erscheinen sie selbstverständlich und sind überdies aus den folgenden Handlungen Tamars zur Genüge zu erkennen. - Das israelitische Weib betrachtet als den Zweck ihres Lebene das Kinderzeugen. Am Besitz von Kindern hängt ihre Ehre im Hause und unter den Leuten. Kinderlosigkeit ist Schande; das schlimmste Los der Frau ist, als kinderlose Witwe ins Vaterhaus zurückgeschickt zu werden, wo sie sich ver dem Spott in einer Jammerecke verkriechen mag. - Damit ist endlich die komplizierte Exposition zu Ende; jetzt kommt der Erzähler zur Hauptsache und wird darum ausführlicher.

II. 12-26 Tamar verschafft sich den verweigerten Samen mit List: 12-19 das Zusammentreffen mit Juda. - 12 Der Tod von Judas Frau unterbricht die Tamargeschichte und wäre zur Sache nicht nötig, hat also bei dem Erzähler, der bisher so sparsam erzählt hat, jedenfalls etwas zu bedeuten: Juda ist erst, so wird betont, zur Qedeše gegangen, nachdem sein Eheweib tot war. Der Erzähler will also Juda entschuldigen. Dieser Zug ist wertvoll, weil er beweist, daß man es schon in alter Zeit zum mindesten nicht für schön gehalten hat, wenn der Ehemann zur Hure geht. Im Eifer, die Zeiten zu unterscheiden und ja nicht Modernes in die Antike einzutragen, haben moderne Forscher die Antike Israels hie und da zu roh dargestellt und behauptet, nur der Ehefrau sei durch die alte Sitte der Ehebruch verboten gewesen, dem Ehemann aber habe jedweder geschlechtlicher Umgang vollständig freigestanden (vgl. z. B. Benzinger 2 105, Nöldeke, ZDMG XL 155). Dies ist auch sicher in Israel das Älteste und und der Standpunkt des Rechtes. Unsere Stelle lehrt aber, daß es auch schen im alten Israel feineres sittliches Empfinden gegeben hat. - bagger ist Term. techn. für bestimmte Riten, die den Trauernden bei der Leichenfeier trösten sollen; der Erzähler will sagen: Juda hat zuvor seiner Ehefran alle Gerechtigkeit widerfahren lassen. - Da ging Juda zur Schafschur; bei der Schafschur, wo der Ertrag der Arbeit eines ganzen Jahres einkommt, sieht der Herr selbst nach seiner Herde 3119 und macht seinen Knechten einen »guten Tag«, vergleichbar den Erntefesten I Sam 252ff. — בוזים bedeutet I Sam 257 II 1323f. »Schafschur«: ist pryz auszusprechen? Ebrlich. Dabei würde by passen I Sam 258. — Die Herden Judas weiden oben in den Bergen (522) bei Timna (= der Ruinenstätte Tibne nordöstl. von 'Adullam); unten in 'Adullam wohnt Juda selbst, wo er - wie die Sage vielleicht annimmt - Ackerwirtschaft treibt; Enaim (wohl = קַּיִינָּם Jos 1534 § 88c; Lage unbekannt), wo Tamar weilt, liegt auf dem Wege dahin 14. - Hira geht mit Juda hin, etwa als sein Gast beim Fest II Sam 1329ff.; diese Begleitung ist dem hinauf nach Timna. <sup>13</sup>Davon hörte Tamar: dein Schwiegervater kommt gerade nach Timna herauf, um seine Schafe zu scheren. <sup>14</sup>Da zog sie die Witwenkleider aus, legte den Schleier an und verhüllte sich damit; und sie setzte sich so in den Eingang von Enaim, das auf dem Wege nach Timna liegt; denn sie hatte gesehen, daß Šela groß geworden war, und doch war sie ihm nicht zum Weibe gegeben worden. — <sup>15</sup>Als nun Juda sie erblickte, hielt er sie für eine Hure,

Erzähler nötig, weil Juda nachher Hira von Timna nach 'Enaim zurücksendet 20. - 13. 14 Diese gute Gelegenheit, wo ihr Schwiegervater durch ihren Heimatort kommt, benutzt Tamar. Ihre Gedanken werden, nach altem Stil, nicht angegeben vgl. die Einleitung § 3, 12, aber wenigstens ihre Beobachtungen: sie weiß jetzt, daß man sie mit einem Vorwande heimgeschickt hat. Die Familie ihres Mannes häuft Schande auf ihr eigenes und ihres toten Gatten Haupt! Da beschließt die tapfere Frau, ihr gutes Recht, das sie von dem Sohne nicht erlangen kann, von dem Vater, den ein Zufall ihr in die Nähe führt, durch List zu erwerben. - Wie beurteilt die Sage diesen ihren Verkehr mit dem Schwiegervater? Nicht etwa als die Regel in solchem Falle (gegen Benzinger<sup>2</sup> 288 und Nowack I 345, die von einer Pflicht des Schwiegervaters reden); Juda wäre aus freien Stücken diesen Verkehr nimmermehr eingegangen 16, wie er denn auch später seiner Schwiegertochter nicht zu nahe gekommen ist 26. Vielmehr die tapfere und kühne Tamar tut hier, was ganz und gar gegen die Sitte verstößt. Aber anderseits ist dies auch bei Leibe nicht verbrecherische »Blutschande« (gegen Reuß 286 A. 3, Wellhausen, Composition<sup>3</sup> 48 u. a.), auch ganz abgesehen davon, daß nach antik-hebräischen Begriffen zwischen dem Manne und seiner Schwiegertochter keine eigentliche Verwandtschaft besteht (Nöldeke ZDMG XL 150); Juda sagt ja selbst 26, daß Tamar im Recht ist. Blutschande aber ist dies nach antiker Anschauung ebensowenig, wie wir das Töten im Kriege für Mord halten, oder wie wir den, der sich öffentlich der Kleider entledigt, um einen Ertrinkenden zu retten, deshalb unanständig schelten. Darin besteht vielmehr Tamars Tapferkeit, daß sie das gemeine Vorurteil überwindet, und daß sie ihr Recht auf Mannessamen aus der Familie ihres Gatten da nimmt, wo sie es erlangen kann. Um dies Recht aber zu erlangen, tut das energische Weib das Äußerste, was eine ehrbare Frau tun kann; sie stellt sich einer verachteten Dirne gleich; sie vollführt, worauf im gewöhnlichen Fall schimpflichste und grausamste Todesstrafe stände; Leben und Ehre setzt sie mutig aufs Spiel. Aber zugleich richtet sie, als eine echte Stammmutter Judas, alles so klug ein, daß der gefährliche Weg schließlich zum glücklichen Ziele führt. So freut sich die alte Sage des energischen und klugen Weibes. Noch Ruth 412 ist Tamars Ruhm unvergessen. - Die Witwe trägt nach 14 ihr Leben lang Trauerkleider Judith 85 103 II Sam 142: »die Ehepflicht überdauert den Tod des Gatten«, Rauh, Hebr. Familienrecht 17. - Auch die Tung ist nach 14. 15 leicht kenntlich vgl. Prov 710: sie sitzt, das Gesicht mit dem Schleier verhüllt, am Wege (letzteres Jer 32 Ez 1625, auch babylonische Sitte Ep Jer 43); wer mit ihr verkehrt, erfährt nicht, wer das Mädchen ist. Welchen Ursprung diese Sitte der Qedešen, sich zu verhüllen, haben mag? vielleicht hängt sie mit der Verschleierung der Braut zusammen, G. Jacob, Hoheslied 36, und ist beides mit dem Schleier, den Istar trägt, zu kombinieren, A. Jeremias ATAO 2 110 A.1. 381, Benzinger<sup>2</sup> 78. Doch gab es im alten Israel neben solchen verschleierten auch allgemein bekannte Huren, z. B. solche, die zugleich eine Art Wirtshaus für die Wanderer halten Jos 21 daher der Vergleich der Handelsstadt mit dem Hurenhause Jes 2315ff. Nah 34 Ap Joh 183). — בַּחַבָּט א sie machte sich Deckung, sie bedeckte sich«, ebenso Dtn 2212 (Jon 36) wie אונ אוני ביים 41 או er machte sich Scherung, er schor sich; Sam נְתְּחָבָּי Kittel. - 15-18 Juda geht in die ihm gelegte Schlinge ein. Der Schleier macht, daß er sie für eine »Hure« hält 15; die »Qedeše« ist danach und wegen 21 eine Art Hure (gegen Luther bei Ed. Meyer,

weil sie ihr Gesicht verhüllt hatte, <sup>16</sup>bog zu ihr ab an den Weg und sprach zu ihr: höre, ich will dir beiwohnen; denn er wußte nicht, daß es seine Schwiegertochter war. Sie sprach: was gibst du mir, wenn du mir beiwohnen darfst? <sup>17</sup>Er sprach: ich will dir ein Ziegenböckehen von der Herde her schicken. Sie erwiderte: wenn du mir so lange ein Pfand gibst, bis du es schickst. <sup>18</sup>Er sprach: was soll das Pfand sein, das ich dir gebe? Sie sprach: dein Siegelring, deine Kette und dein Stab, die du trägst. Das gab er ihr und wohnte ihr bei; und sie empfing von ihm. <sup>19</sup>Dann stand sie auf, ging hin, legte den Schleier ab und zog wieder ihre Witwenkleider an. — <sup>20</sup>Juda aber schickte das Ziegenböckchen durch seinen Freund aus 'Adullam, um das Pfand von dem Weibe wiederzubekommen. Der aber fand sie

Israeliten 179 f.). Zugleich bewirkt der Schleier - was der Erzähler ausdrücklich sagt 16 -, daß er sie nicht erkennt; wenn er sie erkannt hätte, würde er sie sicherlich nicht berührt Tamar verlangt die Hurengabes ( - 217 3178) Mich 17 Hos 214 91. Darauf verspricht ihr Juda ein Ziegenböckehen 17; mit einem Ziegenböckehen stellt sich auch Simson bei seiner Frau ein Jdc 151. Die Sitte, bei solchen Gelegenheiten ein Böckchen zu schenken, wird daher stammen, daß es der Liebesgöttin heilig und das Opfertier der Hetären ist; dies ist aus griechischer Tradition bezeugt vgl. Dillmann und Roscher, Lex. I Sp. 395. 419. - Die kluge Tamar aber wünscht ein Pfand; 72 77: \*(zu behalten) geben, bis vgl. I Sam 111 ein mit nehmen und behalten 23, and heimkehren und bleiben 11; und zwar wünscht sie gar 18 Siegelring, Kette und Stab. Jeder Babylonier trägt einen Siegelring und einen künstlich geschnitzten Stab (-uz, im Unterschied vom צַקַל Naturstock 3037 3211), und auf jedem Stabe ist etwas, ein Apfel oder eine Rose oder eine Lilie oder ein Adler oder sonst etwas; denn ohne Wabrzeichen darf niemand einen Stab tragen«, Herodot I 195. Auch die alten Ägypter kennen solche Siegelringe wie solche Luxusstäbe, vgl. Erman, Ägypten 314 f. Nach Gen 38 gilt es in altem Israel für selbstverständlich, daß jeder vornehme Mann, auch wenn er über Land geht, Siegel und Stab mit sich führt. Den Siegelring trägt man an der rechten Hand 4142 Jer 2224 oder an einer Schnur an der Brust Cant 86; die letztere Sitte auch bei Babyloniern (Friedrich, BA V 456); die Ägypter tragen Siegelsteine um den Hals und seit dem Neuen Reiche auch Siegelringe am Finger, vgl. Newberry, Scarabs (1906); doch scheint der בירב וא (בירים) 25) ein Gehänge für sich (etwa mit einem Amulett daran) gewesen zu sein; solche Schnüre mit Amuletten finden sich bei den alten Ägyptern vgl. Erman, Äg. Rel. 144. 161 und Arabern vgl. Wellhausen, Arab Heidentum<sup>2</sup> 164 ff. Des Siegels (auf dem der Name des Besitzers, das Bild oder Symbol seines Gottes und dergl. eingraviert ist, Friedrich, BA V 457) bedient man sich besonders zum Signieren von Kontrakten; ohne Siegel ist in Babylonien kein Kontrakt rechtsgültig; ebenso wurden auch Briefhüllen, Türen, Truhen, Krüge, Warensendungen vor Sklaven oder Dieben gesiegelt, Heyes, Bibel u. Ägypten 236f.; ein Siegelring ist also ein nahezu unentbehrliches Ding, Friedrich BA V 456f. Auch in Israel muß also in dieser Zeit, in der jeder Vornehme sein Siegel trägt, das Schreiben von Kontrakten gewöhnlicher Brauch gewesen sein. שַּהָּה ist nach Barth, ZDMG XLIV 685f. ägyptisches Lehnwort; »die ägyptischen Siegelsteine (die »Skarabäen«) waren für die ganze damalige Welt das Vorbild der Siegel«, Erman, ZDMG XLVI 117. Abbildungen altisraelitischer Siegel bei Benzinger<sup>2</sup> 82. 225, Greßmann, Altorient. Texte u. Bilder II 101ff. -Die kluge Tamar wählt sich also Pfänder, die im stande sind, Judas Vaterschaft über allen Zweifel sicher zu beweisen. Daß aber Juda so bedeutsame Gegenstände (Hagg 223) weggibt, zeigt seine Gier. - 20-23 Juda schickt (von Timna aus) Hira nebst nicht; 21 und als er die Leute ihres Ortes fragte: wo ist die Hierodule in 'Enaim am Wege? sprachen sie: hier ist überhaupt keine Hierodule gewesen. 22 Dann kam er wieder zu Juda und sprach: ich habe sie nicht gefunden: auch sagten die Leute dort: es sei überhaupt keine Hierodule da gewesen. 23 Juda antwortete: so mag sie es behalten: wenn man uns nur nicht Schande nachsagt; aber du weißt; ich habe das Böckchen hier richtig abgesandt, und du hast sie nicht gefunden.

24 Nun geschah's nach drei Monaten, da wurde dem Juda gemeldet: deine Schwiegertochter Tamar hat gehurt und ist auch davon schwanger geworden. Da sprach Juda: führt sie hinaus, daß sie

dem Böckchen: ein Mann wie Juda kann sein Pfand von der Hure nicht selber heimfordern. Dergl. wie der Verkehr mit der Hure, das sind Dinge, die ein vornehmer Mann wohl tut, aber von denen er nicht öffentlich redet. - Der Abschnitt hat im Zusammenhange den Zweck, festzustellen, daß das Pfand in Tamars Händen geblieben ist; er ist aber weitläuftiger ausgeführt, als zum Verständnis dieser Pointe notwendig gewesen wäre; besonders die Unterhaltung zwischen Juda und Hira 22f. könnte sehr wohl fehlen. Aber der Erzähler legt Wert darauf, daß in diesem Stücke Juda durchaus keine Schuld trifft, אַן מְּהַהָּי לֶבּוּי, damit nicht der schmähliche Verdacht entstehe, als ob ein solcher reicher Mann einer armseligen Dirne mit dem Hurengelde durchgegangen sei! - Ferner ist beachtenswert, daß Juda nicht wünscht, daß man nach der Qedeše noch weiter forsche; offenbar, weil er seinen Verkehr mit ihr nicht an die große Glocke hängen will. Man sieht an diesen Beispielen, daß der Erzähler sich bemüht hat, die bedenkliche Geschichte möglichst reinlich und glimpflich zu erzählen; dasselbe 1933. - Bemerkenswert ist, daß hier von Qedešen so harmlos (ohne Abschen oder Zorn) gesprochen wird: dergleichen gibt es eben, wie jedermann weiß; eine andere Frage ist freilich, wer sich dazu hergibt, und wer zu ihr geht. -Religiöse Prostitution (השַׁיֵה assyr, qadištu V שָּׁיִש heilig sein) spielt bei den Völkern Vorderasiens seit alters her eine große Rolle (reichhaltige Literatur bei W. Hertz, Gesammelte Abhandlungen 216 A. 2) und war, wie man u. a. aus dieser Stelle sieht, auch dem alten Israel wohlbekannt; Israel hatte diese Dinge vielleicht von den Kanaanäern gelernt (wie denn auch Tamar eine Kanaanäerin ist); erst durch die Polemik der Propheten sind sie aus Israel endgültig getilgt worden; vgl. Stade, Geschichte Israels I 480, Bibl. Theol. § 66, Benzinger<sup>2</sup> 360. Luther bei Ed. Meyer, Israeliten 177 ff. sieht in den Qedešen Jungfrauen, für die, wie in Babylonien und Cypern (Herodot I 199), auch die israelitische Sitte eine einmalige öffentliche Hingabe gefordert habe; was aber, auch aus Hos 41sf., nicht zu beweisen ist. - Für mpp 21 haben Sam LXX Peš mpp wie 22 (so Ball, Sievers II 345, Kittel, Kautzsch 3); ersteres ist aber vorzuziehen, da es die Situation deutlicher macht. Der Erzähler setzt hier voraus, daß Tamar aus 'Enaim stammt; was spätere Überarbeiter nicht mehr verstanden haben.

24-26 Nach drei Monaten wird Tamars Schwangerschaft offenbar und Juda gemeldet. — בְּמִשְׁלֹשֵׁר Ball, Kittel, Sievers II 346, § 97c, = etwa (כ) nach (מַר) § 119y A. 1) drei Monaten. — צַ הַרָה לְּיַנְיִבֶּים schwanger durch Hurerei«, wie »schwanger durch einen Mann« 25 § 121 f. Die Folgen der Unzucht erschweren noch das Vergehen. - Juda befiehlt, daß man sie verbrenne. Voraussetzungen sind: 1) Ehebruch der Ehefrau wird in Israel mit dem Feuertode bestraft (dieselbe Strafe Lev 219 bei Hurerei von Priestertöchtern und bei den Ägyptern, Herodot II 111, Ranke bei Greßmann, Altorient. Texte u. Bilder I 218). Nach anderer (späterer) Sitte muß die Ehebrecherin den Steinigungstod erleiden Dtn 2223f. Ez 1640 Joh 85. Der Vollzug dieser Strafe war für die Frau besonders schmachvoll: sie wird dabei im Angesichte ihres Buhlen nackt ausgezogen Ez 16 37. 38 (danach ist Hos. 25. 12 zu verstehen); der ganze Ort sieht dabei mit Abschen Handkommentar z. A. T.: Gunkel: Genesis.

27

verbrannt werde. <sup>25</sup>Und schon wurde sie hinausgeführt, da sandte sie an ihren Schwiegervater Botschaft: von 'dem' Manne, dem dies hier gehört, bin ich schwanger; und sie sprach: sieh dir an, wem der Ring, die Kette und der Stab hier gehören! <sup>26</sup>Als Juda das san, sprach er: sie ist in ihrem Rechte gegen mich, warum habe ich sie nicht meinem Sohne Šela gegeben! — Aber er hatte weiter keinen Umgang mit ihr.

<sup>27</sup>Nun geschah's zur Zeit, da sie gebären sollte, da waren Zwillinge in ihrem Schoße. <sup>28</sup>Und als sie gebar, streckte sich eine Hand heraus; da griff die Wehemutter zu, band einen roten Faden

und Spott zu Ez 1638ff.; dies ist die Voraussetzung des Folgenden. Sehr beachtenswert ist die große Strenge, mit der man den Ehebruch betrachtet, und die höchst merkwürdig von der religiösen Prostitution, die dieselbe Zeit treibt, absticht: man sieht an diesem Beispiel, daß antike Völker, die Qedešenwirtschaft kennen, im Eheleben sehr sittenstreng sein können. Charakteristisch für antike Anschauungen ist der grundlegende Unterschied in der Beurteilung der Unzucht, ob sie der Ehemann oder die Ehefrau treibt, vgl. indes oben zu 12. 2) Tamar wird als Ehefrau betrachtet: sie gilt rechtlich als Weib Ers, dem sie noch immer verpflichtet ist, oder - was dieselbe Wirkung hat - als Verlobte Šelas. Daher steht sie auch unter der Gerichtsbarkeit des Schwiegervaters, nicht ihres eigenen Vaters. Der Hausvater hat das Recht über Leben und Tod seines ganzen Hauses vgl. 3132. — 25 »Schon wurde sie hinausgeführt, da sandte sie«, zur Kstr. § 116u. v § 142e. - »Hinausführen« ist ein Term, techn., ebenso Dtn 2221. 24 Jdc 630 I Reg 2110 JSir 2324 SusLXX 42. 62, SusTheod. 45; hinaus d. h. vor die Tür'des Vaterhauses, Dtn 2221, zum Stadttor Dtn 2224, vor die Stadt I Reg 2113 oder das »Lager« Lev 2414 Num 1535f. - Warum hat sich Tamar dem Juda nicht sofort nach der Beiwohnung enthüllt? so hätte sie sich doch die äußerste Schmach des Ganges zur Todesstätte sparen können. Weil Tamar so ihren Schwiegervater zwingen will, ihre Leibesfrucht öffentlich zu legitimieren. Selbst dies Äußerste nimmt also die mutige und kluge Frau auf sich. Der Erzähler aber führt diese Szene gern ein, um die Spannung bis auf den letzten Punkt auszuschöpfen. Vgl. die Erzählung von Isaaqs Opferung. — Für שֵׁאָיל ist mit LXX בַּאָרשׁ zu lesen (Holzinger, Kautzsch s). — Auffällig ist die Form המהקהם (בהה 18) und der Plural מתילים (18 Sg.; ebenso hier Sam LXX Vulg). - 26 Juda erkennt an: sie hat mehr Recht als ich; dies ist auch die Meinung des Erzählers; sie hat das einzige getan, was ihr in ihrer großen Not übergeblieben ist. — בַּדֶק מָן Job 417. — בַּרַעֶל־בֶּן 185 198 3310 3826 Num 1031 1443, vdenn zu diesem Zwecke oder Ende« (Franz Delitzsch), steht in der Rede, wenn man anderen oder sich einen Zweck, an den man vorher nicht gedacht hat, nachträglich imputiert. - Wie Tamar nun von der Richtstätte geführt wurde, wie sie jetzt statt Schmach und Tod Leben und Ehre gewann, hochgepriesen unter den Weibern, ein Stolz des Hauses ihres Vaters und ihres ganzen Ortes, ein Ruhm ihrer Nachkommen bis zum heutigen Tage vgl. Ruth 412, dies alles verschweigt der Erzähler: es gehört zum Stil, sobald der Höhepunkt der Geschichte erreicht ist, möglichst rasch zu schließen. - Um so mehr sieht man, daß der Erzähler Wert darauf legt, festzustellen, daß Juda ihr nicht weiter beigewohnt hat: er nimmt doch Anstoß an diesem Umgang mit der Schwiegertochter.

III. 27-30 Kurz erzählter Schluß, die Geburt von Peres und Zerah; daß Tamar Zwillinge gebiert, ist — so denkt wohl die alte Sage — eine gerechte Belohnung ihres Heroismus: Jahve hat ihren Schoß gesegnet. — Auch hier scheint sich Historisches zu spiegeln: die judäischen Geschlechter Peres und Zerah haben sich nach Untergang der älteren, Er und Onan, gebildet. — Zerah als Name eines edomitischen Geschlechts 3613. 33. — Die Sage von der Geburt der beiden ist eine Variante zu der von Jagob und

darum und sprach: der ist zuerst gekommen. <sup>29</sup>Aber 'sobald er' seine Hand 'zurückzog', kam sein Bruder heraus. Da sprach sie: warum hast du dich so durchgerissen! Den nannte man Peres (Riß). <sup>30</sup>Danach kam sein Bruder zum Vorschein, an dessen Hand der rote Faden war; den nannte man Zeraḥ (rot).

#### Allgemeines über Tamars Notehe.

Der Stoff des Kap. besteht aus zwei allogenen Elementen: 1) der Erzählung von der Entstehung der Geschlechter Judas am Anfang und Schluß des Ganzen, 2) der eigentlichen Tamarsage, die das Mittelstück bildet. Daß beide Stoffe verschiedenartig sind, erkennt man noch deutlich am Stil: der erste wird kurz, notizenartig abgemacht; der zweite ist eine schöne, ausführliche Geschichte. Der erste Stoff ist zumeist Nachball von Stammesgeschichte, der zweite aber enthält einen andersartigen Sagenstoff. So scheint also auch in dieser Sage der israelitische Faktor nachträglich zu der alten Erzählung hinzugekommen zu sein. Vgl. auch Luther ZAW XXI 57, bei Ed. Meyer, Israeliten 177 ff. - Das Mittelstück, die eigentliche Tamarerzählung, ist aus drei Motiven zusammengewoben: 1) der Erzählung von der Witwe, die ihrem Gatten über den Tod hinaus die Treue bewahrt und schließlich dadurch belohnt wird, daß sie ein Kind von dem Verstorbenen bekommt. Dasselbe Motiv, aber bei weitem zarter gehalten, in der Ruthnovelle, deren Erzähler auch ausdrücklich an Tamar als ein Vorbild aus der Urzeit erinnert. In beiden Fällen ist das Mittel, wodurch die Witwe noch nachträglich zu Kindern kommt, die »Leviratsehe«. Daß aber die Erzählung nicht einfach aus dieser Institution erwachsen ist, zeigt sich daran, daß beide Rezensionen betonen, daß es auf dem regelmäßigen Wege nie zu Kindern gekommen wäre; die Verwandten wollen die Ehe zunächst nicht. Auch findet sich dasselbe Motiv ohne Leviratsehe in dem ägyptischen Mythus von Isis, die gleichfalls von dem verstorbenen Gemahl ein Kind empfängt und zwar, nachdem sie den Toten durch Zauber wiederhergestellt hat, Erman, Äg. Rel. 34ff. 2) Mit diesem Motiv von der belohnten Witwentreue ist in der Tamarsage das andere verbunden, wonach die Tochter mit dem Vater, hier dem Schwiegervater wider dessen Willen ein Kind zeugt, ein Motiv, das wir aus der bei weitem derberen Sage von den Töchtern Lots kennen; eine andere ähnliche Sage von Smyrna vgl. oben S. 218. Entfernter verwandt ist die Judithlegende: auch diese zeigt die Tapferkeit und Klugheit eines Weibes, das für einen höheren Zweck ihre Ehre aufs Spiel setzt. 3) Das Motiv von einer Frau, die des Ehebruchs schuldig befunden und schon »herausgeführt« wird und dessen Unschuld sich im letzten Augenblich erweist, ist in der »Historie von der Susanna« variiert. Aus diesen verschiedenen Motiven hat der Erzähler kunstvoll ein Ganzes gesponnen, vgl. Luther bei Ed. Meyer, Israeliten 200. - Die Erzählung nimmt deutlich für Tamar Partei und versteht es, diese pietätvoile, kluge und tatkräftige Gestalt lebensvoll darzustellen. Dagegen ist der »Gegenspieler« Tamars, Juda, nicht ebenso eine scharf umrissene, aus dem Leben gegriffene Persönlichkeit. Zwar hat der Erzähler vielerlei Einzelzüge über ihn zusammengetragen; aber aus diesen allen kommt kein deutliches Bild zu stande; der Grund dieser Erscheinung ist, daß der Erzähler sich beflissen zeigt, Juda möglichst zu entschuldigen: dieser apologetische Nebengedanke hat ihn verhindert, die Gestalt des Ahnherrn konkret zu zeichnen. Man gewinnt so den Eindruck. daß die Geschichte früher einmal urwüchsiger gewesen sei. In dieser vorauszusetzenden älteren Rezension müßte eine Haupteigenschaft Judas, aus der er handelt, lebhaft dargestellt gewesen sein; dies würde die Sinnlichkeit gewesen sein, sein Verkehr mit Qedešen. den seine Schwiegertochter kannte und auf den sie ihren Plan baute. Eine solche Rezension wird, wie es scheint, Hos 121 vorausgesetzt: »aber zu Buhlknaben hält er sich treu«, Aber noch die gegenwärtige Rezension trägt viele Züge sehr hohen Alters an sich; sie ist eine der »urwüchsigsten« Sagen und ihrem Hauptinhalt nach durchaus profanen Charakters. Der »didaktische Nebengedanke«, den man in ihr gefunden hat (Dillmann. Driver): sie wolle die Pflicht der Schwagerehe einschätfen, liegt ihr in Wirklichkeit ganz fern. Sie benutzt diese Sitte vielmehr nur als novellistisches Motiv.

## 63. Die ehebrecherische Ägypterin 391-20a J (E).

Die ehebrecherische Ägypterln 391—20a J (E). Quelle, Zusammenhang und Herkunft der Erzählung. Das Stück zerfällt in zwei Teile: I. Josephs Gunst im Hause des Ägypters, der ihm schließlich die Hausmeierstelle überträgt 1—6, II. Liebe und Haß der Ägypterin, wodurch Joseph zuletzt ins Gefängnis kommt 7—20a.

Beide Teile stammen im wesentlichen aus J. Nach E ist Joseph sofort, als er nach Ägypten gebracht wurde, von dem Oberschlächter Potiphar gekauft worden 3726 und, da dieser zugleich Gefängnisvogt war 403, durch seine besondere Gunst Gefängnisdiener geworden 404. Hiermit beginnt das Geschick Josephs sich bereits wieder zu heben; denn vermittels einer Bekanntschaft, die er im Gefängnis machte, ist er schließlich zum Herrn von Ägypten erhoben worden. Der Tiefpunkt des Elends Josephs liegt also bei E darin, daß er als Sklave verkauft worden ist. - Anders J. J hat diese Tiefe, in die Joseph geführt wurde, noch weiter dadurch vertieft, daß er das Gefängnisleben Josephs noch als ein besonderes Unglück auffaßt. So erzählt er: Joseph kam zunächst zu einem ungenannten ägyptischen Manne: dort bald in hohem Ansehen und sogar Hausmeier, geriet er in den Verdacht schwerer Schuld und ward darum ins Gefängnis geworfen. Hier liegt also der Tiefpunkt seines Geschickes nicht sowohl darin, daß er Sklave geworden ist; sondern es ist ihm noch Schlimmeres begegnet: als Sklave ist er noch ins Gefängnis geworfen worden. So wird der Gegensatz zu seiner folgenden glänzenden Erhebung noch verschärft; und zugleich wird sein Geschick noch bunter und wechselvoller: zuerst Lieblingskind seines Vaters, dann nach Ägypten verkauft, hier zuerst in Ehrenstellung, dann wieder im Elend und zwar jetzt in tiefster Not: im Kerker schmachtend schließlich aber erhoben und der Zweite in Ägyptenland. So weiß der Erzähler seine Hörer wechselweise zu ängstigen und zu erfreuen, um dann zum Schluß alle Sorge um Joseph von uns zu nehmen. - Der Red. (RJE) hat dies Zwischenstück des J in die Handlung des E eingestellt, indem er durch den Zusatz פּוֹפִיפַר סְרִים פַּרְעֹה שֵׁר הַשָּבָּתִים Agypter« des J und den »Potiphar« des E einander gleichsetzt. Hierdurch aber kommen die Schwierigkeiten heraus, daß »der Ägypter«, der ein Weib hat (J), zugleich ein »Hämling« ist (woraus viele Exegeten geschlossen haben, auch Eunuchen könnten verheiratet sein, oder ביקב bedeute hier nicht wie sonst »Eunuch«), ferner, daß derselbe Mann, der ihn, schwergekränkt, ins Gefängnis wirft J, ihn eben in diesem Gefängnis mit seinem besonderen Vertrauen beehrt 404 E.

Daß 39 im ganzen von J herrührt, beweist zugleich: die Ismaeliter 1 (E Midia-

niter vgl. zu 37); און 3728b. 36 (E); הוהר 2. 3 bis. 5 bis, און 3. 23 2421 u. a., בְּלֶלָ הַ 3027, und יוּבְר ז vgl. zu 3728. Die Formel הוְּבֶר הַהְּבֶּר ז הוֹרְיר ז הוֹרְיר ז עוֹרָיר ז יוּבְּרָר מַ הַאָּבֶּר הַ הַאָּבֶּר הַ הַאָּבֶּר הַ הַאָּבֶּר הַ הַאָּבָּר הוֹרָיר ז bei E gewöhnlich, findet sich auch 22 20 bei J.

Von den beiden Teilen des Stückes kann E den zweiten nicht besessen haben: dies wird durch den Gang der Handlung in E (vgl. oben) ausgeschlossen. Dagegen vermißt man zwischen 3736 und 401 eine Aussage darüber, wodurch Joseph bei dem Gefängnisvorsteher in so hohes Ansehen gekommen sei, daß er ihm die Vertrauensstellung im Gefängnis überlassen hat 404; man erwartet also eine Schilderung, ähnlich derjenigen von 391—6. Dies Stück selber aber ist so weitläuftig, daß die Annahme nahe liegt, es seien darin Sätze aus E mitverarbeitet. Als solche darf man (nach Dillmann u. a.) wohl bezeichnen: מַּבְּבֶּבֶּי בֵּיִבְּיִ בְּיִבְּיִ בְּיִבְּי = »Glück haben«, während es in s. 23 (J) von Jahve gebraucht wird und »Glück geben« bedeutet); ferner בּיִבְּיִ בִּיִ וֹ in 4a (vgl. 404 Ex 3311, wonach Joseph Leibdiener wird, während er nach 4b und der folgenden Erzählung vielmehr Hausverwalter geworden ist); rechnet man hierzu etwa noch »Joseph fand Gnade in seinen Augen« 4aa (der Ausdruck בְּבֵּי בִּיִבְּי ist häufig in J, findet sich aber auch sonst vgl. Holzinger, Hexateuch 97 f.), so kommt für E ein erträglicher Zusammenhang heraus.

Die Erzählung des J ist im folgenden verhältnismäßig sehr breit. In vielen Wiederholungen, auch des Wortlautes bewegt sich die Erzählung langsam und behaglich fort. Man muß aber den modernen Erklärer warnen, diesem Stil ja nicht durch Streichungen des »Unnötigen« aufhelfen zu wollen (gegen Holzinger). Zusätze mögen hie und da vorhanden sein, sind aber bei solcher Erzählungsart in den meisten Fällen nicht zu erkennen. Kautzsch³ rechnet sa zu E und übersieht dabei, daß diese Worte deutlich s (auch bei ihm aus J) vorbereiten. Ebenso ist sb, Josephs Schönheit, notwendige Voraussetzung der folgenden Erzählung und also zu J zu stellen, gegen Holzinger. Eine Versündigung gegen die Ästhetik ist Prockschs Versuch, 7—10 von dem Folgenden abzutrennen und E zuzuweisen; so ist der erste Teil der Geschichte ohne Folgen und der zweite ohne Exposition; zu pass 9 vgl. die Erklärung; zum Überfluß werden beide Teile durch var magen 7.12 zusammengehalten, vgl. 10.14. — Eerdmans 66f. hält 39 für eine selbständige Erzählung, hier aus Mißverständnis von 4015 4114 nachträglich eingesetzt; aber 4015 weist deutlich gerade auf diese Erzählung zurück.

Der Herkunft des Stoffes nach fallen beide Teile deutlich auseinander. Der erste Teil war durch die Josephsage bereits gegeben: parallel ist ein ähnlicher kurzer Bericht in E (vgl. oben) und in J selber die unmittelbar folgende Erzählung, wonach Joseph nachher, im Gefängnisse, wiederum als ein Gesegneter Jahves, Gnade und Vertrauen gefunden hat 21-23. Hier ist also dasselbe Motiv von J in zwei Variationen gegeben worden; weitere Beispiele für dieselbe Erscheinung vgl. unten. - Eine Erzählung für sich ist die Geschichte von der Ehebrecherin. Diese Erzählung, ohne erkennbare ätiologische oder historische Beziehung, nach ihrem ausführlichen Erzählungsstil eine »Novelle« zu nennen, ist hier vom Erzähler aus den oben gezeigten ästhetischen Gründen eingestellt worden. Da diese Novelle für Joseph wenig genug Charakteristisches bietet, so liegt hier die Annahme besonders nahe, daß sie ein fremder Stoff sei, der erst nachträglich auf Josephs Person bezogen worden ist. Ein ähnliches Motiv behandelt ein ägyptisches Märchen. Die Erzählung findet sich in dem Papyrus d'Orbiney und ist deutsch von Erman, Ägypten 505ff. sowie von Ranke in Greßmanns Altoriental. Texten u. Bildern I 223 ff. u. a. mitgeteilt worden. Zwei Brüder leben in vertrautestem Verkehr im selben Hause. Als einmal der ältere nicht zu Hause war, und der jüngere durch Zufall das Haus betrat, versuchte die Frau des älteren, den anderen zu verführen. Doch er wies sie entrüstet ab und eilte aufs Feld zurück. Als aber der ältere Bruder gegen Abend nach Hause kam, da stellte sich die Frau, als sei sie mit Gewalt mißhandelt, und klagte den jüngeren Bruder dessen an. Da wurde der ältere Bruder wütend wie ein Panther und wollte den anderen töten. Die Fortsetzung führt andere Märchenmotive aus, eine Analyse bei Mannhardt, Zeitschrift für deutsche Mythologie IV 232 ff., v. d. Leyen 39 ¹Joseph aber ward hinab nach Ägypten gebracht; [Poṭiphar, der Hämling Pharaos, der Oberschlächter] ein Ägypter kaufte ihn von den Ismaelitern, die

CXV 6 ff. und A. Lang, Myth, ritual and religion, new impression II 318 ff. - Daz Motiv von der Ehefrau, die dem jungen, mit ihr im selben Hause wohnenden und durch Verwandtschaft oder andere Pietätsbande verbundenen Manne zuerst in Liebe nachstellt und dann, verschmäht, ihn der Verführung anklagt und so ins Verderben bringt, ist bei den Griechen häufig; bekannt ist besonders die Sage von Hippolytos und Phaidra. Ebenso »verleumdet ihren Stiefsohn infolge von verschmähter Liebe das Weib eines Anagyrasiers, der den Zorn des Heros Anagyros auf sich geladen hat«. »Des Kyknos Sohn, den Tennes, sucht seine zurückgewiesene Stiefmutter Philonome zu verderben; den Phrixos seine Stiefmutter Demodike. Ebenso handelt, aus gleichem Grunde, Anteia oder Sthenoboia an Bellerophontes, dem Lehnsmann ihres Gatten; des Akastos Gemahlin an dessen Gastfreund Peleus; Ochna, ein tanagräisches Mädchen, an Eunostos«; aus J. Ilberg, Phaidra in Roschers Lex. III 2224f., der weitere Verwendungen dieses Motivs in der griechischen Literatur aufzählt und nach Puntoni, Studi di mitologia I 109 ff. eine Reihe verwandter orientalischer Erzählungen zusammenstellt: darunter die weit verbreitete, ursprünglich indische Rahmenerzählung der Sieben weisen Meister (die syrische Version bei Fr. Baethgen, Sindban und die sieben weisen Meister 13 ff.), die aus dem syrischen Hierapolis überlieferte Erzählung von Kombabos (Ps.-Lucian de dea Syria 23). Von indischen Erzählungen kommen in Betracht: die von Sundaraka, der den Liebesantrag der Gattin seines Lehrers zurückweist, worauf diese ihr Oberkleid zerreißt und es ihrem Gatten zeigt: »sieh, Sundaraka stürzte auf mich los und zerriß mir das Kleid« (Somadeva Bhatta XX 150ff., bei Brockhaus, Sammlung orientalischer Mährchen I 2 S. 59); ferner die vom Prinzen Kumāla, welcher der Liebe seiner Stiefmutter widersteht, die ihn aus Rache durch einen gefälschten Befel I seines Vaters Aśoka blenden läßt (Divyāvadāna 405ff., vgl. Oldenberg, Buddha4 341f., Kern-Jacobi, Buddhismus II 394ff.); ähnlich ist ferner eine Erzählung in Kathā saritsāgara, übersetzt von C. H. Tawney II 80f. Berühmt ist die persische Sage von Sijävusch, der Südhäbe, die Gemahlin seines Vaters verschmäht, die sich dann das Angesicht zerfleischt und das Kleid zerfetzt und dem Könige erzählt, sein Sohn habe sie begehrt, in Firdausis Schähnāme, übersetzt vom Grafen Schack II 84ff. Eine ähnliche Erzählung ging um von Constantins Sohn Crispus und seiner Stiefmutter Fausta, Zonaras, Epitome XIII 2 (Dindorf II 179). Eine moderne arabische Variante bei Littmann, Arabische Beduinenerzählungen II 30f. Auch die deutsche Sage kennt das Motiv vgl. Grimm, Deutsche Sagen Nr. 473. 474, Panzer, Hilde-Gudrun 256. Vertauscht sind die Rollen zwischen Mann und Weib in der Historie von Susanna wie in der Genovefageschichte Nr. 532 vgl. auch Nr. 437. Es handelt sich also hier um ein sehr weitverbreitetes Motiv. Die Annahme, daß die israelitische Rezension speziell von der ägyptischen abhängig sei, würde nur dann erwiesen sein, wenn man die besonders nahe Verwandtschaft gerade dieser beiden zeigen könnte: was aber nicht der Fall zu sein scheint. Unter den mir bekannten Rezensionen scheinen der biblischen am nächsten zu stehen die indische von Sundaraka und die persische von Sijavusch, die in der Verwendung des Kleides mit der biblischen übereinstimmen.

I. 1—6 Joseph, an einen Ägypter verkauft 1, steigt bei ihm bis zum Hausmeier auf 2—6. Das ist die Wirkung des Segens Jahves, der auf ihm ruht und ihn in allem, was er tut, begleitet. Zunächst hilft ihm Jahve, daß er im Hause seines Herrn bleibt (und nicht etwa auf den Acker oder zu den Herden kommt), so daß sein Herr ihn also immer vor Augen hat 2αα. b. Dann, als er den Jahvesegen in allen seinen Unternehmungen sieht, setzt er ihn, in dem Wunsche, diesen Segen sich selber zu nutze zu machen, über sein Haus 3. 4b; ein ähnliches Sagenmotiv in der Jaqob-Laban-Geschichte 3021ff., vgl. auch die Isaaqsage 262s. Diese Voraussicht erfüllt sich: das ganze Haus

ihn dorthin gebracht hatten. <sup>2</sup>Jahve aber war mit Joseph, er aber war ein Glückskind, so daß er bei seinem Herrn, dem Ägypter, im Hause blieb. — <sup>3</sup>Als nun sein Herr sah, daß Jahve mit ihm war, und daß Jahve alles, was er tat, in seiner Hand wohlgelingen ließ, <sup>4</sup>so fand Joseph Gnade in seinen Augen, er mußte ihn selber bedienen, so setzte er ihn als Aufseher über sein Haus: alle seine Habe gab er ihm in die Hand. — <sup>5</sup>Von der Zeit an aber, seitdem er ihn zum Aufseher über sein Haus und alle seine Habe gesetzt hatte, segnete Jahve das Haus des Ägypters um Josephs willen: Jahves Segen ruhte auf all seiner Habe, in Haus und Feld. <sup>6</sup>So vertraute er denn alle seine Habe Josephs Händen an, er selber bekümmerte sich neben ihm um kein Ding, außer um das Brot allein, das er aß. — Joseph aber war schön von Gestalt und schön von Aussehen.

<sup>7</sup>Nun begab es sich nach diesen Dingen, daß seines Herrn Weib ihre Augen auf Joseph warf. Sie sprach zu ihm: liege mir bei! <sup>8</sup>Er aber weigerte

wird gesegnet 5; da steigt Joseph noch höher: der Herr überläßt ihm nun schlechterdings alles. Diese allmähliche Steigerung des Einflusses Josephs hat J mit besonderer Behaglichkeit berichtet: er legt auf diese Schilderung Wert, weil er die Vertrauensstellung Josephs für die folgende Geschichte verwenden will s. 9; besonders aber der oben angedeuteten Kontrastwirkung wegen: er schildert gern, wie der Segen Jahves und die Liebe des Vaters 37 im Kampfe mit den Ränken boshafter Menschen zweimal unterliegen, aber schließlich doch den Sieg gewinnen. - 1 ist im Sinne des Red. eine Wiederholung von 3736; er hat sie als erträglich empfunden, weil 38 dazwischen steht (Holzinger). — רִיֹסֶה הַּרְרַר, nicht נֵיּרְרָה, ist ein neuer Anfang. — Die Namenlosigkeit des «Ägypters« fällt in der Genesis auf, wo sonst alle bedeutenden Personen Namen tragen oder wenigstens nach ihrem Stande bezeichnet sind wie 3922 401: das ist wohl Märchenstil im Unterschiede zu dem der Sage. - 2h er bliebe wie 20b; bei dieser Übersetzung ist die Stellung von 2b hinter 2a wohl erklärlich; Winckler, Forschungen III 452 streicht ירהר vgl. Peš. — קבינין, Sam LXX בְּיִבי Ball. — בְּלֹרְעָּי ohne Relativum § 155n, HebrHss Sam כל אשר יש לי Ball, Kittel. - Solche Hausmeier (äg. mer per) sieht man häufig auf ägyptischen Bildern, etwa den Stab oder die Papierrolle in der Hand. als Praed. zu בְּרַבַּת־ב' \$ 145q. — 6 יָרָה »sich um etwas kümmern« Baumann, ZAW XXVIII 27. - Zum Gebrauch von Fr vgl. = Ps 73 25 Ehrlich.

II. 7-20a Liebe und Haß der Ägypterin. 7-10 Die erste Versuchung. Daß das Eheweib den jungen Mann verführen will, ist auch in hebräischen und ägyptischen Proverbien häufig vgl. Prov 216ff. 53ff. 15ff. 624ff. 75ff. und Ranke bei Greßmann, Altorient. Texte und Bilder I 203; in einfacheren Verhältnissen ist es der Jüngling, der das Mädchen »beschwatzt« Ex 2215; in raffinierteren das Eheweib, dessen erregte und nicht befriedigte Sinnlichkeit die frische Schönheit des jungen Mannes begehrt. Der Erzähler gibt hier, so scheint es, Völkerverhältnisse wieder: er stellt mit nationalem Stelz die Lüsternheit der ägyptischen Frau (wovon auch ägyptische Märchen sprechen, Heyes, Bibel u. Äg. 142) und die Keuschheit des israelitischen Jünglings einander gegenüber. Zugleich preist er Josephs Schönheit, die ein ägyptisches Weib wohl begehren mag. - Ihr Verlangen weist Joseph als argen Vertrauensbruch zurück sf., ein Zug, der wohl in allen Varianten der Erzählung wiederkehrt: immer handelt es sich um einen Jüngling, der dem Ehemann besonders nahe verbunden ist und ebendarin die Kraft zum Widerstande findet. Die Weitläuftigkeit, mit der Joseph redet, soll seinen Ernst und Eifer darstellen; zugleich benutzt der Erzähler die Gelegenheit, Joseph das Vorgefallene wiederholen zu lassen. Solche repetierenden Reden, welche die spätere Erzählungskunst sehr liebt, folgen gewöhnlich ziemlich genau dem Wortlaut der Erzählung; zugleich aber sind die Erzähler bemüht, um die Langeweile zu vermeiden, kleine Variationen anzubringen sich und sprach zum Weibe seines Herrn: sieh, mein Herr bekümmert sich neben mir um nichts im Hause; alle seine Habe hat er mir in die Hand gegeben; <sup>9</sup>er selbst hat im Hause hier keine größere Gewalt als ich, er hat mir nichts vorenthalten als dich allein, weil du sein Weib bist. Wie sollte ich da solch schweres Unrecht tun; ich würde mich ja gegen Gott versündigen! — <sup>10</sup>Und obgleich sie täglich so auf Joseph einredete, gehorchte er ihr nicht, daß er ihr beigelegen hätte [daß er Umgang mit ihr gepflogen hätte].

<sup>11</sup>Nun begab es sich ebendamals, daß Joseph in das Haus ging, sein Geschäft zu besorgen, während niemand vom Gesinde drinnen im Hause war; <sup>12</sup>da faßte sie ihn beim Kleide und sprach: schlafe bei mir; er aber ließ sein Kleid in ihrer Hand; floh und lief zum Hause hinaus.

18 Da sie nun sah, daß er sein Kleid in ihrer Hand gelassen hatte und

vgl. die Einleitung § 3, 20; das Neue ist hier sa. — 8 אַרָּבֶּבֶ was im Hause sei« § 137c; Sam אַנְגָּר פּבְּיתוֹ vgl. 6 und LXX; Peš Vulg בביתו Kautzsch 3. — 9a אַנְגָּר • er ist nicht«, nicht »es ist nicht«. - 9b ist für die Geschichte der Sittlichkeit interessant: die Sittlichkeit Israels hat, wie solche Stellen lehren, nicht allein von den Beziehungen der Israeliten untereinander gesprochen und den Fremden gegenüber alles erlaubt, sondern der Ehebruch als solcher, auch an der Ägypterin, gilt als schwere Sünde wider Gott, der die Heiligkeit der Ehe schützt. Wie bei allen Völkern höherer Gesittung so werden auch in Israel und hier mit besonderem Nachdruck die Forderungen des Rechts und der Sittlichkeit im Namen der Gottheit erhoben; speziell verhindert die »Gottesfurcht« diejenigen Sünden, die Menschen nicht rächen können oder wollen, z. B. solche, die im geheimen geschehen vgl. oben S. 413. - Auch die ägyptische Sittlichkeit hat den . Ehebruch für eine »arge Sünde« gehalten vgl. W. Max Müller, Liebespoesie der alten Agypter 7. — אָלְהִים § 112p. — יהוה ist hier kein Grund, den Vers J abzusprechen, noch weniger freilich gegen unsere auf den Wechsel der beiden Gottesnamen gegründete Quellenscheidung überhaupt geltend zu machen (gegen Eerdmans 65f.): J sagt in der Erzählung »Jahve« vgl. 3, dagegen in der Rede von oder zu solchen Fremden, die von Jahve nichts wissen, »Gott« vgl. 4329 4416, Holzinger, Hexateuch 93. - 10 Daß dies mehrfach geschehen ist, wird erzählt, um die Standhaftigkeit Josephs deutlich zu machen, zugleich, um die Situation zu verlängern. - pie S 123c. - Die Kstr. אַרָּיָר אַ אַ פֿרָהָר אַ § 111f. — האַסְ הְּוֹרֶה soll den anstößigen Ausdruck הַצָּאָהָ בַּפָּעל ersetzen, Kautzsch 8.

11—20 Die zweite Versuchung und ihre Folgen. Der Erzähler hat zwei Zusammentreffen der Ägypterin mit Joseph ausführlicher geschildert und so voneinander unterschieden, daß das erste Mal nur Worte, das zweite Mal auch Handlungen vorfallen; die zweite Versuchung ist natürlich die schwerere und mit Folgen verknüpft; im alten Stil wären beide in eins zusammengefaßt worden. — 11. 12 Die Versuchung. Der Erzähler setzt voraus, daß die ägyptischen Frauen (im Unterschiede von den Haremsfrauen der Vornehmen, Heyes, Bibel u. Äg. 133. 137) nicht in der strengen Abgeschlossenheit des modernen Harem leben, anderseits doch auch für gewöhnlich im Hause sind; er wird damit ägyptische Verhältnisse richtig treffen vgl. Ebers 305 ff. — Man übersehe nicht, wie zurückhaltend und keusch diese bedenkliche Situation erzählt wird. —

13 ff. Die Folgen. Das Weib hat sich so überzeugt, daß ihr Joseph nie willfahren wird; so verkehrt sich plötzlich ihre verschmähte Liebe in Haß (ähnlich in der Amnon-Tamar-Geschichte II Sam 1315); zugleich — so darf man wohl ergänzen — sieht sie plötzlich, wie gefährlich ihre Lage wird, wenn Joseph das Vorgefallene verrät; so beschließt sie, das Praevenire zu spielen und Joseph zu verderben. Diese inneren Er-

zum Hause hinaus geflohen war, <sup>14</sup>rief sie ihr Gesinde herbei und sprach zu ihnen: seht, er hat uns einen Hebräer hereingebracht, daß er seinen Mutwillen mit uns treibe! Der ist zu mir hereingekommen und wollte mir beiliegen; aber ich habe mit lauter Stimme gerufen. <sup>15</sup>Da er aber hörte, daß ich ein lautes Geschrei erhob, ließ er sein Kleid neben mir, floh und lief zum Hause hinaus. — <sup>16</sup>Und sie ließ sein Gewand neben sich liegen, bis sein Herr heimkam.

<sup>17</sup>Da sprach sie zu ihm ganz ebenso: der hebräische Knecht ist zu mir hereingekommen, den du zu uns gebracht hast, daß er mit mir seinen Mutwillen treibe. <sup>18</sup>Da ich aber ein lautes Geschrei erhob, ließ er sein Kleid neben mir und floh zum Hause hinaus.

<sup>19</sup>Als sein Herr die Worte seines Weibes hörte, die sie zu ihm sprach: ganz ebenso hat dein Knecht an mir getan, ward er sehr zornig; <sup>20a</sup>und der Herr Josephs ergriff ihn und warf ihn ins Gefängnis, an den Ort, da die Gefangenen des Königs lagen.

eignisse teilt der Erzähler nicht mit, dafür um so ausführlicher die äußeren vgl. die Einleitung § 3, 12. Auch hier ist die Geschichte auseinandergezogen: das Weib beschuldigt den Joseph 1) vor den Leuten des Hauses 13-15, 2) vor ihrem Manne 16-18. Diese Zerdehnung der Geschichte gibt dem Erzähler Gelegenheit, das Vorgefallene zweimal ausführlich zu wiederholen (ja 19 bringt sogar noch eine dritte, ganz kurze Repetition); dies wäre für den Verlauf der Sache nicht notwendig gewesen, ist aber für die Handlung sehr geschickt verwendet: die erste Lüge, die sofort geschieht, und durch die das Weib sich Zeugen zu verschaffen versteht, macht die zweite wahrscheinlicher. - 13-16 Vor den Hausgenossen. Das Weib nennt ihren Mann »ihn«; damit wird ihre freche Art gekennzeichnet. Die Lüge des Weibes wird ausgezeichnet geschildert. Sie heuchelt Abneigung gegen Joseph, um den entgegengesetzten Verdacht im Keime zu ersticken; sie versucht, auch in den Leuten, die dem bevorzugten und gewissenhaften Hausmeier sicherlich nicht hold sind (Franz Delitzsch), diese Abneigung zu erregen: wie er sich mit ihr alles herausnimmt, wird er sich vor ihnen (mit denen sie sich herablassend zusammenfaßt) erst recht nicht scheuen (לְּבֶּל ta); und sie macht ein wenig in Antisemitismus: der Ägypter sieht auf den Kanaanäer herab 4332 (4634). Die Tatsachen läßt sie möglichst so, wie sie vorgefallen sind, und verändert nur die Motive und die Reihenfolge. Sie kann sich in einer höchst wahrscheinlichen Weise auf ihr Geschrei, das die Leute ja gehört haben, und auf das Kleid, das sie vorzeigt (באר 14), berufen. Dies Lügengewebe ist von einem großen Künstler ausgedacht: als meisterhafte Lügnerin hat auch Rembrandt dies Weib dargestellt; besonders fein ist die Änderung des Wortes »in ihrer Hand« 12 in »neben mir« 15: durch diese ganz geringfügige Änderung wird die Sache in ihr Gegenteil verkehrt: das Gewand, das sie ihm abgerissen hat, soll er freiwillig (man kann sich denken, wozu) abgeworfen haben! Wenn es ein Zeichen wahrer Kunst ist, durch kleine Mittel große Wirkungen zu erzielen, so wird man solche Erzählungskunst bewundern müssen. - 14 Zu dem Anachronismus »Hebräer« vgl. zu 4015.

17. 18 Vor dem Hausherrn. Nach der Wortstellung sowie nach der Parallele 14 gehört בּ בְּיִגְּילֵבְ זִי זִי זִי בְּיִגְּיבְיֵּב: sie heuchelt leidenschaftlichen Zorn, der sich (allerdings vorsichtig, nur im Nebensatz vgl. 312) auch gegen ihren Mann, als den letzten Urheber ihrer Schmach, richtet; so angeklagt, wird ihr Mann sicherlich nicht daran denken, sie selber zu beschuldigen.

19. 20 Schluß der Erzählung. Auf wen der Herr zornig wird, braucht nicht gesagt zu werden, weil es das unmittelbar Folgende ganz deutlich macht: auf Joseph, nicht etwa auf seine Frau; alles Vorhergehende 13—18 hat den Zweck, zu zeigen, wie der Mann gar nicht anders konnte, als seiner Frau zu glauben (gegen Dillmann, Franz De-

litzsch und Heyes, Bibel u. Äg. 169f.); Analoges in allen Varianten. - Charakteristisch ist, daß nicht erzählt wird, daß Joseph sich verteidigt hat: er kommt gar nicht mehr zu Worte. - Das »Gefängnis« ist ein charakteristisch ägyptischer Zug, da Israel die Gefängnisstrafe nicht kennt: über das ägyptische Gefängnis vgl. Spiegelberg, Studien u. Materialien zum Rechtswesen des Pharaonenreiches der Dynast. 18-21 S. 64-66. 84. Daß aber ein Sklave wegen versuchter Schändung seiner Herrin ins Gefängnis kommt, ist in der Wirklichkeit kaum denkbar; man würde ihn sieherlich aufs stärkste züchtigen, vielleicht kastrieren (Diodor, Bibl. hist. 178), vielleicht im schwersten Dienst verwenden oder verkaufen, aber kaum gefangen setzen und damit seiner Arbeitskraft verlustig gehn. Diese sehr glimpfliche Behandlung Josephs fällt um so mehr auf, als in den parallelen Erzählungen der angeblich beleidigte Gatte den Tod des Jünglings bewirkt oder wünscht (was offenbar, zumal für antikes Denken, das Naturgemäße ist), und als in der biblischen Version keine Spur darauf führt, daß Josephs Herr seine vermeintliche Schuld nach irgendwelcher Erwägung milder angesehen hätte: alles derartige ist nur eingetragen. Solche Unzuträglichkeiten aber entstehen leicht an Stellen, wo zwei Sagenstoffe verschiedener Herkunft, die nachträglich mit einauder verschmolzen sind, ineinander übergehen: der Erzähler, der hier die Geschichte von der Ehebrecherin verläßt und in die eigentliche Josephgeschichte einmündet, muß hier vom Gefängnis erzählen, da die Josepherzählung an der Stelle, wo der Verfasser sie aufnehmen will, Joseph im Gefängnis zeigt. Erkennt man die durch die Sache gegebenen Schwierigkeiten, so wird man urteilen, daß der Erzähler den Umständen nach noch geschickt verfahren habe. Man wird dabei auch auf die Entlarvung der Lügnerin und die Rechtfertigung des Jünglings, die am Schluß des Erzählungsmotivs eigentlich notwendig ist und in den übrigen Varianten kaum jemals fehlt, verzichten können: der Erzähler der biblischen Version interessiert sich nicht weiter für das Weib und kann Josephs Rechtfertigung entbehren, da er seine glänzende Erhöhung berichten will. Auch daß Joseph gerade in das Gefängnis kommt, wo die königlichen Gefangenen, d. h. die Staatsverbrecher, liegen, so unwahrscheinlich das auch für einen ausländischen Sklaven eines Privatmannes sein mag, war doch eben gar nicht zu vermeiden. Das Wort »an den Ort, wo die Gefangenen des Königs lagen,« ist also nicht späterer Zusatz (gegen Kautzsch-Socin, Ball, Sievers II 346, Kautzsch³), sondern im Zusammenhang notwendig. — בית הַפֿוּת 20 nur in dieser Erzählung bei J; J sagt auch בּיֹר 40 15 41 14; E בִּית מַּנִים 403 u.a. — רקים אַ 130c. — Kethib אבירי, besser nach Qerê mit Ball, Kittel אָבָיבֶי; ebenso צ2.

## Die Erhebung Josephs 3920b-23 40. 41.

Komposition. I. Ein Vorspiel 3920b—23 40. Im Kerker deutet Joseph zwei hohen Beamten Pharaos, dem Mundschenk und dem Bäcker, deren Bedienung ihm anvertraut ist, ihre Träume. Beide Träume gehn in Erfüllung. Es geschieht aber zunächst für Joseph nichts: er bleibt im Kerker. Dieser Faden wird zunächst fallen gelassen.

II. Die Haupthandlung 41. Pharao hat zwei Träume, die niemand deuten kann 1—8. Nun nimmt der Erzähler den ersten Faden wieder auf: der Mundschenk erinnert sich seiner Erfahrungen im Kerker und macht Pharao auf den Traumdeuter Joseph aufmerksam 9—13. Jetzt wird Joseph berufen, deutet die Traumgesichte auf sieben fette und sieben magere Jahre 14—32 und fügt den Rat hinzu, bei Zeiten Getreide zu sammeln 33—36. Zur Ausführung dieses Rates setzt ihn Pharao über Ägypten 37—46; in seinem Auftrag sammelt er Getreide 47—52 und verkauft 38 in den Hungerjahren 53—57.

Das Ganze ist ein ziemlich kompliziertes Gebilde. Die Analogie der übrigen Genesissagen zeigt aber, daß solche größeren Bildungen aus ursprünglicheren Sagen kleineren Umfangs entstanden sind. Demnach ist es auch hier die Aufgabe, die kleineren

ursprünglicheren Elemente der Gesamtkomposition zu erkennen. - 1) Das Ganze zerfällt deutlich in zwei Stücke, das Vorspiel und die Haupthandlung; zwischen beiden ist ein sehr starker Absatz; die Haupthandlung setzt zunächst ganz neu ein. 2) Das Vorspiel ist der Haupthandlung sehr ähnlich: beide Male haben hochstehende Ägypter zwei einander entsprechende Träume; niemand vermag diese Träume zu deuten (יבֹתָר אָרָן אֹרָה 408 | בתיקים און 41s). Da tritt Joseph auf und deutet die Träume richtig auf die nächste Zukunft. Er findet Glauben; die Folgezeit erfüllt seine Worte. 3) Die Haupthandlung wäre auch ohne das Vorspiel als selbständige Sage zu denken. - Hiernach darf man die Entstehung des Ganzen sich so vorstellen: die ursprüngliche Sage ist die Erzählung von 41. Eine spätere Zeit, die an kunstvolleren Erzeugnissen ihr Gefallen hatte, setzte dieser Sage noch ein weiteres Stück voraus, in dem dieselben Motive noch einmal variiert werden, 40. Der Dichter, der so aus Überliefertem und Eigenem ein Ganzes gebildet hat, zeigt einen feinen Geschmack für Verhältnisse: er hat es verstanden, beide Teile seiner Komposition annutig von einander zu unterscheiden; der Nachdruck liegt auf der Handlung, die Folgen hat, also auf dem zweiten Stück; das erste Stück bleibt zunächst ohne Folgen. Ferner, in der Haupthandlung handelt es sich um Pharao selber, im Vorspiel nur um zwei seiner Beamten. Die Haupthandlung wird also auch bei weitem ausführlicher geschildert als das Vorspiel. Der Dichter hat nun eine leichte Art gefunden, das erste Stück zu schließen 4023 und damit Raum für den neuen Anfang 411 zu finden; ebenso natürlich und einfach ist das Mittel, durch das er den fallen gelassenen Faden wieder aufnimmt 419-13. Solche Zusammenfügung von zwei Variationen desselben Motivs liegt vor, wenn dem Elias in der Horebgeschichte zuerst der Engel, dann Jahve selbst erscheint I Reg 195ff., wenn er zuerst dem Minister, dann dem Könige selbst begegnet I Reg 187ff., wenn zuerst Gehazi, dann Elisa sich um den toten Knaben bemüht II Reg 43:ff.; jedes Mal ist die erste Szene aus der zweiten gesponnen und wird von ihr überboten vgl. »Elias, Jahve und Baal« 13f. Die elegante Leichtigkeit, mit der diese Kompositionen geschaffen sind, ist wahrhaft zum Entzücken.

### 64. Josephs Traumdeutung im Gefängnis 3920b-23. 40 EJ.

I. Das Vorspiel: Josephs Traumdeutung im Gefängnis 3920b-23 40 EJ. Quellenkritik. Das Stück zerfällt in zwei Teile: I. Josephs Gunst im Hause des Kerkermeisters 3920b-23, II. Josephs Traumdeutung im Kerker 40. Das erste Stück ist die Einleitung zum zweiten: als begünstigter Diener des Kerkermeisters erhält Joseph eine Vertrauensstellung im Gefängnis und lernt so den Oberschenken und Bäcker kennen, deren Träume er deutet. - Der erste Teil ist die Fortsetzung des vorhergehenden Stückes und gehört wie dieses zu J; sachlich | ist es den aus E in 391-6a entnommenen Sätzen; für J beweist די 21. 23 bis und בְּבֶלִים von Jahve 23. - Der zweite Teil 40, der Hauptsache nach aus einem Guß, stammt im wesentlichen aus E: Joseph weilt nicht als Gefangener im Kerker (so J 3920-23), sondern sein Herr, der Oberschlächter, in dessen Hause das Gefängnis ist, hat ihn dort angestellt 4. 7; er ist aus seiner Heimat nicht verkauft (so J 3727), sondern gestohlen 15a; beides ist die Darstellung des E in 3728 und 3736. Im Gefängnis ist Joseph der Diener der beiden hohen Beamten 4, während er nach J vielmehr Aufseher aller Gefangenen ist 3922. Sprachlich beweisen für E; דוברים האברים באברים ו, eine besonders in E häufige Phrase; ביברי אבר שברים באפרים מאוא 3736 (E) und die ähnlichen Bildungen שֵׁר הַבְּשִׂקִים und עֵיר בָּאַיָּק 2. 9. 16. 20. 21. 22. 23 (J sagt für ersteres אר בית־הַאַדָּר 39 21. 22. 23); מִּיב "Gefängnis« 3. 4. 7, wofür J בית־הַאַדָּר sagt 39 20. 21. 22 bis. 23. Vgl. auch סְרֵכֶּר פַרְעָה (ז). 2 3736. — Doch sind auch einige Spuren von J im Kapitel vorhanden: so die Worte הְּשְׁמֵּה bis מְּצְּבֶּרֶם in 1, die »vor V. 2 überflüssig« sind, vgl. die Ausdrücke מְּשֶׁבֶּה und הַבְּּיִׁ sowie den auffälligen, aber in der Genesis nur hier vorkommenden Wechsel von מְּלֵהְ מִּבְּרֶכְּם auch 3920 und בַּלְּהֹי, Ed. Meyer, Israeliten 24 f.; ferner 15b, wonach Joseph selbst ein Gefangener ist, und auch wohl הוב מורה בין מורה in 14. Aus

<sup>20b</sup> So lag er dort, im Gefängnis. <sup>21</sup> Jahve aber war mit Joseph, und 'neigte' ihm aller Herzen zu, und er ließ ihn Gnade finden vor dem Vogt des Gefängnisses; <sup>22</sup> so daß der Vogt des Gefängnisses alle Gefangenen, die im Gefängnis lagen, Joseph anvertraute: alles, was dort geschah, geschah durch ihn. <sup>23</sup> Der Vogt des Gefängnisses bekümmerte sich um nichts, was er tat; weil Jahve mit ihm war, und was er auch unternahm, da gab Jahve Glück zu.

40 ¹ Nun begab es sich danach: der Mundschenk und der Bäcker des Königs von Ägypten versündigten sich an ihrem Herrn, dem Könige von Ägypten; ² Pharao ward zornig über zwei seiner Hämlinge, den obersten Mundschenk und den obersten Bäcker, ³ und ließ sie im Hause des obersten Schlächters 'in Gewahrsam' legen [in das Gefängnis, wo Joseph gefangen lag]. 4 Der oberste Schlächter aber gab ihnen Joseph bei, sie zu bedienen; so saßen sie lange Zeit im Gewahrsam.

<sup>5</sup> Nun träumten beide in derselben Nacht [jeder einen Traum], jeder einen Traum von besonderer Bedeutung [Mundschenk und Bäcker des Königs von Ägypten,

diesen Bruchstücken des J ergibt sich, daß auch J eine ähnliche Erzählung besessen hat. — Andersartig sind wohl die Worte הַלְּבֶּרֶת הַּלֹּהְרָּתְ in 3, die wegen עות שוחם בית בית בַּלַהְבָּרָת in 3, die wegen בית בַּלְּהַרָּת וּשׁם Joseph danach selbst im Kerker liegt, nicht von E herrühren können; ferner das im Zusammenhange des E »ganz überflüssige« 5b mit den für J charakteristischen Ausdrücken בְּיִבְּרָתְּ, מִּבֶּהְ תִּיְבֶּרֶתְ מִּלֶּהְ מִּבְּרָתְ, מִּבְּהַ מִּלְּהָ מִּבְּרָתְ מִּלֶּהְ מִּבְּרָתְ מִּלְּהָ מִּבְּרָתְ מִּלְּהָ מִּבְּרָתְ מִּלְּהָ מִּבְּרָתְ bis עִּיְבְּרָתְ is שִׁרְבְּרָתְ is schließlich das außerordentlich schleppende מווער שִׁרְבָּרָתְ bis מִבְּרָתְ is מִבְּרָתְ מִיּבְּרָתְ is שִׁרְבְּרָתְ is alles das sind Zusätze, die E mit J ausgleichen sollen.

39, 20b—23 J. Josephs Gunst beim Kerkermeister. Diese Schilderung ist sachlich und auch im Wortlaut 2—6a parallel: חַבָּבְּי חַבְּּבְּי אֲלִינְי 20 wie יַבְּיר אָרֹנָי 12 יִבְּיִר יְבְּיה אַרִיי 20 wie יִבְּיִר אָרְנָי 12 יִבְּיִר יְבְּיִה אַרְיִי 12 יִבְּיִר יְבְּיִה אַרְיִי 12 יִבְּיִר יְבְּיִה אַרְיִי 12 יִבְּיִר יְבְּיִה יְבְּיִר יְבִּיה אַבְּי יְבְּיִר יְבִּיה אַבְּי יִבְּיִר יְבִּיה 13 אַנְיִי רְבִּיִּר יְבְּיִר יְבִּיה מְצִּיִי בְּיִר יְבִּיִּה אַבְּיִי בְּבְּיִי יְבִיי 12 אַבְּיִי רְבִּיִּה אַבְיִי בְּבְיִי בְּבְּיִי בְּבְיִי בְּבְּיִי בְּבְיִי בְּבְיִי בְּבְּיִי בְּבְיִי בְּבְיִי בְּבְיִי בְּבְיִי בְּבְיִי בְּבְּיִי בְּבְּיִי בְּבְיִי בְּבְיִי בְּבְיִי בְּבְּיִי בְּבְּיִי בְּבְּיִי בְּבְּיִי בְּבְיִי בְּבְּיִי בְּבְּיִי בְּבְּיִי בְּבְּיִי בְּבְיִי בְּבְּיִי בְּבְיִי בְּבְיִי בְּבְּיִי בְּבְּיִי בְּבְיִי בְּבְיִי בְּבְיִי בְּבְּיִי בְּבְּיִי בְּבְּיִי בְּבְּיִי בְּבְּיִי בְּבְּיִי בְּבְיִי בְּבְּיִי בְּבְּיִי בְּבְּיִי בְּבְּיִי בְּבְיִי בְּבְּיִי בְּבְיי בְּבְּיִי בְּבְּיִי בְּבְּיִי בְּבְיִי בְּבְּיִי בְּבְייִי בְּבְּיִי בְּבְּיִי בְּבְיִי בְּבְּיִי בְּבְיי בְּבְיי בְּבְּי בְּבְּיִי בְּבְיִי בְּבִי בְּבְּיִי בְּבְיי בְּבְּי בְּבְיי בְּבְיי בְּבִיי בְּבְּי בְּבְייִי בְּבִיי בְּבְיי בְּבְיי בְּבִיי בְּבְיי בְּבְיי בְּבִיי בְּבִיי בְּבְיי בְּבְיי בְּבִּי בְּבְּיי בְבְיי בְּבִיי בְּבִיי בְּבִּיי בְּבְיי בְּבִיי בְּבְיי בְּבְיי בְבְּיי בְּבְיי בְּבְיי בְּבִיי בְּבִּיי בְּבְייִי בְּבְייִי בְּבְייִי בְּבְיי בְּבְיבְיי בְּבְייִי בְּבְיבְיי בְּבְיבְיי בְּבְייִי בְּבְייִי בְּבְיבְיי בְּבְיבְיי בְּבְיבְיי בְּבְיבְיי בְּבְיבְיי בְּבְיבְייִי בְּבְיבְיי בְּבְיבְיי בְּבְיבִיי בְּבְּבְיי בְּבְיבְיי בְּבְיבְיי בְּבְיבִיי בְּבְיבִיי בְּבְיבְיי בְּבְּבְיי בְּבְיבְיי בְּבְּבְיי בְּבְּבְיי בְּבְּבְיי בְּבְיי בְּבְיי בְּבְּבְיי בְּבְּבְיי בְּבְיבְיי בְּבְיבְיי בְּבְיבְיי בְּבְּבְיי בְּבְּבְיי בְּבְיבְיי בְּבְּבְיי בְּבְּבְּבְיבְּבְּבְיבְיבְּבְיי בְּבְּבְּבְּבְיבְיי בְּבְיבְּבְיבְיי בְּבְּבְיי בְּבְיבְּבְיי בְּבְי

5-19 Die Träume und ihre Erfüllung. Die Situation ist: in einiger Zeit muß sich das Schicksal der beiden entscheiden, wenn Pharao sein Urteil spricht; aber dies Urteil ist vollständig ungewiß: die Laune des Despoten kann Leben oder kann Tod verfügen. In solcher schicksalsschwangeren Zeit horcht der Antike auf Vorzeichen: ob die Gottheit ihm nicht sein Geschick ankündigt. — In diesem Falle gibt sie ein Orakel

die im Gefängnis lagen]. <sup>6</sup> Am nächsten Morgen, da Joseph zu ihnen hinein kam, sah er, daß sie mißmutig waren. <sup>7</sup> Da fragte er 'sie' [die Hämlinge Pharaos, die mit ihm 'im Gewahrsam' im Hause seines Herrn waren]: warum seht ihr heute so finster aus? <sup>8</sup> Sie sprachen zu ihm: wir haben einen Traum gehabt und haben niemanden, der ihn deute. Joseph sprach zu ihnen: Traumdeutung ist Gottes Sache! Erzählt ihn mir.

durch Träume. Dieser Glaube an den göttlichen Ursprung der Träume, in der Antike (und noch jetzt) überaus weitverbreitet, auch dem alten Israel wohlvertraut, in der Genesis besonders bei E häufig (vgl. oben S. 221), ist zugleich ein charakteristisch ägyptischer Zug: Traumdeutung gehört zur »Weisheit Ägyptens«, Ebers 321 f., Heyes, Bibel u. Äg. 175ff.; neben der Traumdeutung selbst hat sich auch die Überlieferung, daß diese Kunst aus Ägypten stamme, bis heute erhalten; man kann in unseren Buchläden noch heute Ȋgyptische Traumbücher« kaufen. — 5 איש הַלֹּמוֹ und אִישׁ הַלִּמוֹ sind wohl Varianten, Winckler, Forschungen III 455, vgl. Sievers II 347. - 6-8 Man beachte den kunstvoll-spannenden, »nachholenden« (Einleitung § 3, 20), Erzählungsstil: daß sie mißmutig sind, erfahren wir erst 6, warum sie es sind, erst 8, ihre Träume selber erst 9ff.; nach der regelmäßigen Art der Erzählung hätte alles dies schon vor dem Eintritt Josephs erzählt werden müssen. - Sie sind, denkt der Erzähler, mit Recht traurig: die Offenbarung, die sie so gern hätten, haben sie erhalten; aber, ohne Deuter, wissen sie nichts damit anzufangen. »Wären sie in Freiheit gewesen, so hätte es in Ägypten ihnen an Traumdeutern nicht fehlen können« (Reuß). - 7 Der Zusatz ist nachträgliche Ausführung eines ursprünglichen הַּהָּה. — 8 הַּהַבּה, zur Stellung § 1520. — Die Höflinge und Joseph sprechen zwei verschiedene Anschauungen von Traumdeutung aus: sie meinen. Traumdeutung sei eine Wissenschaft, die man gelernt haben müsse; nur ein - in Ägypten ein Priester (Lange bei de la Saussaye, Religionsgesch. I2 151. 154) - verstehe sich darauf (die Art dieser Wissenschaft und ihre Methode kann man sich aus Artemidors Traumbuch vgl. Friedlaender, Sittengeschichte Roms<sup>6</sup> III 570f. oder aus unseren Traumbüchern vergegenwärtigen); Joseph also, so denken sie, der kein gelernter Traumdeuter ist, kann keine Träume deuten; diese Anschauung wird als die ägyptische vorausgesetzt. Joseph aber meint: Traumdeutung ist Gottes Sache, d. h. sie ruht auf Gottes Inspiration und ist daher nicht an Stand und Tradition gebunden; sondern jedermann kann Träume deuten, dem Gott es offenbart; warum also nicht auch ich, wenn es Gott so gefällt? Dies ist die Meinung, die man in Israel etwa in prophetischen Kreisen gehabt · haben wird. - LXX פתרנָם.

9-19 Die Träume und ihre Deutungen sind kunstvoll gebildet: es mischt sich darin nach Art des Traumes das Realistische und das Phantastische; phantastisch ist z. B. das schnelle Wachstum des Weinstocks, ferner, daß Pharao den ausgedrückten Saft von Weinbeeren trinkt; dieser Zug, der zu allerlei merkwürdigen Betrachtungen Anlaß gegeben hat (vgl. noch Heyes 188), ist so zu erklären, daß Pharao dergl. eben nur im Traum, in Wirklichkeit aber natürlich Wein trinkt. Zugleich verbindet sich im Traum das Deutbare und nicht zu Deutende; die Kunst des Deutens besteht darin, das zu Deutende herauszufinden und seinen Sinn zu bestimmen. Dieser Sinn aber wird zuweilen einfach durch das Gesicht gezeigt, zuweilen ist er durch allegorische Erklärung zu gewinnen: wenn z. B. im Traum die Vögel das Brot des Bäckers fressen, so bedeutet das allegorisch, daß sie in Wirklichkeit sein Fleisch fressen sollen u. s. w. Die Kunst besteht dann darin, gewisse Züge der Traumbilder als Metaphern zukünftigen Geschehens zu erklären, vgl. »Allegorie im A. T. und Judentum« RGG I 354f. - Der Zweck des Stückes im Zusammenhange ist, vorzubereiten, daß der Mundschenk später Pharao auf Joseph aufmerksam machen kann 419-13. Für diesen Zweck wäre an dieser Stelle nur eine richtige Traumdeutung nötig gewesen; der Erzähler aber bringt zwei Träume

<sup>9</sup>Da erzählte der oberste Mundschenk dem Joseph seinen Traum und sprach: im Traume war's mir, als ob ich einen Weinstock 'über' meinem Antlitz sähe; <sup>10</sup>und an dem Weinstock drei Reben; und 'sobald er zu treiben begann', war er schon 'mit Blüten' bedeckt, und die Trauben brachten die Beeren zur Reife. <sup>11</sup>Ich aber hielt Pharaos Becher in der Hand, nahm die Beeren, drückte sie in Pharaos Becher und gab dann Pharao den Becher in die Hand. — <sup>12</sup>Joseph sprach zu ihm: dies ist so zu deuten: die drei Reben sind drei Tage; <sup>13</sup>in drei Tagen wird Pharao dein Haupt aufrichten und dich wieder in dein Amt einsetzen, daß du Pharao den Becher in die Hand geben darfst, in der alten Weise, da du noch sein Mundschenk warst. <sup>14</sup>Aber gedenke meiner bei dir, wenn dir's wohl geht; erweise mir Gnade und rede von mir bei Pharao und befreie mich aus diesem Hause. <sup>15</sup>Denn ich bin schmählich gestohlen aus dem Lande der Hebräer; und auch hier habe ich nichts getan, daß sie mich ins Loch geworfen haben.

nebst Deutungen: so wird, daß Joseph Träume deuten kann, aufs sicherste bewiesen. Dabei zeigt der Verf. seine Kunst, indem er die Träume in geistvoller Weise zugleich ähnlich und verschieden darstellt. Ähnlich sind sie. jeder träumt von seinem Amt und von seinem Haupt, beide Male spielt die Dreizahl eine Rolle. Diese Ähnlichkeit springt auch dem Bäcker sofort in die Augen (בְּיֵלִיבֶּי הַנְּלְיִית 16). Jeder gewöhnliche Mann würde diese so ähnlichen Träume ähnlich gedeutet haben; Joseph aber bewährt seine hohe Kunst dadurch, daß er ihren gerade entgegengesetzten Sinn erkennt. Die Verschiedenheit der Träume aber besteht darin, daß der Schenke träumt, er vollziehe sein Amt; der Bäcker aber wünscht es nur zu vollziehen, aber wird daran gehindert. Ähnlichkeit und Verschiedenheit wird (ähnlich wie 2739) geistvoll zusammengefaßt in dem Wortspiel der Deutung; אָבֶּרְאָשָׁר, »er wird dein Haupt erheben«, indem er dich fröhlich und ledig macht 13 II Reg 2527, indem er dich hoch an den Pfahl hängen läßt 19. - Auch die Reihenfolge der Träume ist überlegt: der günstige steht voran, sonst würde Joseph zum zweiten Male nicht gefragt worden sein. Daß die Erwartung des Bäckers, auch er werde eine erfreuliche Deutung erlangen, so stark enttäuscht wird, ist ein Zug, den der Erzähler auch aus ästhetischem Grunde gern einflicht: es macht dem Hörer viel Vergnügen, wenn ein geistvoller Erzähler der Geschichte einen ganz anderen Fortgang als den erwarteten zu geben versteht. - Dasselbe Motiv von der geistvollen Traumdeutung in den »Ergötzenden Erzählungen« des Bar-Hebraeus ZDMG XL 415f. - 9 § 143 d. Tam ist das charakteristische Wort beim Erzählen von Träumen und Visionen, vgl. oben S. 317. - Da die Deutung vom Erheben des Hauptes spricht 13, so muß derartiges auch hier, im Traume, vorkommen, ebenso wie beim anderen Traum 16; man lese also nach Analogie von על־בּנֶי 16 hier של־בָּנֶי »über meinem Antlitz«. — 10 Für die Kstr. gibt es kein sicheres Beispiel § 164g; man lese range, Ball oder mange, Kittel, Ehrlich; LXX θάλλουσα. — τη wird gewöhnlich als = της gefaßt; indes sind die Beispiele für diese Form »größtenteils unsicher» § 91e; man lese mit Ball ==; ohne Mappiq: »er (der Weinstock) ging ganz auf in Blüten« wie Jes 56 u. a. - Die asyndetischen Pff. bezeichnen die rasche Folge der Erscheinungen. - 14 קר אַס־וַכַּרְשִּוּר nach § 106n A. 2 »Pf. confidentiae«: »nur, mögest du meiner gedenken«; Wellhausen u.a. ändern -> in קַּיָּבָּי »nur, ob du dann auch gewiß an mich denken wirst?« (Holzinger nach § 106n) oder »jedoch, wenn du an mich denkst, so - - - (Kautzsch³ zweifelnd); Ball, Sievers II 347 erwägen, ob אָלְיקְיקָא אַל ausgefallen ist. — אָלְיקִיק die Hinzufügung des אָן zum Pf. ist völlig singulär § 105b A. 2. - 14f. Es gebührt sich nach antiken Begriffen, daß der Orakelgebende für seine Mühwaltung eine Belohnung empfange, wie denn auch Seher und Propheten dergl. zu erhalten gewohnt sind Num 227 ISam 97f. IReg 143; Joseph 16 Als nun der oberste Bäcker sah, daß er günstige Deutung gegeben hatte, sprach er zu Joseph: so war's auch mir in meinem Traume, als trüge ich drei Körbe mit feinem Gebäck auf dem Haupte; <sup>17</sup>im obersten Korbe aber war allerlei Speise für Pharao [Backwerk]; aber die Vögel fraßen es aus dem Korbe auf meinem Haupte. — <sup>18</sup>Joseph antwortete und sprach: das ist so zu deuten: die drei Körbe sind drei Tage; <sup>19</sup>in drei Tagen wird Pharao dein Haupt aufrichten '' und dich an den Pfahl hängen; da werden die Vögel dein Fleisch von dir fressen.

<sup>20</sup>Am dritten Tage aber, als Pharao seinen Geburtstag beging, gab er allen seinen Knechten ein Festmahl; da richtete er dem obersten Mundschenk wie dem obersten Bäcker mitten unter seinen Knechten das Haupt auf: <sup>21</sup>den obersten Mundschenk setzte er wieder in sein Schenkenamt ein, daß er Pharao den Becher in die Hand geben durfte, <sup>22</sup>den obersten Bäcker aber ließ er hängen, ganz wie es Joseph ihnen gedeutet hatte.

<sup>23</sup> Aber der oberste Mundschenk gedachte nicht mehr an Joseph, sondern vergaß ihn.

erbittet sich für seinen günstigen Bescheid, daß der Schenke seiner bei Pharao freundlich gedenken möge, damit er so aus der Sklaverei, in die er widerrechtlich geraten sei, freikomme. — Nach der Variante des J dagegen hat Joseph um Befreiung aus diesem Hause d. h. dem Kerker gebeten, in den er widerrechtlich gekommen sei. — »Aus dem Lande der Hebräer« 15 vgl. 3914. 17 4112, ein naiver Anachronismus wie 347; von den Habiri der Tell-Amarnabriefe weiß E sicherlich nichts, gegen A. Jeremias ATAO 387. — Zisternen wurden in Kanaan häufig als Gefängnisse verwandt; daher das Wort -- »Zisterne zugleich »Gefängnis« bedeutet. Daß J hier und 4114 einen andern Ausdruck für »Gefängnis« hat statt des obigen המה (vgl. S. 427), ist nicht verwunderlich; nicht selten haben einzelne Erzählungen solche kleine Besonderheiten.

16-19 Der Traum des Bäckers. 16 אַר־אַנִי בַּחַלֹּיִם 2ur Kstr. § 135f. - 16f. Der Bäcker träumt, er sei wieder in seinem Amte und trüge auf die königliche Tafel. wie es seine Amtspflicht ist, in drei Körben Backwerk ( ist also das am Hofe übliche, feinste Brot). Im obersten Korbe ist das, was Pharao selber vorgesetzt wird; in den beiden anderen wohl das Essen für den Hof. Die Körbe trägt er auf dem Haupte; dies ist nach den Denkmälern ägyptische Sitte vgl. Ebers 332, Riehm HWB Art. Egypten, Heyes 195 und die Abbildung Erman 269. Vögel (deren es in Ägypten unzählige gibt, Erman 321) aber fressen das Backwerk, - dies ist der springende Punkt, der allegorisch gedeutet wird. Ein ähnliches Vorzeichen 1511. In der Wirklichkeit würde man natürlich die Vögel verscheuchen, im Traume hat man dazu nicht die Kraft. - 17 mas mung Glosse zu ביה 16? — 19 ממברף fehlt in HebrHss Vulg, zerstört das Wortspiel mit 13. 20, aus 18b hereingekommen, Ball, Sievers II, 347, Ehrlich. Gemeint ist also nicht die Strafe der Enthauptung, sondern, wie auch 22 zeigt, allein die der Pfählung. Diese Strafe war den Ägyptern bekannt, Heyes 201, eine assyrische Abbildung Gepfählter in Riehms HW 480. -Nach antiken Vorstellungen, die besonders bei den alten Ägyptern hoch entwickelt und sehr einflußreich waren vgl. Erman 413 ff., aber auch im alten Israel verstanden wurden, ist das Schicksal der Seele nach dem Tode an die Pflege der Leiche gebunden; daher gilt das Schänden des Leichnams als besonders schreckliche Strafe.

20—22 Die Erfüllung. 20 Mit Willen gebraucht der Erzähler hier dieselben Worte wie bei der Deutung: es ist genau geschehen, was Joseph gesagt hatte! — Daß ägyptische Könige ihren Geburtstag durch Hoffestlichkeiten und auch durch Amnestierlasse feiern, ist erst aus ptolemäischer Zeit bezeugt vgl. Ebers 335 f. — הקליק zur Form § 69w, mit Akk. wie Ez 165.

23 Es ist psychologisch sehr wahr, daß der Glückliche, Vornehme den armen Sklaven, der ihm seine Erhebung angekündigt hat, vergißt. Die Hoffnung der Hörer, die voll Sympathie für Joseph gewünscht haben, jetzt werde sich sein Schicksal wenden, wird enttäuscht. Und doch kann diese ganze Geschichte nicht ohne Folgen bleiben. So fragen wir voller Spannung: wie wird das weitergehen?

#### 65. Pharaos Träume und Josephs Erhebung 41 EJ.

II. Die Haupthandlung: Pharaos Träume und Josephs Erhebung 41 EJ. Quellenkritik. Die Erzählung ist die unmittelbare Fortsetzung der vorhergehenden; man darf daher hier auch dieselben Quellen E und J erwarten wie dort. Das Kap. zerfällt, was die Quellenmischung betrifft, in zwei Teile: die Träume Pharaos scheinen vorwiegend aus einer Quelle genommen zu sein; diese Quelle wird, nach 9-13, dem einzigen Abschnitt, der deutlich faßbar ist, zu schließen, E sein: für E beweisen in 9-13 ישר הַאַבָּקרם 9 שלר הַצַּבְּקרם, טי 10; Pharao zürnte בי 10 wie 402; פיער 10; zu 11 vgl. 405; Joseph ist Knecht des Oberschlächters und Diener der gefangenen Höflinge wie 404 u. a. In den übrigen Stücken spricht für E אַרָּב אוֹדָר אוֹדָר , a, ähnlich 15 vgl. 408. — Doch finden sich auch Spuren von J: אַטָּהַ sb erinnert an אָטָהָ 401 (J); zum Satz »sie holten ihn aus dem Loch« nia 14 vgl. 4015b (J). Die zweite Erzählung der Träume stimmt mit der ersten nicht ganz genau überein: es finden sich kleine Variationen im Ausdruck (z. B. für המאה בית מאר בית האה ווא 18 u. a.), auch einige »Nachholungen« 19b. 21. Nun pflegen solche Wiederholungen, auch beim selben Schriftsteller, nicht ganz genau zu sein, vielmehr lieben die Schriftsteller (des »ausgeführten« Stils), kleine Variationen und Nachholungen anzubringen vgl. Einleitung § 3, 20. Doch scheint der Text einige Male überfüllt zu sein 19. 23. Demnach ist anzunehmen, daß auch J, dessen Erzählung sehr ähnlich gewesen sein wird, eingewirkt hat, ohne daß sich aber das einzelne mit annähernder Sicherheit erkennen ließe. - Im zweiten Teil des Stückes finden sich viele Überfüllungen und Varianten, die auf stärkere Benutzung beider Quellen hinweisen. Die Traumdeutung 25-32 ist sehr weitläuftig; es liegt die Vermutung nahe; daß dieser Abschnitt durch Verschmelzung zweier Stücke aus beiden Quellen entstanden sei. 30a »da wird die Sättigung vergessen«, § 30b. 31 »da wird sie nicht mehr bemerkt«. Die Wiederholung des Traumes wird zweimal gedeutet 32bα | 32bβ. Nach 33 soll Pharao einen Mann anstellen, der nach 34b (שַׁיֵּייִן Sing.) den Fünften ausheben soll; nach 34a dagegen sind es Beamte (Plur.), die nach 35a alles Getreide einsammeln sollen; zu der letzten Variante gehört auch אַבּל (בַּקְיד vgl. בְּקָד אָבֶּל Auch der Ausdruck wechselt auffällig: אָבֶל בַּקָּד אָבֶל 35a אָבֶל ebenso 35bβ, 3ca), dafür το του 35bα; derselbe Wechsel 48 und 49. — Die Weissagung ist zu vergleichen mit der Erfüllung: 54b und 55ff. enthalten einen sehr auffallenden Widerspruch: während nach 54b der Hunger zwar alle Länder, aber dank Josephs weiser Vorkehrungen nicht Ägypten selber betrifft, beschreibt 55ff., wie der Hunger in Ägypten geherrscht hat. Zur zweiten Variante gehören im vorhergehenden diejenigen Sätze, die von (Fülle und) Hungersnot in Ägypten speziell sprechen 29. 30a. 36a. Die erste Variante weissagt eine Hungersnot über alle Welt sob. 31, wo אָקאָ wohl \*die Erde« zu übersetzen ist. Beide Varianten scheinen sich also in einem Hauptpunkt unterschieden zu haben: beide gingen, wie es in der Natur der Erzählung lag, von der Traumdeutung aus und mußten schließlich bei einer Hungersnot ausmünden, die Jagobs Söhne zur Reise nach Ägypten zwingt; sie erreichen aber diesen Zweck auf verschiedene Weise: die zweite Variante redet zuerst ausschließlich von der Hungersnot in Ägypten und fügt erst nachträgträglich hinzu, daß sie auch in der übrigen Welt geherrscht hat 57 (über 56a vgl. zur Stelle). Die erste dagegen redet, wie es scheint, von Anfang an von einer allgemeinen Hungersnot. Die erste verbindet also diese Sage mit der folgenden straffer, die zweite loser. Vers 57, zur zweiten gehörig, wird 425 von J vorausgesetzt. Demnach ergibt sich folgende Quellenscheidung: 25-28 (im ganzen || 29. 30a) E, 29. 30a (Hunger in Ägypten) J, 30b. 31 (|| 30a Hunger

## 41 Nun geschah es nach zwei Jahren, da hatte Pharao einen Traum:

Auch das Mittelstück 37ff. ist nicht einheitlich: zweimal erkennt Pharao Josephs einzige Weisheit an 38 | 39. Zweimal macht er ihn zum Zweiten im Königreich 40 | 44. Zwei ägyptische Worte werden über Joseph ausgesprochen 43 || 45; die Investitur Josephs ist wohl überfüllt 42f. 46b, Josephs Ausfahrt, ist die unmittelbare Fortsetzung von 43, wo Joseph auf den Wagen tritt: dazwischen kann er unmöglich noch in der Geschwindigkeit ein Weib nehmen. 50b ist ziemlich ungeschickt und scheint Zusatz zu sein; 50a scheint die vornehme Heirat Josephs nicht zu kennen. »Manasse« wird 51 doppelt erklärt. - Die Quellenansetzung hat auszugehen von אלהים 51. 52 E; ferner führt בַּבֹּין יַבְּבָּב se auf E vgl. 33; schließlich ist פּיִטָּי 45 Variante zu dem פּיִטָי 37 36: beide sind hohe Beamte Pharaos. Da 3736 aus E stammt, wird 4145 zu J gehören. Und da 44.45 den Zusammenhang von 43. 46b unterbricht, so sind die letzteren Verse zu E zu rechnen. -Hiernach gewinnen wir folgendes Ergebnis: aus E ist 37 (vgl. 4516b) 39 (vgl. 33) 40 (|| 44 J) 41 (vgl. 33b. 43b) 42b (der goldene Fingerreif paßt hier nicht recht her, weil er, wenn Joseph auf dem Wagen steht, nicht zu sehen ist) 43. 46b. 47 (vgl. oben) 49aa. b (vgl. oben) 50a. 51a. bα. 52. Von J stammen: 38 (39) 42a (199) wie 3819 J) 44. 45a. 48 (vgl. oben) 49aβ. Diese Quellenscheidung empfiehlt sich dadurch, daß sie zwei in sich einheitliche Texte herstellt. In der Aufteilung von 33-36 und 48. 49 stimmt sie im wesentlichen mit Leander ZAW XVII 195f. überein. Procksch weicht besonders insofern ab, als er 21a. 29-31. 54. 85bα. 36b und im Schlußstück 47. 49. 53f. 56a. 57 zu J rechnet; das ist mißlich, da dabei die Variante 30a || 30b. 31 sowie in 33-35 der Wechsel von Sing. und Plur. übersehen wird und im Schlußstück kein deutliches Prinzip der Scheidung zu erkennen ist; erwägenswert bleibt, ob nicht 41 und 43b mit Procksch besser zu J zu rechnen sind. Doch ist auch dem Verf. dieses Kommentars nicht unbekannt, wie unsicher hier und in vielen andern Fällen jede Quellenscheidung bleibt. Kautzsch3 erkennt die Einfügung einzelner Stücke aus J an. Eerdmans 67 setzt sich, wie gewöhnlich, über die nur durch Annahme verschiedener Quellen zu lösenden Schwierigkeiten hinweg. Sievers II 347 ff. verteilt 41 ff. gar unter vier verschiedene Quellen, je zwei Stränge von J und E, die aber meist nur in abgebrochenen Stücken erhalten sein sollen.

1—7 Pharaos Träume. Traumoffenbarungen des Königs, die das Schicksal des Reiches betreffen, kommen auch im Ägyptischen vor vgl. Erman, Ägypten 710; dieser Gedanke, der ursprünglich aus der nahen Stellung des Königs zur Gottheit zu verstehen ist, ist auch Israel (vgl »Ausgewählte Psalmen«2 13) und dem späteren Judentum (vgl. Dan 2. 4. 5) vertraut. — 1—4 Der erste Traum, 1 beginnt mit neuem Ansatz. Solche neuen Ansätze finden sich kaum innerhalb der alten Sagen selber, wo es vielmehr die Regel ist, die einzelnen Szenen möglichst eng zu verknüpfen 12 11 189 2114f. 275; sie sind aber nicht selten in den Sagenkränzen 421 4713. 29 und pflegen an Stellen zu stehn, wo ursprünglich eine andere Sage oder ein Stück einer anderen Sage begonnen hat; so hier. Wenn der Erzähler hier scheinbar den Faden der Josepherzählung fallen läßt, so geschieht das, um Spannung zu erregen; wir sollen fragen: welcher Weg wird

wie er am Nil stände <sup>2</sup> und sähe aus dem Nil sieben Kühe steigen, schön von Ansehen und fett am Fleisch; die weideten im Grase. <sup>3</sup> Dann sah er sieben andere Kühe nach ihnen aus dem Nil emporsteigen; die waren häßlich von Ansehen und mager am Fleisch; und sie traten neben die Kühe ans Ufer des Nils. <sup>4</sup> Aber die häßlichen und mageren Kühe fraßen die sieben schönen und fetten Kühe. Da erwachte Pharao.

<sup>5</sup>Und da er wieder einschlief, träumte ihn nochmals: er sähe sieben dicke und schöne Ähren an einem Halme wachsen. <sup>6</sup>Dann sah er wieder sieben magere und vom Ostwind versengte Ähren nach ihnen aufgehn. <sup>7</sup>Aber die mageren Ähren verschlangen die sieben dicken und vollen Ahren. Da erwachte Pharao und sieh, es war ein Traum.

<sup>8</sup> Am anderen Morgen war er erregt im Gemüt; da sandte er hin und ließ alle Wahrsager rufen und alle Weisen von Ägypten, denen erzählte Pharao

von Pharaos Träumen zu Joseph führen? - Daß zwei Jahre (zur Kstr. 2914) hingeben, in denen nichts geschieht, ist ein retardierendes Motiv, wie es die »ausgeführteren« Erzählungen lieben. — Das mehrmalige תַּבְּי וּff. malt die Überraschung. — אַ wird meist für ägyptisches Lehnwort gehalten; äg. aur, Heyes, Bibel u. Äg. 202. — 2 Daß Kühe aus dem Wasser emporsteigen, ebenso daß Kühe einander fressen 4, sind phantastische Züge, wie sie im Traum natürlich sind 4010f. Das erstere wird im folgenden nicht gedeutet; die Kuh, aus dem Nil, dem Spender der Fruchtbarkeit, hervorkommend, ein Symbol des fetten Jahres, wird eine spezifisch ägyptische Vorstellung sein, Heyes 214ff. Kuh und Ackerertrag hängen zusammen, da man mit Rindern pflügt und drischt. Eine Siebenzahl von heiligen Kühen wird in Ägypten mehrfach genannt, Heyes 214. 216. Die ganze Erzählung vom Traum Pharaos und von seiner Deutung wäre als ursprünglich ägyptische Geschichte denkbar, die in Ägypten von einem ägyptischen Weisen erzählt und in Israel auf Joseph übertragen worden wäre. - Wir haben eine Variante zu dieser Erzählung Dan 2; der Erzähler von Dan 2 hat Gen 41 nachgeahmt, steht aber an Erzählungskunst tief darunter. - ans ägyptisches Lehnwort »Sumpfgras«. - 3 ript sf., HebrHss Sam היף, vgl. 19. 20. 27; vielleicht ist איף, wegen der Alliteration zu יכיה vorzuziehen (Ball, Kittel); anders 6. 7. 23. 24. - 4 Er wacht auf, vor Überraschung: ein merkwürdiger Traum!

5—7 Der zweite Traum ist etwas kürzer erzählt, weil das erste Interesse schon verbraucht ist. Dieser Traum ist dem ersten möglichst gleich gebildet, weil er dasselbe bedeuten soll: daher wiederholt sich z.B. nicht nur אַבּרְיבָּי, s. 6 (was für die Deutung notwendig ist), sondern auch אַבְּיבָּי ב. 5 u. a. — 6 Der בְּיבִּי (zur Kstr. § 1161), »Ostwind«, ist in Palästina wie in Ägypten gefürchtet; hier ist es genauer der Südostwind, Erman 23, Heyes 218. — 7 Hübsch ist »siehe es war ein Traum«; so lebhaft hat er geträumt, daß es ihm als Wirklichkeit erschienen ist. — Von den beiden Träumen, die einander so ähnlich sind, muß einer die Priorität haben; das wird der erste sein; denn daß Kühe sich fressen, läßt sich wenigstens vorstellen, aber nicht, daß Ähren einander verschlingen. —

8-32 Die Deutung. 8-13 Die Szene, bevor Joseph auftritt. Diese Szene hat den Zweck, wieder auf das Hauptthema hinzuführen; zugleich soll Joseph in spannender Weise eingeführt werden: was den Zauberern nicht gelungen ist, wird Joseph das vermögen? — 8 Daß Pharao unruhig ist, findet der Erzähler natürlich 407; denn sicherlich hat der Traum etwas zu bedeuten. In solcher Lage wendet man sich in der Antike an »weise Männer«. Der Erzähler weiß, daß es deren in Ägypten viele gibt. — Daß Pharao alle Weise beruft (was in Wirklichkeit nicht so leicht und rasch ginge) ist Märchenstil vgl. zu 37ff., vgl. z. B. Baethgen, Sindban oder die sieben weisen Meister 33.

seinen Traum; aber da war keiner, der 'ihn' dem Pharao deuten konnte. <sup>9</sup>Da sprach der oberste Mundschenk 'zu' Pharao: ich muß heute an meine Sünden erinnern: <sup>10</sup>als Pharao über seine Knechte zornig ward, und 'sie' 'in Gewahrsan' legte im Hause des obersten Schlachters, mich samt dem obersten Bäcker, <sup>11</sup>hatten wir in derselben Nacht einen Traum, er und ich; jeder hatte einen Traum von besonderer Bedeutung. <sup>12</sup>Nun war dort bei uns ein hebräischer Jüngling, ein Knecht des obersten Schlächters; dem erzählten wir sie. Er aber deutete uns unsere Träume, jedem den seinigen anders. <sup>13</sup>Und ganz, wie er sie uns gedeutet hat, so ist es geschehen: mich hat man wieder in mein Amt eingesetzt, und ihn hat man gehängt.

14 Da sandte Pharao hin und ließ Joseph rufen. Man holte ihn eilends aus dem Loch. Er mußte sich scheren lassen und andere Kleider anziehen, und trat so vor Pharao. 15 Da sprach Pharao zu Joseph: ich habe einen Traum gehabt, und niemand ist, der ihn deuten kann. Ich habe aber von dir sagen hören: du brauchest einen Traum nur zu hören, so könnest du ihn deuten. 16 Aber Joseph erwiderte Pharao: ich vermag nichts; Gott ist es, der wird Pharao eine gute Antwort geben!

Hier müssen es alle sein, damit sich nachher Josephs Kunst um so deutlicher zeige. Die Erzählung verherrlicht also Joseph, der die ägyptischen Zauberer überbietet, wie Moses in der Ex.-Geschichte, und wie Daniel die babylonischen. — Die Weisen und Zauberer spielten in Ägypten eine große Rolle und waren gewiß auch im Ausland hochberühmt, Heyes 219 ff. — Die Etymologie und genaue Bedeutung von שַּבְּישׁ ist unbekannt; wie uns denn das Zauberwesen der Antike (das immer Geheimwesen gewesen ist) meistens sehr dunkel ist. — שֵׁבְּישׁ und שֵּבְּישׁ sind neben einander unerträglich; LXX Dillmann, Ball, Kittel יוֹ הֹי vgl. 15; Kautzsch³ liest יוֹ בְּישׁ sind neben einander unerträglich; LXX Dillmann, Ball, kittel יוֹ הֹי vgl. 15; Kautzsch³ liest יוֹ בְּישׁ בַּישׁ HebrHss Sam LXX Dillmann, Kittel u. a. — 9b Eine hofmännische Entschuldigung. — 10 שֵׁבְּישׁ vgl. 40 s. Für בַּישִׁ hat Sam בַּיִשׁ, Dillmann, Kittel u. a. — 11 בּישׁ בַּישׁ zur Kstr. § 139c. 14 Joseph wird berufen. — Die Ägypter hielten sehr viel auf Reinlichkeit:

die Vornehmen kleideten sich in zarte, weiße Gewänder und trugen das Kopfhaar kurz geschoren sowie den Bart rasiert; das gewöhnliche Volk kann diesen Luxus natürlich nicht pflegen, Heyes 222 ff. Daß Joseph sich frisieren läßt, ist also spezifisch ägyptisch. Daß er nicht in Werkeltagskleidern vor den König trit, ist überall, aber besonders bei den reinlichen Ägyptern selbstverständlich, Heyes 225. - און vgl. zu 3814; Änderung in Nif (Kittel, Kautzsch3) ist, da dies nicht vorkommt, untunlich. - 15. 16 Das erste einleitende Gespräch. 15 Natürlich beginnt der König das Gespräch. -der Hebräer betont hier (wie auch sonst oft) die Person, wo wir das Verbum betonen würden. - Pharao glaubt, wie seine Beamten 408, Traumdeutung sei eine Kunst, die bestimmte Menschen haben; 16 Joseph aber lehnt bescheiden den Ruhm solcher Kunst ab und leitet alles von Gott her; dies ist auch die Meinung des Erzählers: Joseph ist kein Traumdeuter von Beruf, sondern ein Inspirierter, ein »Dämonischer« 38. -מישמית הכוס: das also ist selbstverständlich notwendig, daß man dem Deuter den Traum vorher mitteile; anders Dan 2, wo der König von den Weisen verlangt, daß sie auch ohne Mitteilung seine Träume kennen: eine sehr unpsychologische Vergröberung durch einen schlechten Erzähler. Ehrlich: »du verstehst es, einen Traum zu deuten«. - בּלְעָבַרּ 1424; andere Fassungen des Satzes bei Ball. - »Gott wird Gutes offenbaren«: Joseph vergißt nicht die schuldige Ehrerbietung vor Pharao. - היים Term. von der Antwort des Orakels.

17 Nun sprach Pharao zu Joseph: im Traume war's mir, ich stände am Ufer des Nil 18 und sähe aus dem Nil sieben Kühe steigen, fett am Fleisch und von schöner Gestalt; die weideten im Grase. 19 Dann sah ich sieben andere Kühe nach ihnen emporsteigen, die waren dürr, überaus häßlich von Gestalt und mager am Fleisch: ich habe in ganz Agypten nicht so häßliche gesehen. 20 Aber die dürren und häßlichen Kühe fraßen die sieben ersten fetten Kühe; 21 und als sie die hineingefressen hatten, merkte man ihnen nichts an: sie blieben so häßlich wie zuvor. Da wachte ich auf. — 22 Dann sah ich im Traume sieben Ähren an einem Halme wachsen, volle und schöne; 23 und ich sah sieben trockene, magere und vom Ostwind versengte Ähren nach ihnen aufgehn. 24 Aber die mageren Ähren verschlangen die sieben schönen Ähren. — Das sagte ich schon den Wahrsagern; aber niemand ist, der es mir erkläre.

25 Da sprach Joseph zu Pharao: was Pharao geträumt hat, bedeutet dasselbe: Gott hat Pharao kundyetan, was er in Bälde tun will. 26 Die sieben schönen Kühe sind sieben Jahre; und die sieben schönen Ähren sind sieben Jahre. Es ist ein und derselbe Traum. 27 Die sieben mageren und häßlichen Kühe, die nach ihnen emporstiegen, sind sieben Jahre; und die sieben leeren, vom Ostwind versengten Ähren werden sieben Hungerjahre sein. 28 Das meinte ich, als ich Pharao sagte: Gott hat Pharao gezeigt, was er in Bälde tun will. 29 Es kommen jetzt sieben Jahre, da wird reiche Fülle sein in ganz Ägyptenland. 30 Danach kommen sieben Hungerjahre auf, daß man alle Fülle in Ägyptenland vergessen wird; da verzehrt der Hunger die Erde, 31 so daß man von der Fülle auf Erden nichts mehr merken wird, wegen des Hungers, der hernach kommt; denn er wird sehr schwer sein. 32 Daß aber der Traum zweimal zu Pharao kam, bedeutet, daß Gott solches fest beschlossen hat, und daß Gott es eilends tun

17—24 Eine sehr weitläuftige Wiederholung der Tränme. Diese Weitläuftigkeit, charakteristisch für den Stil der Josephgeschichten, ist hier begründet durch die besondere Wichtigkeit der Sache, auf der alles Folgende beruht. — 21 בְּיִבְּיִרְּיִ ist Sing. § 93ss. — 23 HebrHss Sam LXX Peš בּיִּבְּיִרְיִ, ebenso 27, Ball, Kittel. — HebrHss Sam Targ-Onk

<sup>25-32</sup> Josephs Traumdeutung. Joseph erkennt sofort, daß die Träume auf die Zukunft weisen, und daß sie dasselbe bedeuten: die heiden so ähnlichen Träume von Kap. 40 hatte er ganz entgegengesetzt erklärt, diese beiden aber erklärt er als gleichbedeutend; beides wird durch die Erfüllung als richtig bewiesen; das ist - so denkt der Erzähler — die wahre Kunst, Träume zu deuten! — 26 הַּבָּה, LXX Sam הַּבָּה vgl. צֹז, Ball, Kittel, vgl. aber auch § 126x. — Zeiträume von sieben Tagen, Jahren u. s. w. sind überall sehr häufig vgl. v. Andrian, Mitteil. d. Anthropol. Ges. in Wien XXXI 225 ff.; sieben Jahre im A.T. I Reg 638 II 114 vgl. auch die Jahrwochen des Daniel 924 und das Sabbathjahr Ex 2310f. Dtn 151ff., Meinhold, Sabbat 22f. In der ptolemäischen Zeit erzählten die Hnumpriester von Elephantine von einer siebenjährigen Hungersnot unter König Zoser (2800), die auf Rat eines ägyptischen Weisen glücklich beendet worden sei, Heyes 280 ff., Ranke bei Greßmann, Altorient. Texte u. Bilder I 233. Ovid spricht von einer neunjährigen ägyptischen Hungersnot, ars amat. I 647 f. — 27 הַבְּקִית, Gegensatz zu הַּבְּלָּאוֹת 7. 22. wenn nicht mit Sam Pes, Dillmann zweifelnd, Ball, Kittel אינים zu lesen ist. --28 weist auf 25b zurück. - 30 אַ רַבְּמֵּה § 112t. - Daß der frühere Überfluß »vergessen«, »nicht mehr bemerkt, gespürt« wird לארירָבָר 31, ist keine müßige Ausmalung, sondern die Deutung des Zuges פני מורע 21. Auch der Ausdruck פני ויכי 30 verzehrt« ist mit Willen gewählt, eine Deutung des Verschlingens 20. 24.

wird. — <sup>33</sup>Nun aber sehe Pharao nach einem verständigen und weisen Manne, den er über Agyptenland setze; <sup>34</sup>Pharao tue dazu und bestelle Amtleute im Lande, der soll von Ägyptenland den Fünften nehmen in den sieben Jahren der Fülle; <sup>35</sup>die sollen alles Getreide jener guten Jahre, die kommen werden, einsammeln und das Korn unter Pharaos Obhut aufspeichern 'und' das Getreide in die Städte 'tun' und dort verwahren. <sup>36</sup>Dann soll das Getreide dem Lande als Vorrat dienen für die sieben Hungerjahre, die über Ägyptenland kommen werden, daß nicht das Land vor Hunger verderbe.

<sup>37</sup>Die Rede gefiel Pharao und allen seinen Knechten wohl. <sup>38</sup>Und Pharao sprach zu seinen Knechten: wie könnten wir einen Mann finden, in dem der Geist Gottes sei, wie in ihm? <sup>39</sup>Da sprach Pharao zu Joseph: nachdem dir Gott solches alles kundgetan hat, ist niemand so verständig und weise wie du.

33-36 So schlägt Joseph eine weise Maßnahme vor, das drohende Unheil abzuwenden, zu deren Ausführung er dann selber berufen wird: ein leichter Übergang von der Traumdeutung zu seiner Erhebung; ein solches vermittelndes Zwischenstück fehlt, sehr zum Schaden der Erzählung, in Dan 2. - 33 במא § 75p. - 34 בעשור zum Sinne I Reg 832. - Der Fünfte ist hier eine einmalige, durch Joseph vorgeschlagene Maßregel E; nach 4724 J dagegen eine durch Joseph ein für allemal eingeführte, ständige Einrichtung. Eine ägyptische Institution wird im Hintergrunde stehen; von den beiden Varianten ist die des J realistischer, die des E poetischer: auch sonst pflegt die poetische Anschauung der Sage dauernde Zustände als einmalige Begebenheiten aufzufassen. Dagegen ist die Variante des J 35 darin naiver, daß hier alles Getreide gesammelt werden soll; wovon sollen sich aber die Ägypter so lange nähren? - Staatskornspeicher waren eine Einrichtung der ägyptischen Kultur und »ein Wahrzeichen Altägyptens« (Heyes 279), das bei den Israeliten, deren Staatsleben viel weniger entwickelt war, gewiß hohes Erstaunen und Bewunderung vor der »Weisheit der Ägypter« erregte; gern erzählt die Sage von so großer Klugheit und berichtet mit Freuden, daß unser Joseph das die Ägypter gelehrt hat. Über ägyptische Kornspeicher vgl. Erman 576f.; über königliche Kornspeicher 129 f. 133. 142. 159, zum Unterhalt der Beamten, Soldaten und Leibeigenen 159; über Hungerjahre 567 und A. 1; über die Versorgung Armer und ägyptischer Vasallenstaaten mit Korn, Erman 140, Heyes 282 f. - Wenn die Quellenscheidung richtig ist, so ist mit Leander יַנְיִצִּלֹי (Singular) zu lesen und vor אָבֶל nach 48 (Ball, Kittel) einzusetzen; im andern Falle würde man vielleicht במונה streichen, Eerdmans 67, Ehrlich. — 36 אַבֶּץ »Land« im Gegensatz zu den Städten 35.

37—46 Josephs Erhebung. 38. 39 Joseph hat seinen Rat nicht ausdrücklich im Namen Gottes verkündet; Pharao aber, hoch erstaunt über die übermenschliche Weisheit, die aus Joseph spricht, erkennt, daß Gott es ist, der ihm dies offenbart haben müsse, daß »Gottes Geist« in ihm ist. Dies ist auch die Meinung des Erzählers: von sich aus hätte kein Mensch auf so wunderbar weisen Rat kommen können. — Der »Geist« ist die göttliche Kraft, die im Menschen wunderbare und gewaltige Dinge bewirkt. Man stellt fest, daß Gottes Geist in einem Menschen ist, wenn man durch den gewaltigen und geheimnisvollen Eindruck betroffen ist, den gewisse Erscheinungen hervorrufen. Einem solchen gottbegnadeten Menschen tut man gut zu gehorchen und ihn, wenn man kann, zum eigenen Vorteil zu verwenden. So handelt hier Pharao; für die Erzähler also verständlich genug. In Wirklichkeit wird eine solche rasche Erhebung zum Ersten nach dem König in Ägypten nicht ganz so leicht geschehen sein; das ist aber ein sehr beliebtes Märchenmotiv. — Dagegen ist, daß kanaanäische Sklaven in Ägypten erste Stellungen bekommen können, Wirklichkeit; die Pharaonen des Neuen Reiches wählten ihre Minister (ähnlich wie die römischen Cäsaren) aus den Sklaven ihres

40 Du selber sollst über meinem Hause sein; deinen Worten soll mein ganzes Volk gehorchen, und nur um den Thron will ich höher sein als du. 41 Dann sprach Pharao zu Joseph: hiermit setze ich dich über ganz Ägyptenland. 42 Dabei tat Pharao seinen Ring vom Finger und steckte ihn Joseph an. Dann kleidete er ihn in Gewänder von Byssus und hängte ihm die goldene Kette um den Hals. 43 Und er ließ ihn auf den zweitbesten Wagen treten, den er hatte, und "Abrech" vor ihm her ausrufen: so setzte er ihn über ganz Ägyptenland. 44 Und Pharao sprach zu Joseph: ich bleibe Pharao, aber ohne deinen Willen soll niemand Hand oder Fuß regen in ganz Ägyptenland. 45 Und Pharao gab Joseph den Namen Saphnath-pa'ne'h; und Asnath, die Tochter des Poti-phera', des Priesters von On, gab er ihm zum Weibe. [So zog Joseph von dannen über

Hauses (vgl. zu 401), die oft aus Ausländern bestanden vgl. Erman 156f. 683f., Spiegelberg, Aufenthalt Israels in Ägypten 21. 25, Heyes, Bibel u. Äg. 126. Als Beispiel eines Ausländers, der zu den höchsten Stellungen emporsteigt, nehme man Janhamu, einen vornehmen Beamten unter Amenophis IV, der seinem Namen nach Semit war, vgl. oben S. 398. - Charakteristisch für die alte israelitische Religion ist, daß nicht etwa erzählt wird, Pharao habe sich durch Joseph zu Jahve bekehren lassen, wie Nebukadnezar in der verwandten Erzählung Dan 2; den Anspruch, daß auch die fremden Völker Jahve dienen sollen, kennen diese alten Erzähler noch nicht; sie wissen auch zu gut im Ausland Bescheid, um zu erkennen, daß dergl. nicht geschieht. - 40 Der Entschluß (Impf.), 41 die Die Übersetzung ses soll auf deinen Mund küssen« ist sprachlich möglich, aber sachlich undenkbar. Neuere übersetzen nach LXX ὑπαχούσεται ses soll deinem Befehle sich fügen« und lesen שלק ע משק oder סשקע עודי oder איים; alles schwierig. — אָניק zum Akk. § 118h. - ich gebe hiermit« § 106m. - Welche besonderen ägyptischen Ämter Joseph bekleidet habe, darf man die Märchenhaftes einmischende Sage nicht fragen (gegen Heyes 226 f.); was gesagt wird, wärde am ersten noch dem ägyptischen d \*at« = Vezier (Erman 106) entsprechen, Heyes 230f. — 42a Mit dem königlichen Siegel werden die Staatsurkunden gezeichnet; bei Amtsübertragungen wurde in Ägypten das Amtssiegel überreicht; der Vezier führt das königliche Siegel, Heyes 237f. Ähnliche Sitten werden vorausgesetzt Esth 310 82 I Mak 615. Über ägyptische Siegelringe vgl. Erman 313, Heyes 235 ff. und oben S. 416. — 42b. 43 Diese Investitur ist spezifisch ägyptisch: die Prachtgewänder aus zw. (zw. feines Linnen, ist ein ägyptisches Gewebe und wird aus Ägypten auch ausgeführt Ez 277; das Wort ägyptisches Fremdwort šes; auch die Überreichung von Gewänderr als Auszeichnung ist im Ägyptischen bezeugt, Erman 317, Heyes 242), der goldene Haleschmuck (als Geschenk des Königs vgl. Erman 159. 174 ff. 317, Heyes 248 ff.; hier scheint es des Königs eigene Halskette zu sein; eine selche Goldkette beim König vgl. Erman 114 Abbildung), der Prunkwagen (in Form der »Troika« vorzustellen, mit Emblemen ausgestattet; über ägyptische Luxuswagen Erman 650 f., Heyes 252f.) sowie der vorauseilende Rufer (diese Sitte noch jetzt im Orient, in Ägypten seit alter Zeit, Heyes 253 f.; vgl. außerdem Esth 69. 11). Alles dies erzählt die Sage mit großem Interesse für die Fremde und besonders mit kindlicher Freude über die hohen Ehren, zu denen unser Joseph emporsteigt. — ਜ਼ਰੂਤ Bedeutung seit alters umstritten; Literatur bei Spiegelberg, Ägyptologische Randglossen zum A.T. 14ff. und Heyes 254ff., nach Spiegelberg = äg. 'brek »dein Herz zu dir« = »paß auf«. - jing) zur Kstr. § 113z. - 45a Daß der kanaanäische Sklave, wenn er in Ägypten zu Ehren gekommen ist, einen vornehmen ägyptischen Namen annimmt, ist natürlich vgl. Erman 157. 683. — אַנְבֶּי wahrscheinlich = ägyptisch de-pnute-ef-ônch »es spricht der Gott: er lebt« nach Steindorff, Zeitschr. f. äg. Spr. XXVII 41f. XXX 50ff.; ähnliche Namen

Ägyptenland hin.] <sup>46</sup>Dreißig Jahre war Joseph alt, als er vor Pharao, den König von Ügypten, trat. So zog Joseph von Pharao fort und fuhr durch ganz

Agyptenland.

<sup>47</sup> Und das Land trug in den sieben Jahren der Fülle im Überfluß.

<sup>48</sup> Und er sammelte alles Getreide der sieben Jahre ein, wo 'die Fülle' in Ägyptenland 'war', und brachte das Getreide in die Städte: in jede Stadt brachte er das Getreide, das auf den Feldern rings um sie her geerntet war. <sup>49</sup> Und Joseph speicherte das Korn auf, über die Maßen viel, wie Sand am Meere, bis er aufhörte, es zu zählen, denn es war nicht mehr zu zühlen.

50 Joseph wurden zwei Söhne geboren, noch ehe das Hungerjahr kam, schie Asnath, Tochter des Poti-phera', des Priesters von On, ihm gebars. 51 Joseph nannte den erstgeborenen Manasse: denn Gott hat mich vergessen lassen all mein Unglück und meines Vaters ganzes Haus. 52 Den zweiten aber nannte er Ephraim: denn Gott hat mir 'Herrlichkeit gegeben im Lande meines Elends.

kommen vom 9. Jahrh. an häufiger vor, sind aber erst im 7. Jahrh. ganz geläufig; Literatur bei Heyes 258 ff. - race = ägyptisch ns-nt »der Göttin Neit zugehörig« oder nach Spiegelberg, Ägyptologische Randglossen zum AT. 18f. nach LXX 'Aσενεθ, 'Ασεννεθ = ws-n-nt »sie gehört der Neit«; Literatur bei Heyes 261 ff. - jin Heliopolis, ägyptisch Anu, mit berühmtem Sonnentempel, nördl. von Memphis, Hauptsitz der religiösen Literatur, so des Totenbuches, Heyes 265 ff.; der Hohepriester von On ist einer der vornehmsten Priester im (Neuen) Reiche; die Priester spielen damals im Staatsleben eine sehr bedeutende Rolle vgl. Erman 154f., Heyes 270ff. Joseph heiratet also in eine der vornehmsten Familien des Landes. — Man bemerke, daß die Sagen weder von einem Religionswechsel des Joseph berichten, noch ausdrücklich behaupten, er sei dem Glauben seiner Väter treu geblieben; in Wirklichkeit war es selbstverständlich, daß ein hoher Beamter fremdländischer Herkunft wenigstens öffentlich die ägyptischen Götter ehrte. Doch ist zu beachten, daß Josephs neuer ägyptischer Name keinen Gottesnamen enthält; dies ist nach Professor Ed. Meyers mündlicher Mitteilung Absicht des Erzählers. -Baentsch, Monotheismus 49 f. sieht in der Ehe Josephs mit der Priestertochter von On ein Bewußtsein davon lebendig, daß die »Väter« mit den religiösen Gedanken, wie sie an jenem Heiligtum lebendig waren - d. h. nach Baentsch 82 dem Monotheismus -, bekannt gewesen seien; aber dieser Zug soll hier offenkundig nur die hohen Ehren zeigen, zu denen Joseph gelangt, und nichts weist darauf hin, daß er mit der Priesterschaft von On gewisse religiöse Bestrebungen geteilt habe. - An der Ehe mit der Heidin nimmt der Erzähler keinen Anstoß. — 45 b sprachlich schwierig, vielleicht ist der Satz nichts als eine Variante zu 46b, Dillmann; andere konjizieren. - 46b Die feierliche Ausfahrt, in der er sich dem Lande als sein neuer Herr vorstellt: Inspektionsreisen sind ägyptische Sitte, Heyes 272f., Ermaan 106.

47—49 Die guten Jahre. 48 Sam LXX הַשָּׁרֶה הַיָּה הָיָה Dillmann, Ball u. a. — 49 »Bis er aufhörte, es zu zählen«: märchenhaft.

50—52 Josephs Söhne. Das Stück ist hier eingesetzt, weil im folgenden etwas über die Söhne erzählt werden soll 48 sff. — 51 Die seltene Form (Pi, sonst Hi) und Aussprache (Pi) (§ 52m) ist gewählt wegen des Gleichklangs mit Monašše. — Daß Joseph seines Vaters Haus ganz vergessen hat, befremdet uns vielleicht, scheint aber dem Antiken ganz natürlich. — Demnach würde der Erzähler, wenn man ihn fragen würde, warum Joseph die langen Jahre hindurch nicht einmal Boten an seinen Vater geschickt hätte? antworten: er hatte seines Vaters Haus vergessen. Ähnliches oft in chinesischen Dramen als »unumgängliche Voraussetzung für die effektvollen Überraschungen der späteren Akte«, Gottschall, Theater u. Drama der Chinesen 206. — 52 per ver hat mich

<sup>53</sup>Als nun die sieben Jahre der Fülle in Ägyptenland um waren, <sup>54</sup>da fingen die sieben Hungerjahre an zu kommen, ganz wie Joseph gesagt hatte. Dann war Hunger in allen Ländern, aber in ganz Ägyptenland war Brot. <sup>55</sup>Als nun ganz Ägyptenland Hunger litt, schrie das Volk zu Pharao um Brot. Aber Pharao sprach zu allen Ägyptern: gehet zu Joseph; was der euch sagt, das tut. <sup>56</sup>[Der Hunger aber herrschte in der ganzen Welt.] Da öffnete Joseph alle Speicher' und verkaufte den Ägyptern Getreide. Der Hunger aber ward immer drückender in Ägyptenland. <sup>57</sup>Und alle Welt kam zu Joseph nach Ägypten, um Getreide zu kaufen; denn der Hunger war drückend in aller Welt.

# Begegnungen der Brüder mit Joseph.

Die Erzählungen von Josephs Begegnung mit seinen Brüdern sind der zweite Teil der Geschichte von den Erlebnissen Josephs mit seinen Brüdern. Die Brüder werden durch den Hunger nach Ägypten getrieben; hier aber sind sie in Josephs Macht, denn er ist Herr von Ägypten. So hat sich - dies ist der ästhetische Reiz der folgenden Szene - die Lage vollständig verändert: vorher war er in ibrer Gewalt, jetzt sind sie in seiner. Und auch dadurch ist er ihnen überlegen, daß er sie erkennt, sie ihn aber nicht. Die Sage erzählt nun, wie Joseph diese Situation gründlich ausnutzt: er bestraft und peinigt sie tüchtig; sie kommen aus einer Angst und Not in die andere, wie sie es um ihn verdient haben: darin spricht sich das Gerechtigkeitsgefühl der Erzähler aus. Nachdem er sie aber genug bestraft hat, erbarmt er sich ihrer und tut ihnen Gutes: so verherrlicht die Sage Josephs Edelmut. - Ähnliche Situationen kennt das chinesische Drama, besonders das Drama »Su-thsin«, wo »Su-thsin, der mit Lumpen bedeckte, vor Kälte klappernde Philosoph, den der eigene Vater aus dem Hause jagt, der eigene Stiefbruder mit Demütigungen überhäuft, plötzlich mit gestickten Gewändern, das goldene Petschaft am Gürtel, in die Heimat zurückkehrt, wie Doseph in Ägypten, die an ihm gefrevelt, vor sich geneigt im Staube sieht und nach strenger Rüge ihnen verzeiht«, Gottschall, Theater u. Drama der Chinesen 54. »Die Rührung, welche durch das unerwartete Elend der Glücklichen, die Überraschung, welche

durch das plötzliche Glück der Unglücklichen hervorgerusen wird, sind stets erzielte Wirkungen (54). Vgl. auch S. 105, wonach der Vertriebene plötzlich als hoher Staatswürdenträger wiedererscheint; »Vater und Mutter, Frau und Schwägerin, ja selbst sein Stiefbruder kommen, sich vor ihm zu beugen«. »Er weigert sich anfangs, seine Verwandten zu empfangen«, »läßt sich aber erbitten und verzeiht ihnen zuletzt«. »Jene Verwandten haben die Familienpflichten verletzt; der Held kann das gestörte sittliche Gleichgewicht nur durch großmütige Vergebung wiederherstellen«.

Die beiden Begegnungen Josephs und seiner Brüder sind einander sehr ähnlich; es ist nicht nur die selbe Situation, sondern auch derselbe Grundriß der Erzählungen: auch Einzelheiten stimmen überein: beide Male versteht es Joseph, sich in den Geruch der Zauberei zu bringen 4225ff. 4333 445. 15; beide Male bedient er sich, um sie zu ängstigen. des Mittels, ihnen Wertgegenstände im Kornsack zu verstecken 4225ff. 441ff.; das erste Mal behält er Simeon zurück, das zweite Mal will er Benjamın behalten. Hieraus ist zu schließen, daß eine ältere Form der Sage nur eine Begegnung gekannt hat, die ja auch für den Verlauf der Geschichte vollständig genügt hat: die Brüder kommen nach Ägypten, Joseph erkennt sie und quält sie gehörig: er behandelt sie als Kundschafter oder Diebe, wirft sie ins Gefängnis u. s. w.; schließlich entdeckt er sich ihnen und läßt seinen Vater durch sie nach Ägypten holen. Diese eine Begegnung ist nach späterem Stilgefühl in zwei Szenen auseinandergezogen worden; die beiden Szenen sind so von einander unterschieden, daß Benjamin das erste Mal nicht zugegen ist, aber das zweite Mal auf Josephs ausdrücklichen Befehl mitgenommen wird und dann die Hauptrolle spielt; die Wende des Ganzen, die Entdeckung, kann natürlich erst am Schluß der zweiten Szene erfolgen. - Diese Zerdehnung der Geschichte ist - nach unseren Begriffen - vielleicht kaum zum Vorteil des ästhetischen Eindrucks geschehen, Unter anderem hat die Wiederholung des Motivs vom versteckten Geld den Übelstand mit sich gebracht, daß dies Motiv das erste Mal nicht ausgenutzt werden kann: die Brüder fürchten, dieses Geldes wegen als Diebe behandelt zu werden 4312. 18-22, aber man beruhigt sie; es geschieht ihnen darum kein Leides 4323. Das ist an sich sehr wunderlich, erklärt sich aber daraus, daß derselbe Erzähler die Sache noch einmal erzählen und dieses Mal Ernst machen wollte 441ff. - Diese Zerdehnung des Stoffes findet sich bei J ebenso wie bei E, ist also in einer Phase der Tradition geschehen, die vor beiden Werken liegt.

#### Die erste Begegnung der Brüder mit Joseph ohne Benjamin 42 EJ.

Quellenscheidung. Das Kap. stammt im wesentlichen aus E. Für E beweisen: die Erinnerung an die Träume Josephs 9 vgl. 37 sff. (E), die Stellung Rubens unter den Brüdern 22. 37 (24) und die Auspielung 22 an sein Auftreten für Joseph 37 22. 29f. (E); die Namen אלהים 28b und Jagob 1 bis. 4. 29. 36; die Ausdrücke קישמר 17. 19, ים 3. 25, Dies zeigt seiner die zweimalige Erzählung, wie das Geld im Sack gefunden wird: 1) schon auf der Reise 27f., 2) erst nach der Ankunft bei Jagob 35; auch das zweite Mal wird diese Auffindung als etwas Neues und Überraschendes erzählt. Auch die Ausdrücke wechseln: אַבְּהַל 27f. J, sonst heißt es im Kap. אָבָי 3. 25 E und אָבָל 7. 10 J. — Im einzelnen gehören zu J: 2 (mit neuem Anfang שִׁיבֹּיאמֶר wie 1b; 2a || 1a; »daß wir leben und nicht sterben« wie 438 47 יו J) 4b (אָבא אָביף, 38 44 פּי J) 5 («Israel«; »unter den Kommenden« bezieht sich auf 4157 J; »ihr seid gekommen, zu sehen, wo das Land offen ist«, 7 || »er erkannte sie, sie ihn nicht« s; 为x J; dagegen gehört der Satz »er ließ sie hart an« wegen 30 zu E) 9bβ (\*ihr seid gekommen, zu sehen, wo das Land offen ist« | »ihr seid Kundschafter« 9bα; letzteres wegen 30. 31. 34 zu E) 10 (Antwort auf die Beschuldigung von  $9b\beta$ ) 11a (|| 13a = 32 E) 12 (nochmals dieselbe Beschuldigung wie  $9b\beta$ ; nach E handelt es sich hier um die Frage, wer die Brüder sind, dagegen nach J, zu welchem Zweck sie gekommen sind; diese Scheidung wird bestätigt durch אכל 10)

# 66. Die erste Begegnung der Brüder mit Joseph in Ägypten 42 EJ.

¹Als aber Jaqob sah, daß in Ägypten Getreide feil war, sprach Jaqob zu seinen Söhnen: was seht ihr euch lange an? ²Er sprach: ich höre doch, daß in Ägypten Getreide feil ist. Ziehet hinab und holt uns von dort Getreide, daß wir zu leben haben und nicht sterben. ³So zogen Josephs Brüder hinab, zehn Mann hoch, um Korn in Ägypten zu kaufen; ⁴aber den Benjamin, Josephs Bruder, ließ Jaqob, nicht mit seinen Brüdern ziehen; denn er sprach: es möchte ihm ein Unfall begegnen.

<sup>5</sup>So kamen die Söhne Israels, Getreide zu kaufen, mitten unter den anderen Leuten; denn der Hunger herrschte im Lande Kanaan. <sup>6</sup>Joseph aber [welcher der Machthaber im Lande war] war es, der allem Volk im Lande Getreide verkaufte. Als nun Josephs Brüder kamen, fielen sie vor ihm nieder, mit dem Antlitz zur Erde. <sup>7</sup>Sobald aber Joseph seine Brüder sah, erkannte er sie; aber er stellte sich fremd gegen sie; er ließ sie hart an und sprach zu ihnen: von

<sup>27 (</sup>wo יְּבְּשָׁרָהְאָ auf Änderung des Red. beruhen muß) 28 (bis אָלָה) 38 (יְיֹבֶּא אָרָבָּ, wieder-ursprünglich bei E nach 9a (Dillmann), und 28by (von אָמֹלָי an) nach 35 (Kautzsch-Socin) gestanden. — Procksch rechnet 1a. 2a. bα. 7a. bβ. 9a. 7bα. 9bβ. 10a. 11a. bα. 12. 15a. 16a. bα. 17. 18. 19. 21-24. 25aβ. γ. 29. 30a. 31a. 33. 34aγ. b. 35. 28bβ. 36. 37 zu E; aber diese Zuweisung ist in dem, worin sie sich von dem Vorgetragenen unterscheidet, wenig glücklich. Vor allem ist die Scheidung von 29-37 mißlich; auf den Verdacht, daß sie Kundschafter seien 30b. 31b. 34a8, antwortet die Versicherung, daß sie harmlose Leute seien 30a. 33. 34ay; beides gehört also zusammen; ferner wird die Forderung, Benjamin vorzuführen 34aα, in 36f. vorausgesetzt. Demnach ist der ganze Abschnitt 29-37 einheitlich und stammt ganz aus E. Zu E gehört also der Ausdruck τής 30. 32. 34, also auch die Sätze 9bα. 11b. 14. 16bβ. Ferner wird die Frage 7 mit der Beschuldigung 9. 12 und der Entschuldigung 10 und der Erzählung 5 durch das Wort xia (meist mit 5 c. inf.) zusammengehalten; ebenso wie 7b und 10b durch לְשׁבֶּר-אֹבֶל, und 13. 32. 36 durch אַרְאָבָן; das Gedenken an die Träume 9a hat das Niederfallen zur notwendigen Voraussetzung, u. s. w. - Eerdmans 67ff. hält auch 42 für einheitlich und nur 27f. für Redaktorenarbeit.

<sup>1—4</sup> Reise der Brüder nach Ägypten. 1 beginnt mit neuem Ansatz vgl. zu 411. — בְּשָׁלֵ das Getreide, sofern es feil gehalten wird, Dillmann. — Jaqobs Worte »was schaut ihr euch an« (und wartet so lange)?, ein energischer Anfang. — בְּשִׁרְבֶּיּה, Ehrlich; Kittel nach LXX VetLat vielleicht אַבְּיִּהְּ »wartet ihr«? — 2 אַבְּיִהְ im Finalsatz § 109g. — 3 »Zehn Mann hoch ziehen die Brüder Josephs nach dem Niltalland, so viele, um desto mehr zu bekommen und desto mehr fortbringen zu können« (Franz Delitzsch). — 4 Jaqob läßt Benjamin aus besonderer Fürsorge nicht mitziehen, weil der Weg so gefährlich ist: er liebt ihn als den einzigen, ihm übergebliebenen Sohn der geliebten Rahel und als seinen jüngsten Sohn mehr als alle die anderen Söhne 442off.; diese Vorliebe des Vaters für den einen (die den antiken Erzählern ganz natürlich erscheint vgl. zu 3016 332) ist die Voraussetzung alles Folgenden.

wannen kommt ihr? sie sprachen: aus dem Lande Kanaan, Speise zu kaufen. \*Da erkannte sie Joseph; sie aber erkannten ihn nicht. Da mußte Joseph der Träume gedenken, die er von ihnen geträumt hatte. Und er sprach zu ihnen: ihr seid Kundschafter; ihr seid gekommen, zu sehen, wo das Land offen ist. 10 Sie sprachen: nein, Herr; vielmehr sind deine Knechte gekommen, Speise zu kaufen. 11 Wir sind alle eines Mannes Söhne; wir sind harmlose Leute; deine Knechte sind keine Kundschafter. 12 Aber er sprach zu ihnen: nichts da; ihr seid gekommen, zu sehen, wo das Land offen ist; 13/sie sprachen: ] deiner Knechte sind ihrer zwölf; wir sind Brüder, Söhne eines Mannes im Lande Kanaan; der Jüngste ist noch bei unserm Vater, und einer ist nicht mehr. 14 Aber Joseph sprach zu ihnen: es ist 'so', wie ich euch gesagt habe: ihr seid Kundschafter. 15 Daran will ich euch prüfen; so wahr Pharao lebt, ihr sollt nicht von hinnen

Brüder ihn nicht erkennen, ist natürlich genug: inzwischen ist Joseph aus einem Knaben ein Mann geworden; dazu führt er jetzt einen echt-ägyptischen Namen und steht in vornehmer fremder Tracht vor ihnen; nach E kommt hinzu, daß sie denken, er sei längst tot 22. - בפרם נפרום Gleichklang. - Eine ähnliche Szene, aber vielleicht in Nachahmung der biblischen Erzählung, bei Wenzig, Westslav. Märchenschatz 29f. - Warum behandelt Joseph hier und im folgenden seine Brüder so schlecht? Man hat gesagt, er wolle sie »prüfen« oder gar »bessern«; und er handele als Werkzeug der Vorsehung«, »unter dem Trieb einer höheren Notwendigkeit«, gegen sein eigenes natürliches Gefühl, so Dillmann: noch komplizierter und moderner Franz Delitzsch. Der antike Erzähler denkt viel einfacher: Joseph will seine Brüder strafen; dies ist - denkt die Antike - nicht niedere »Rachsucht«, denn sie haben ja die Strafe verdient. Aber ein Christ, der nach dem Gebot des Herrn das ihm angetane Unrecht ohne weiteres vergibt, ist Joseph auch nicht gerade; und christliche Gedanken soll man hier nicht eintragen. - mitte neutrisch § 122q. — 9 Einer der bedeutsamsteu Züge in der Erzählung: so haben sich also die Träume, welche die Brüder zu vereiteln bestrebt waren, doch erfüllt! - Der Verdacht, sie seien Kundschafter, erklärt sich aus den Verhältnissen der ägyptischen Grenze; Ägypten hatte die Habgier seiner Nachbarn, besonders im Osten, zu fürchten; die Grenze nach Osten war befestigt und wurde eifrig bewacht vgl. Erman 692. 708. - 10 § 163a; vielleicht ist indes das nach Sam LXX Peš zu streichen (Ball, Kautzsch3). — 11 ff. Der Verdacht, sie seien Kundschafter, scheint dadurch bestärkt zu werden, daß ihrer so viele sind (Voraussetzung ist, daß es damals wie jetzt selten und von vorneherein unwahrscheinlich ist, daß ein Mann zehn Söhne hat); darum versichern die Brüder, daß »sie alle« Söhne eines Mannes, Brüder sind 11a. 13a und sich nicht zu feindlichem Zweck zusammengefunden haben. Soweit stimmen beide Quellen überein. Die Fortsetzung bei E ist dann, daß sie, um diese Behauptung zu beweisen, ihre Familienverhältnisse genauer auseinandersetzen 13b; bei J war die hier ausgelassene, aber aus 433-7 4419-23 zu ergänzende Fortsetzung, daß Joseph selbst sie weiter über Vater und Bruder verhörte. Beide Rezensionen sind also einander sehr ähnlich gewesen. - 11 seltene Form 32d, Sam אנהער. - 13a Gegen die Akzente ist hinter בהנה abzusetzen (Dillmann, Holzinger, Kittel); andere streichen אַנַּיִתנּה (Olshausen). - 13b »Der eine (der noch fehlt) ist nicht mehr«. Der Ausdruck »ist nicht» ist mit Willen euphemistisch; sie können nicht sagen, was sie mit ihm getan haben. Wenn die Erzählung raffinierter wäre, so würde Joseph hier weiter nachgefragt haben. - 14 »Als hochgestellter Mann will aber Joseph gegen sie Recht behalten« (Dillmann). - Der Ausdruck wie 4128, wonach הַהְבֶּר einzusetzen ist, Ball, Sievers II 351 u. a. - 15 f. Weshalb verlangt er von ihnen, daß einer Benjamin herschaffe, und will sie gar so lange im Gefängnis halten? Zunächst will er sie (unter einem wahrscheinlichen Vorwand) strafen; ferner will er

ziehen, wenn euer jüngster Bruder nicht hierher kommt. <sup>16</sup>Sendet einen von euch hin, der euren Bruder hole; ihr aber bleibt so lange gebunden. So will ich eure Worte prüfen, ob ihr mit der Wahrheit umgeht oder nicht. Kundschafter seid ihr, — so wahr Pharao lebt! <sup>17</sup>Und er legte sie zusammen ins Gefängnis, drei Tage lang.

18 Am dritten Tage aber sprach Joseph zu ihnen: wollt ihr leben, so tut also; denn ich habe Gottesfurcht: 19 wenn ihr harmlose Leute seid, so laßt einen eurer Brüder in eurem Gefängnis gebuiden; ihr aber ziehet hin und nehmet Getreide mit, soviel eure Häuser nötig haben; 20 dann holt ihr euren jüngsten Bruder zu mir: daß eure Worte sich als wahr erweisen und ihr nicht zu sterben braucht. [So taten sie.] 21 Da sprachen sie untereinander: wahrlich, jetzt müssen wir es büßen, was wir an unserm Bruder getan haben: als wir die Not seiner Seele sahen, da er uns anflehte, und wir nicht auf ihn hörten. Deshalb ist jetzt diese Not über uns gekommen. 22 Ruben aber antwortete ihnen: habe ich euch nicht damals gesagt: versündiget euch nicht an dem Knaben! aber ihr wolltet nicht hören. Aber nun wird sein Blut gefordert. 23 Sie wußten aber nicht, daß Joseph sie verstand; denn er redete mit ihnen durch einen Dol-

<sup>18-24</sup> Das zweite Gespräch. An sich hätte der Stoff diese Zerteilung in zwei Gespräche nicht verlangt; aber der Erzähler wünscht sie, um mehr Raum zu füllen. Die beiden Gespräche sind so unterschieden, daß Joseph das erste Mal härter ist, das zweite Mal (nachdem er sich drei Tage besonnen hat) gelinder verfährt: nur einer der Brüder soll im Gefängnis bleiben. - 18 gör şör § 110 f. - »Ich fürchte die Gottheit«: Gott bestraft den vornehmen Mann, der den schutzlosen Fremden auf bloßen Verdacht hin als schuldig behandelt vgl. oben S. 413. Dieser Gedanke wird es auch, so denkt die Sage, in Wirklichkeit gewesen sein, der Joseph abhält, seine Brüder allzu scharf zu züchtigen. Man übersehe nicht, daß der Erzähler hier eine gewisse internationale religiöse Sittlichkeit voraussetzt: die Gottheit schützt - dies wissen auch die Fremden den Heimat- und Schutzlosen vgl. zu 203 399. -- 19 אַקִּיבֶּם אָקִיּ § 134d. -- 20 »Sterben« werden sie, wenn Joseph ihnen kein Getreide gibt. — בַּצָּשׁלּרֵבֶן scheint Variante zu sein zu בְּבֶּשׁ בְּּהֶשׁ בּּרָ נוֹעֵעֵי בְּּהָשׁ בּּרָ נוֹעֵעָי בּּרָ נוֹעָעָי בּרָ נוֹעָעָי בּרָ (Kautzsch-Socin, Ball u. a.). — 21—23 In der Angst ihres Herzens erkennen die Brüder in dieser Not (הַבֶּצ) die gerechte Vergeltung für die Not (הַבָּצ), in die sie einst ihren Bruder Joseph, ohne auf sein Flehen zu hören, gebracht haben; mit Willen wird derselbe Ausdruck TJE gebraucht: dasselbe, was sie einst getan haben, wird ihnen jetzt selber angetan: auch auf ihre Worte hört man jetzt nicht. Zu Grunde liegt der allgemeine Satz, daß der Sünder daran bestraft wird, worin er gesündigt hat. Es ist eine besondere Schönheit dieser Erzählung, daß die Brüder jetzt schon erkennen, weshalb ihnen dies geschieht, noch ehe sie den Zusammenhang ahnen. Sie sprechen damit einen Grundgedanken dieser Geschichte aus. - Die Schilderung von Josephs Angst findet sich in der Erzählung 37 nicht: sie wird hier »nachgeholt«. - Die Worte der Brüder enthalten eine nach antik-hebräischen Begriffen sehr komplizierte Seelenmalerei:

metscher. 24 Er aber wandte sich von ihnen ab und weinte. Dann kehrte er zu ihnen zurück und redete mit ihnen. Und er nahm Simeon aus ihrer Mitte und band ihn vor ihren Augen. 25 Dann tat Joseph Befehl, sdaß man ihre Säcke mit Getreide füllte] ihr Geld mußte man jedem in seinen Sack legen und ihnen Zehrung auf den Weg geben. So tat 'man' ihnen.

26 Sie aber luden ihr Getreide auf ihre Esel und zogen von dannen.

27 Als aber einer in der Herberge [seinen Sack] auftat und seinem Esel Futter geben wollte, da sah er sein Geld: das lag oben im Kornsack. 28 Da sprach er zu seinen Brüdern: mein Geld ist wieder da, hier in meinem Kornsack! Da entfiel ihnen das Herz und sie sahen sich erschrocken an; und sprachen: was hat uns da Gott getan!

sie erinnern sich, was sie gedacht haben, als Joseph in Angst war. - 22 Die Worte Rubens sind ein nicht wörtliches Zitat von 3722. - 23 Dieser Zug, daß Joseph ägyptisch spricht und mit den Brüdern durch »den« (üblichen) Dolmetscher redet, zeigt besonders eine sehr vorgeschrittene, beinahe raffiniert zu nennende Erzählungskunst; in den älteren naiveren Erzählungen wird die Verschiedenheit der Sprachen übersehen: alle auftretenden Helden sprechen ohne weiteres mit einander hebräisch, vgl. oben S. 397. - von zwei getrennten Parteien, nicht pring vgl. oben S. 304. - 24 Joseph weint; auch in der übrigen Josephgeschichte spielen Tränen eine große Rolle. - Er weint, weil er seiner eigenen Schmerzen gedenkt, und weil er Mitleid mit seinen Brüdern hat. Trotz dieser Rührung aber verzichtet er keineswegs auf seinen Plan, ja er bereitet den Brüdern einen neuen Schrecken vor 25; denn Strafe muß sein, und noch sind sie nicht genügend bestraft. Dieser Zug von Josephs Rührung, für den nächsten Zusammenhang hier nicht notwendig, ist an dieser Stelle mit künstlerischer Weisheit angebracht worden: wir sollen schon hier wissen, daß Joseph nicht nur zürnt, sondern auch für Mitleid empfänglich ist; so wird der spätere gänzliche Umschwung in Josephs Stimmung vorbereitet. Dies ganze Seelengemälde Josephs, in dem zwei Stimmungen mit einander kämpfen, ist das komplizierteste und vollendetste Charakterbild in der ganzen Genesis. - Joseph wählt einen der Brüder aus, den er gebunden in das Gefängnis wirft; der soll die Sünden aller büßen; er tut das zugleich, um durch ihn als Geisel die übrigen in der Hand zu behalten. Er bindet ihn »vor ihren Augen«; sie sollen sehen, daß es Ernst ist. Dieser eine ist Simeon, der älteste nach Ruben, dessen freundliche Gesinnung gegen sich er eben kennen gelernt hat. Wenn die Brüder nachdenken, so müssen sie über diese Fügung des Schicksals, daß gerade der älteste der Schuldigen jetzt bestraft wird, erstaunt und betroffen sein. - 25 »Sie füllten ihnen die Säcke mit Getreide«: die Koordination des Verb. fin. mit dem Infinitivum fällt auf; das Sätzchen ist wohl Zusatz; es ist ja auch selbstverständlich. Oder ist לְּכֵּלֵּא zu lesen? Ball, Kittel. - Die Wegzehrung gibt er ihnen mit, um sie seiner Gnade zu versichern; um so schuldiger werden sie später erscheinen, wenn der Gelddiebstahl entdeckt wird wiederum ein beinah raffinierter Zug; dasselbe Motiv 441. - שמש wohl fehlerhaft für Dillmann u. a. vgl. Peš Vulg. Zu dem Geld im Kornsack sind zu vergleichen die Königskronen, die nach einem ägyptischen Märchen im Gerstensack versteckt werden, vgl. Ranke bei Greßmann, Altorient. Texte u. Bilder I 222f., sowie das Gold im Oliventopf in der Geschichte des Ali Chodjah, Kaufmanns von Bagdad, in 1001 Nacht (Weil III 243 ff.).

26-38 Die Heimreise und Ankunft. 27. 28 Einsatz aus J. Die Erzählung des J ist, um die Wiederholung mit E zu vermeiden, gekürzt: nach 4321 haben alle Brüder ihr Geld in ihren Säcken gefunden; dieser Zug wird hinter 28bß gestanden haben. - ילין ist nicht eigentlich »Herberge«, sondern ein an der Wüstenstraße errich-

29 Als sie nun zu ihrem Vater Jagob ins Land Kanaan kamen, erzählten sie ihm alles, was ihnen begegnet war, und sprachen: 30 der Mann, der im Lande Herr ist, hat mit uns hart geredet und setzte uns 'ins Gefängnis', als ob wir Kundschafter des Landes wären. 31 Da sprachen wir zu ihm: wir sind harmlose Leute, wir sind keine Kundschafter. 32 Wir sind unser zwölf Brüder, Söhne eines Vaters; einer ist nicht mehr, und der Jüngste ist noch bei unserm Vater im Lande Kanaan. 33 Aber der Mann, der im Lande Herr ist, sprach zu uns, daran will ich erkennen, daß ihr harmlose Leute seid. Einen eurer Brüder lasset bei mir, ihr aber nehmet 'Getreide', soviel eure Häuser nötig haben, und ziehet hin; 34 und dann holt ihr mir euren jüngsten Bruder: daß ich erkenne, daß ihr nicht Kundschafter, sondern harmlose Leute seid. 'So' will ich euch euren Bruder wiedergeben, und ihr könnt im Lande frei umherziehen. — 35 Als sie aber ihre Säcke ausschütteten, sieh, da fand jeder seinen Geldbeutel in seinem Sack; als sie aber samt ihrem Vater ihre Geldbeutel sahen, fürchteten sie sich. 36 Da sprach ihr Vater Jagob zu ihnen: mich beraubt ihr der Kinder, Joseph ist nicht mehr, Simeon ist nicht mehr, und Benjamin wollt ihr nehmen. Über mich ist dies alles gekommen! 37 Aber Ruben sprach zu seinem Vater: meine beiden Söhne magst du töten, wenn ich ihn dir nicht wiederbringe. Ver-

29-34 Nach Art des »ausgeführteren Stils« wird das Vorgefallene in ausführlicher Rede wiederholt vgl. die Einleitung § 3, 20. — 29 הַקְּלָּת § 122q. — 30 Hinter ist nach LXX בְּמִשְׁמֵר einzusetzen, Ball, Holzinger, Driver u. a. vgl. 40s. - 32 אַדִּים אַקּדְוּל Sam LXX Peš, Ball. — 33b Nach אַדִּים אַנדונר Sam LXX Peš, Ball. — 33b Nach אַדָּים אַנדְוּל Targ-Onk Peš ביי zu lesen vgl. 19. — 34b יאריצוריבם LXX Peš Vulg Ball, Kittel. — Daß sie dann das Land durchziehen dürfen, ist eine »Nachholung«, wie sie bei solchen Wiederholungen üblich sind. -- om umherziehen hier vom reisenden Handelsmann. -- 85 unterbricht scheinbar Rede und Gegenrede, paßt aber doch vorzüglich in die Situation: die Entdeckung erfolgt gerade da, wo die neue Reise nach Ägypten beraten wird. Der Zug verschärft also den Konflikt. — פְּרָבְאַהְ נַיִּרְאָהְ Gleichklang. — 36 Eindrucksvoll heben sich die kurzen leidenschaftlichen Sätze Jagobs von den langen Reden der Brüder ab. Hier und an ähnlichen Stellen der Josephgeschichte wie 3733ff. 4427ff. finden die Erzähler rührende, ja herzzerreißende Töne, jedem Bibelleser wohlbekannt; ihretwegen erscheint diese Geschichte dem Modernen als die schönste Geschichte der Genesis. - Jagob klagt: ihr habt gut reden; euch kann es ja gleichgültig sein: es handelt sich ja um meine, nicht um euere Kinder (Dillmann). - Darum bietet 37 Ruben, auch hier hochherzig, seine eigenen Söhne als Pfand an. - Dabei ist freilich zu beachten, daß Jaqob, wenn er sich einem neuen Zuge der Brüder nach Ägypten widersetzt, in Wirklichkeit Simeon im Kerker lassen will; auf dessen Geschick legt er also weniger Wert. - Nach der vorausgesetzten Überlieferung hat Ruben zwei Söhne; nach 469 sind es vier. - Auf diese Worte Rubens hat Jagob nun nicht mehr länger widerstehen können und seine Erlaubnis

traue ihn mir an; ich will ihn dir wiederbringen. 38 Aber er sprach: mein Sohn soll nicht mit euch hinab; sein Bruder ist ja tot, und er ist allein übrig; wenn ihm ein Unfall begegnete auf dem Wege, den ihr ziehen müßt, würdet ihr meine grauen Haare mit Herzeleid in die Grube bringen.

gegeben (ebenso wie in der Parallele des J 439—11); die nicht erhaltene Fortsetzung bei E wird also erzählt haben, daß die Brüder sofort nach ihrer Ankunft in Kanaan wieder zurückgezogen sind. Was sie so drängt, ist der Gedanke an Simeons Geschick. — Anders bei J: danach hat Joseph kein Pfand behalten; er vertraut vielmehr darauf, daß der Hunger sie ihm doch wieder früher oder später zuführen muß. Nach J ist also zwischen Ankunft und Abreise längere Zeit verstrichen 4310: erst als der Hunger ihn zwang, willigte der Vater ein 431ff. Demnach ist hier J retardierender und weitläuftiger; daher hat Red., der stets den weitläuftigeren Bericht vorzieht, im folgenden den Bericht des J aufgenommen. — 38 J || 36, Antwort Israels auf eine Erklärung der Brüder, daß sie ohne Benjamin nicht wieder nach Ägypten ziehen können. — Über die ursprüngliche Stellung dieses Wortes vgl. zu 431.2. — Zu Jaqobs Wort über die Sie vgl. zu 3735. Traurig ist das Geschick des alten Mannes, der nicht mit frohem Blick auf seine blühenden Kinder getröstet scheiden darf, sondern der im Jammer und Herzeleid über seine Kinder in die Unterwelt muß. Dies Wort bildet ein tief empfundenes Gegenstück zu dem schönen Tode, den Jaqob schließlich sterben darf. — Zur Kstr. § 159g.

## 67. Die zweite Begegnung der Brüder mit Joseph 43. 44 JE.

Je mehr sich die Erzählung jetzt dem Höhepunkt nähert, um so retardierender wird sie. Darum sind die einzelnen Szenen hier so auseinandergezogen, daß sie an Umfang ganzen Geschichten gleichkommen; 1) der Beschluß zu reisen 431—14; 2) die Begegnung in Josephs Haus 4315—34; 3) der versteckte Mundbecher 44.

#### I. Der Beschluß zu reisen 431-14 JE.

43 Die Hungersnot aber lag schwer auf dem Lande. Als sie nun das

I. Der Beschluß zu reisen 431-14.

<sup>1</sup> ff. Den ganzen Zusammenhang hat Wellhausens genialer Scharfblick (Composition 3 57) erhellt. Es fällt auf, daß 42ss von einer Reise, welche die Brüder vorhaben (מּבְּיִּדְּיִבְּיִּבְּּיִּבְּּיִּבְּּיִּבְּּיִּבְּּיִּבְּּיִּבְּּיִּבְּּ, gesprochen wird; dies Wort kann also nicht am Ende der ersten, sondern muß am Anfang der zweiten Reise, also im Zusammenhange von 43 iff. gesprochen sein. Darauf führt auch die Wiederholung 442iff. Hiernach ist der ganze Zusammenhang des

Getreide, das sie aus Ägypten geholt hatten, aufgezehrt hatten, sprach ihr Vater zu ihnen: ziehet wieder hin und kauft uns ein wenig Speise. — — 42 38 Aber er sprach: mein Sohn soll nicht mit euch hinab; sein Bruder ist ja tot, und er ist allein übrig: wenn ihm ein Unfall begegnete auf dem Wege, den ihr ziehen müßt, würdet ihr meine grauen Haare mit Herzeleid in die Grube bringen. 43 3 Juda aber entgegnete ihm: der Mann hat uns hoch und teuer versichert: ihr dürft mir nicht vor Augen treten, es sei denn euer Bruder mit euch. 4 Willst du also unsern Bruder mit uns senden, so können wir hinab und dir Speise kaufen. 5Sendest du ihn aber nicht mit, so wollen wir nicht hinab; denn der Mann hat uns gesagt: ihr dürft mir nicht vor Augen treten, es sei denn euer Bruder mit euch. - 6Israel sprach: warum habt ihr so übel an mir gehandelt und dem Manne kundgetan, daß ihr noch einen Bruder habt? 7Sie sprachen: der Mann forschte genav nach uns und unserer Familie und sprach: lebt euer Vater noch? habt ihr noch einen Bruder? Da taten wir's ihm kund, ganz, wie es sich verhält. Konnten wir wissen, daß er dann sagen würde: bringt euren Bruder her? 8Juda aber sprach zu seinem Vater Israel: laß den Knaben mit mir gehen; so wollen wir uns aufmachen und hinziehen, daß wir zu leben haben und nicht sterben, wir selber samt dir und unseren Kindern. 9Ich selber will Bürge für ihn sein; von meiner Hand kannst du ihn fordern. Wenn ich ihn dir nicht wiederbringe und dir vor Augen stelle, so will ich vor dir die Schuld tragen mein Leben lang. 10 Denn wenn wir nicht so lange gezaudert hätten,

J wiederherzustellen; als die Vorräte zu Ende sind, fordert der Vater die Söhne auf, nochmals nach Ägypten zu ziehen 431.2 (4425). Aber sie antworten: das können wir nicht ohne Benjamin (4426). Da entgegnet er: Benjamin soll nicht mit; begegnet ihm etwas, sterbe ich vor Jammer 4238 (4427-29). Hierauf folgt 433ff.: Juda erklärt ihm, warum es unmöglich sei, ohne Benjamin wieder vor den Mann zu treten. - Diese Worte Judas setzen voraus, daß Israel von solcher Forderung des Joseph bisher noch nichts gehört hat. Demnach kann der Bericht, den die Brüder am Ende ihrer ersten Reise dem Vater geben (4424), hiervon noch nicht gesprochen haben: der Erzähler wird dies Verschweigen so begründet haben, daß die Brüder davon zuerst noch nichts zu sagen wagen und erst damit herausrücken, als es sich nicht länger umgehen läßt. Der Erzähler hat also diesen Bericht über Josephs Forderung als weiser Künstler für die Situation 43 iff. aufgespart, wo dies Verlangen Josephs und Israels zärtliche Vaterliebe zu ergreifendem Konflikt kommen. - RedJE hat 423s aus dem Zusammenhang des J herausgenommen, weil er diesen Vers als Antwort auf Rubens Vorschlag 4237 E nötig hatte. -1 Eindrucksvoll unterbricht dieser allgemeine Zug, der die Voraussetzung des Ganzen bildet, die Familiengeschichte. - 3 הַאָּדֶי der Unbekannte. - בַּלְּהֶי mit Nominalsatz § 163c. - 6 mach unserem Sprachgefühl indirekte Frage § 150i A. 3. - Hier wird (vgl. die Quellenscheidung von 42) nicht das ganze Gespräch der Brüder mit Joseph wiedererzählt (gegen Wellhausen), sondern nur der zweite Teil desselben, der Benjamin betrifft: Joseph hat damals nach ihrer Herkunft gefragt, unter dem Vorwand, zu sehen, ob sie nichts Böses im Schilde führten. — 7 בַּבֶּע 107t, אַפָּר § 107k. — 8-10 Judas edelmütiger Vorschlag | 4237 (E). - 8 Da Jaqob so sehr für Benjamin sorgt, hat Juda zu dem Hinweis Grund, daß auch sie kleine Kinder besitzen, die bei seinem Zaudern verhungern müssen. — 9b Zur Kstr. § 159n. o. — 10 Dies Wort Judas ist eine (naive) Ermutigung. – הַבֶּב im Nachsatz wie 3142. – Der Zug, daß sie schon lange gezögert haben, zeigt das Bestreben des Erzählers, die Handlung für die Phantasie des Hörers zu dehnen. -10b heißt: dann hätten wir schon die zweite Reise glücklich hinter uns, Winckler, For-

dann wären wir jetzt schon zum zweiten Male wieder zurück. — 11 Da sprach ihr Vater Israel zu ihnen: wenn es denn sein muß, so tut dies: nehmt in euren Säcken etwas von den Erzeugnissen des Landes mit und bringt es dem Manne als Geschenk: ein wenig Mastix, ein wenig Honig, Tragakanth und Ladanum, Pistazien und Mandeln. 12 Dann nehmt eine zweite Geldsumme mit euch und das Geld, das sich oben in den Kornsäcken wiedergefunden hat, bringt wieder mit; vielleicht ist es ein Irrtum gewesen. 13 Dazu nehmt euch euren Bruder; macht euch auf und geht wieder zu dem Manne. 14 El-šaddaj aber lasse euch Barmherzigkeit vor dem Manne finden, daß er euren andern Bruder mit euch ziehen lasse und — Benjamin! Ich aber, soll ich verwaist sein, so bin ich verwaist.

## II. Die Begegnung in Josephs Hause 4315-34 J (E).

43 <sup>15</sup>Da nahmen die Männer dies Geschenk, dazu doppelt soviel Geld mit sich und Benjamin; machten sich auf und zogen nach Ägypten. So traten

schungen III 460. - 11-13 Israel gibt widerwillig nach. Als welterfahrener Mann weiß er, welche Wunder oft ein kleines Geschenk zur rechten Stunde tut, und empfiehlt seinen Söhnen, eine solche Gabe mitzunehmen. Der Erzähler hat dies Motiv aufgenommen, um so beide Begegnungen mit Joseph deutlicher unterscheiden zu können: bei der ersten brachten sie kein Geschenk mit, in der zweiten spielte es eine gewisse Rolle. Dies Geschenk zeigt auch, wie die Achtung vor Joseph inzwischen gewachsen ist. Einem Mächtigeren tritt man auch sonst gern mit einem Geschenk vor Augen 3311 I Sam 1027 I Reg 51. Die hier genannten Gaben, die dem vornehmen Ägypter gefallen sollen, werden Erzeugnisse des kanaanäischen Landes sein, die in Ägypten selten und kostbar sind, vgl. 3725. - 11 καρποί; die Bedeutung des Wortes ist aus dem Zusammenhang deutlich; der Ursprung des Wortes ist fraglich; mit nien Saitenklang, Gesang hängt es kaum zusammen. تعت Bienenhonig oder (wie arabisch dibs) eingekochter Traubensyrup (auch Ez 2717 Ausfuhrartikel aus Palästina); בַּעוּרִם wohl die Nüsse der Pistacia vera, eine beliebte Näscherei; שַׁקְּדִים Mandeln; zu צַרִי נְכֹאָת לֹשׁ vgl. zu 37 25. — 12 setzt voraus, daß die Brüder auch von dem wiedergefundenen Geld erzählt haben; auch dies muß also in dem nicht erhaltenen Bericht der Brüder am Ende der ersten Reise gestanden haben. — המים מסס eine zweite Summe vgl. Gesenius-Buhl 14 s. v. הַנֶּשֶׁיָב, dem Sinne nach = מְשֵׁבֶה 22; מְשֵׁבֶה ist Apposition § 131e. Dagegen bedeutet משנה־ככת 15 »Doppeltes an Geld« § 131 q. — 14a E. Dieser Segen, mit dem der Vater die Söhne entläßt, ist der Schluß der Rede, mit der Jagob ihnen die Reise mit Benjamin erlaubt, demnach Teil der Antwort Jaqobs auf 4237. - »Und - Benjamin«! Dies letzte Wort des armen Jaqob ist besonders rührend. — אַל שָּׁבּר sonst nicht bei E, stammt vielleicht aus Überarbeitung. — אָרֵיכֶּם אָחָר wie אָדָר 42 19. — 14b Die traurige Resignation, mit der Jaqob die Söhne entläßt, sticht stark ab von dem hoffnungsvollen Segensspruch 14a E; daher wird 14b nicht von E sein. — ישבלתי Pausalform § 29u; zum Pf. § 106o. — Ein schöner Gegensatz zwischen dieser Rede voller Empfindung und dem ruhigen Ton der Erzählung, mit dem 15ff. fortfährt.

#### II. Die Begegnung in Josephs Hause 43 15-34 J (E).

Der Erzähler hat die beiden Begegnungen mit Joseph, um die Langeweile der Wiederholung zu vermeiden, möglichst von einander unterschieden: das erste Mal bringt Joseph die Brüder dadurch in Verwirrung, daß er sie hart anfährt, das zweite Mal dadurch, daß er besonders liebenswürdig gegen sie ist und sie gar in sein Haus einlädt. Diese zweite Begegnung findet also in Josephs Privathause statt, während die erste im Geschäftshause gespielt hat. — Der Erzähler hat auch diese Geschichte Handkommentar z. A. T.: Gunkel: Genesis.

sie vor Joseph. 16 Als aber Joseph 'sie' sah ' ', sprach er zu seinem Hausmeister: führe diese Männer in mein Haus, laß schlachten und zurichten, denn die Männer sollen bei mir zu Mittag essen. 17Der Mann tat, wie Joseph gesagt hatte: der Mann führte die Männer in Josephs Haus. — 18 Die Männer aber fürchteten sich, daß sie in Josephs Haus geführt wurden, und sprachen: wir werden hier hereingeführt um des Geldes willen, das sich das erste Mal in unsern Kornsäcken wiedergefunden hat: man will sich auf uns stürzen [uns überfallen] und uns zu Knechten machen samt unsern Eseln. 19 Darum traten sie auf Josephs Hausmeister zu und redeten mit ihm noch in der Haustür; 20sie sprachen: mit Vergunst, Herr, wir sind das erste Mal hierher gezogen, Speise zu kaufen. 21 Als wir aber in die Herberge kamen und die Kornsäcke auftaten, fand jeder oben im Kornsack sein Geld, nach vollem Gewicht; das haben wir jetzt wieder mitgebracht. 22 Und auch neues Geld haben wir bei uns, Speise zu kaufen. Wir wissen nicht, wer uns unser Geld in die Kornsäcke gesteckt hat. 23 Er sprach: seid gutes Muts! fürchtet euch nicht! Euer und eures Vaters Gott hat euch einen Schatz in die Kornsäcke gelegt;, euer Geld ist mir zugekommen. Dann brachte er Simeon zu ihnen heraus. - 24 Und der Mann führte die Männer in Josephs Haus, brachte ihnen Wasser, daß sie sich die Füße wuschen, und gab ihren

in zwei Szenen auseinander gezogen: die Brüder sind zuerst ohne Joseph, der noch zu tun hat, 17-25, in der Haustür (17-23), dann mit Joseph im Hause 26-34.

15f. Überleitung. Daß Joseph jetzt schon Benjamin sieht, würde der rührenden Szene 29f. die Pointe vorwegnehmen; אֶת־בִּנְיָמִין ist Zusatz eines Mannes, der so Josephs Freundlichkeit gegen seine Brüder begründen wollte, die in Wirklichkeit den Zweck hat, sie zu verwirren. Man lese pr. - Bewirtung des Geschäftsfreundes ist im Orient und noch bei uns vielfach Sitte; daß die Brüder aber bei dem vornehmen Minister speisen sollen, und daß er ihretwegen gar schlachten läßt, ist eine hohe, allzu hohe Ehre. - - 5 § 65b. - Vorausgesetzt wird, daß die Ägypter die Hauptmahlzeit Mittags halten. - 17-25 Erste Szene. Die sonderbare Freundlichkeit aber, welche die Brüder ja in keiner Weise erwarten konnten, bereitet ihnen, wie Joseph gewollt hat, neue Angst. Das ist ein Zug, den der Erzähler als pikant empfindet: ähnlich ist, daß Joseph durch seines Vaters Vorliebe dem Haß der Brüder verfällt, daß die Gunst seines ägyptischen Herrn ihn in eine Situation führt, die ihn ins Gefängnis bringt; von solchen seltsamen Folgen berichten die Erzähler dieses Stils gern. - Im Zusammenhange des Ganzen ist diese Angst der Brüder besonders wichtig: so wird ihnen Josephs Angst vergolten 4221: darum werden die Erzähler nicht müde, in immer neuen Variationen von solcher Not der Brüder zu berichten. Um so lieber aber hat der Erzähler diesen Zug hier aufgenommen, als sich ihm so eine gute Gelegenheit bietet, die Begebenheit vom Gelde in den Säcken nochmals in einer neuen Situation zu wiederholen. - 18 mit Willen unbestimmter Ausdruck. - Die Brüder fürchten, daß man sich an ihnen und ihren Eseln für den Verlust des Geldes schadlos halten werde: solche Behandlung des Diebes ist in Israel gebräuchlich Ex 222, wird aber auch in Ägypten nicht viel anders gewesen sein: so liegt es ja in der Natur der Sache. - אַלְּהַתְּבֶּל עֵלְינֵר ist Variante zum Vorhergehenden, Ball, Kautzsch3. - 19 Schon in der Haustür beginnen sie zu reden; 20-22 sie entschuldigen sich, ehe man sie anklagt: alles das zeigt ihre Angst. - 21 vgl. 4227. -Das Geld wird gewogen; Münzen gab es noch nicht vgl. Benzinger<sup>2</sup> 196 ff. - 23a Diese Angst aber erweist sich als unbegründet: überraschende Wendung. - Die Antwort des Hausmeisters ist nur verständlich, wenn er in Josephs Absichten eingeweiht ist; ebenso 44 10. Die Bezugnahme auf den fremden Gott ist kaum ägyptisch, aber dem israelitischen Erzähler, der nur von dem einen Gott weiß, erscheint sie natürlich. - 23b E. - 25

Eseln Futter. <sup>25</sup>Sie aber legten das Geschenk zurecht, bis Joseph am Mittag käme; denn sie hatten gehört, daß 'er' daselbst die Mahlzeit 'essen würde'.

<sup>26</sup>Als Joseph nun zu Hause kam, brachten sie ihm das Geschenk dar, das sie mit sich geführt hatten, [ins Haus] und fielen vor ihm nieder zur Erde. <sup>27</sup>Er aber grüßte sie freundlich und sprach: geht es eurem alten Vater wohl, von dem ihr erzählt habt? ist er noch am Leben? <sup>28</sup>Sie antworteten: es geht deinem Knecht, unserm Vater, wohl; er ist noch am Leben. Dabei neigten sie sich und fielen vor ihm nieder. <sup>29</sup>Als er nun die Augen erhob und seinen Bruder Benjamin sah, den Sohn seiner Mutter, sprach er: das ist wohl euer jüngster Bruder, von dem ihr mir erzählt habt? Und er sprach: Gott sei dir gnädig, mein Sohn. <sup>30</sup>Da brach Joseph schnell ab, denn sein Herz war über seinen Bruder entbrannt; die Tränen brachen ihm aus; er ging in die Kammer und weinte sich dort aus. <sup>31</sup>Dann wusch er sein Angesicht und kam wieder heraus, hielt an sich und sprach: tragt die Mahlzeit auf. <sup>32</sup>Da trug man ihm besonders auf und jenen besonders, und ebenso auch den Ägyptern, die mit ihm aßen. Denn die

Sie bringen das Geschenk in Ordnung und stellen es schön auf, damit man sehe, wie viel und kostbar es ist. — LXX '> Dillmann, Kittel zweifelnd.

26-34 Zweite Szene, in Josephs Hause. 26a יַבַּבְּיאֹרָ (bei Baer) das (konsonantische) א mit Mappiq § 14d. - הבּיָבָב ist wohl aus Versehen in den Text gekommen, Holzinger u. a. - 26b Sie fielen vor ihm zu Boden« || 28b, stammt vielleicht aus E. - Von dem Geschenk und wie Joseph es aufnahm, ist im folgenden keine Rede mehr; das Motiv wird fallen gelassen; noch auffälliger ist, daß das Geld, das im Sack gefunden ist, Joseph gegenüber nicht erwähnt wird (vgl. oben S. 441); auch von dem Vorwurf, daß sie Kundschafter seien, wird bei der zweiten Begegnung nicht wieder gesprochen: im alten straffen Sagenstil kommt solches Fallenlassen der Motive nicht vor; in diesem Punkt ist der alte Stil kunstvoller als der ausgeführtere. - 27 Daß Joseph zuerst nach seinem Vater fragt (zur Kstr. § 141c und A. 2), ist ein rührender Zug: er ist ein guter Sohn. Vgl. 437 J 453 E. - 28 Sie werfen sich vor ihm nieder, in Anerkennung der großen Ehre, die der hohe Herr ihnen durch seine Frage nach ihres Vaters Ergehen erwiesen hat. Die Sage betont hier und sonst, wie hoch Joseph über den Brüdern steht, und wie unterwürfig sie sind. — Sam LXX schieben nach 28a ein ניאמֶר בָּרוּךְ הָאִיט הַהוּא לִאלֹדִים und machen so aus einem Niederfallen vor Joseph ein Niederfallen vor Gott: das Judentum betrachtete es als Glaubensverleugnung, sich vor einem Menschen niederzuwerfen vgl. Esth 32ff. -29-31 Joseph sieht Benjamin. Diese Szene, wie sich die Brüder nach so langer Trennung wiedersehen, ist besonders liebevoll empfunden. - 29 Joseph errät, daß Benjamin vor ihm steht (m mit bejahender Antwort § 150e); er kennt ihn nicht: Benjamin kann - so denkt der Erzähler - bei Josephs Raub erst ein ganz kleines Kind gewesen sein. Benjamin ist — dies wird vorausgesetzt (בָּבֶ ) — viel jünger als Joseph. — אור § 67n. — 30 Zu Josephs Tränen vgl. die Variante 4224. Schon der Vetter freut sich und weint vor Freude, wenn er in der Fremde seine Base trifft 2911; wie sollte der Bruder nicht weinen, der seinen einzigen Bruder in fremdem Lande wiedersieht! Hier bleibt unter den antiken Hörern kein Auge ohne Tränen. Auch jetzt aber sind die Strafen der Brüder noch nicht vorüber; vielmehr das Schlimmste soll noch kommen; darum entdeckt sich Joseph noch nicht. Diese psychologische Schilderung, wie »sein Eingeweide entbrannt« ist, wie die Tränen ihm auch wider Willen ausbrechen, wie er sich aber schnell zurückzieht und in der Stille ausweint und so die Kraft findet, sich zu beherrschen, - dies ganze Gemälde ist ein kleines Kabinettsstück: solche Seelengemälde setzen eine hochentwickelte Kraft, psychologisch zu beobachten, voraus; dergl. findet man in den ältesten Sagen noch nicht. — על־אָדָיר Sam, Ball vgl. I Reg 326. — 32 Joseph als Vornehmster ißt für sich allein. Ägypter dürfen nicht mit den Hebräern zusammen Mahlzeit halten; denn das wäre den Ägyptern' ein Greuel. <sup>33</sup>Man setzte sie aber ihm gegenüber, vom Ältesten bis zum Jüngsten, genau nach dem Alter; des verwunderten sich die Männer unter einander. <sup>34</sup>Er aber ließ ihnen von seinem Teil Ehrengerichte vorsetzen; aber Benjamins Ehrengericht war fünfmal mehr als die aller anderen. Und sie tranken bei ihm und wurden guter Dinge.

#### III. Der versteckte Mundbecher 44.

<sup>1</sup>Dann befahl er seinem Hausmeister: fülle den Männern die Säcke mit Speise, soviel sie fortbringen können [und lege jeglichem sein Geld oben in den Sack]; <sup>2</sup> meinen silbernen Becher aber lege oben in des Jüngsten Sack [samt seinem Gelde für das Getreide]. Der aber tat, wie ihm Joseph befohlen hatte.

Aber auch die Brüder und die Ägypter essen besonders; zu dieser ägyptischen Sitte vgl. Ex 822; nach Herodot 241 gebrauchte kein Ägypter ein Eßgerät eines Griechen (Dillmann). Dieser Zug ist für den Verlauf der Handlung überflüssig. Der Erzähler hat ihn aufgenommen, weil seine Hörer gern von den seltsamen Sitten der Ägypter vernehmen. Für uns ist dieser Zug religionsgeschichtlich interessant: in alter Zeit muß Israel in seinen (religiösen) Speisesitten weitherziger gewesen sein als später; es wunderte sich damals über diese Zurückhaltung der Ägypter, die es später selbst übte. Gemeint sind übrigens nicht besondere Tische - die Ägypter sitzen nicht wie wir bei Gelagen rings um einen Tisch vgl. die Abbildungen bei Erman 338/339. 344/345 -, sondern, da erst 33 vom Sitzen und 32 vom Auftragen redet, besondere Schüsseln. - magen Term. techn. des religiös (sittlich und ästhetisch) Abscheulichen, Verbotenen. - Man lese למצרים, Ball, Holzinger u. a. - 33 Der Zweck dieser Tischordnung ist, die Brüder zu ängstigen: sie müssen ja an Zauberei glauben! Was ist das für ein Mann, der ihr Alter kennt, das sie ihm doch nicht gesagt haben? Es ist das eine Situation, wie sie sonst zwischen Mensch und dem ihm unbekannt erscheinenden Gotte spielt. - Voraussetzung des Zuges ist, daß der Rang von Brüdern sich nach dem Alter richtet. Würde Joseph ihnen bekannt sein, so würden die Brüder diese Tischordnung natürlich finden. -34 Eine dritte Bemerkung über die Art, wie sie aßen; vielleicht aus E? - Joseph ehrt Benjamin (nach antiker Sitte) durch mehrfache Portionen vgl. zu 18 eff.; freilich wird, wer auf Sitte und Anstand hält, dies nicht alles essen. - Die Fünfzahl kehrt in der Josephgeschichte auch 4522 472 (4134 4724) wieder vgl. auch Jes 1918; »man könnte daraus entnehmen, daß, wenigstens nach Meinung der Hebräer, die Fünfzahl bei den Ägyptern eine Rolle gespielt habe«, Meinhold, Sabbat 19; über die (nicht sehr häufige) Fünfzahl im A.T. vgl. Meinhold, ebenda; über die Fünfzahl bei den Babyloniern vgl. KAT3 s. Register s. v. hamuštu; nach Winckler, Gesch. Isr. II 60 soll die Fünfzahl der Josephgeschichte die fünf Epagomenen bedeuten. - In dieser ersten Szene, welche die Brüder wieder bei Joseph zeigt, ist dieser also überaus freundlich gewesen; in der folgenden nimmt er dann die umgekehrte Haltung ein: er läßt sie als Diebe verhaften. So hat der Erzähler beide Szenen aufs stärkste von einander unterschieden. - Mit Willen berichtet der Erzähler am Schluß der ersten Szene, daß die Brüder schließlich, als sie trinken, gnter Dinge werden (zu שכר vgl. zu 921); sie haben alle Not vergessen; um so tiefer wird sie die folgende Qual stürzen, die Joseph ihnen jetzt vorbereitet. »In dem schroffen und doch wohl begründeten Wechsel der Ereignisse und Stimmungen bewährt der Erzähler aufs neue seine Meisterschaft« (Kautzsch3).

#### III. Der versteckte Mundbecher 44.

1f. Der Erzähler bringt jetzt das Motiv von den versteckten Wertsachen noch einmal, aber in schöner Abwandelung: das erste Mal war es nur Geld und in allen Säcken, jetzt ist es gar Josephs Mundbecher und in Benjamins Sack. So spitzt sich der <sup>3</sup>Des Morgens, da es licht ward, ließ man die Männer ziehen samt ihren Eseln. <sup>4</sup>Kaum, daß sie zur Stadt hinaus waren, noch konnten sie nicht weit gekommen sein, da sprach Joseph zu seinem Hausmeister: auf, jage den Männern nach, und wenn du sie eingeholt hast, dann sprich zu ihnen: warum habt ihr Gutes mit Bösem vergolten? <sup>5</sup>Das ist doch der, woraus mein Herr trinkt, und woraus er weissagt! Ihr habt übel gehandelt.

Konflikt zu: das Geschick Benjamins, des von seinem Vater so geliebten und so sorgsam behüteten Jüngsten, kommt jetzt in Frage. — Ein Späterer hat diese schöne Steigerung nicht gewürdigt und daher ib und ingen sie aus 42 25 hinzugefügt; aber die Pointe des Folgenden besteht ja gerade darin, daß Benjamin der einzige Schuldige ist, Holzinger, Kautzsch<sup>3</sup>. — Joseph gibt ihnen Getreide, soviel sie tragen können, also mehr, als ihnen von Rechts wegen zukommt, als ein Zeichen seiner besonderen Gnade; um so größer wird ihre Schuld erscheinen, wenn sie als Diebe ertappt werden. — Josephs Gedanken und Absichten werden auch hier wie 42 nicht angegeben; sein Verhalten erscheint dem oberflächlichen Blick widerspruchsvoll; wir wissen bis zum entscheidenden Augenblick nicht, was er mit den Brüdern vorhat. Dies entspricht seiner hohen Stellung: dem Vornehmen geziemt es, die Gedanken zu verbergen; zugleich aber erhält es den Hörer bis zuletzt in einer immer steigenden Spannung.

4 Der Name der Stadt wie auch des Königs wird nicht genannt: Märchenstil. zur Kstr. § 156f. — LXX (Vulg Peš) liest nach 4 ενα τι ἐκλέψατε μου τὸ κόνδυ τὸ ἀργυροῦν, Holzinger u. a. Hierdurch wird der Text glatter, aber nicht besser, Dillmann, Ball, Ehrlich. Vielmehr werden die Brüder als ertappte Diebe behandelt, denen man nicht zu sagen braucht, was sie gestohlen haben. Man beachte, daß die Brüder selber im folgenden noch nicht recht zu wissen scheinen, worum es sich handelt s. --Joseph wird eine Beschuldigung gewählt haben, die an sich sehr nahe liegt: solchen hergereisten Leuten ist im Punkte des Mein und Dein nicht zu trauen. - 5 Hier ist der Frevel besonders schwer, daß sie ein Gastmahl, zu dem sie von einem hohen Herrn so gütig eingeladen worden sind, zum Diebstahl benutzt haben und so unverschämt gewesen sind, seinen Mundbecher — sicherlich ein besonders kostbares Stück — zu stehlen; und nun ist es - hier soll die Brüder Grauen und Entsetzen überfallen - gar sein Zauberbecher! - Ob Joseph aus diesem Becher wirklich wahrsagt oder es nur vorgibt, macht der Erzähler, in diesem heiklen Punkte sehr zurückhaltend, nicht klar. Jedenfalls sollen es die Brüder glauben. Sie sollen von ihm nach allem, was sie bei ihm erlebt haben 4333 (4225ff.), den Eindruck haben, daß er geheimer Dinge kundig sei 15 vgl. auch zu 456. Wir dürfen damit verbinden, was über Josephs wunderbare Träume, Traumdeutungen und seine dämonische Weisheit 4138 berichtet wird. Eigentümlich ist, daß diese Züge, die zusammengenommen ein Bild von Joseph als einem großen Inspirierten und Zauberer geben würden, von den Erzählern nicht verbunden sind, sondern vereinzelt und z. T. ziemlich undeutlich auftreten: es wird weder 4228 noch 4333 gesagt, daß die Brüder Joseph für einen Zauberer halten, so daß 4415 für uns ganz unvermittelt auftritt. Auch hätte der Erzähler diese Angst der Brüder vor dem Zauberer noch ganz anders ausnutzen können. Eine frühere Gestalt dieser Erzählungen wird wohl diese Seite Josephs als einen Hauptpunkt unbefangen und deutlich dargestellt haben; diese Dinge werden aber in einer späteren Zeit, die von Zauberei nichts wissen wollte, zurückgetreten sein. Da die Zauberei in Ägypten blühte, und die Geschichte in Ägypten spielen will, darf man fragen, ob hier vielleicht eine ägyptische Zauberersage zu Grunde liegt, vgl. oben S. 400. — Wahrsagerei aus dem Becher, κυλικομαντεία, auch sonst in der Antike bezeugt, bestand in der Beobachtung von Stückchen Gold, Silber u. a.; die man in den mit Wasser gefüllten Becher warf; die babylonischen barû-Priester sagten aus dem Verhalten von Öl wahr, das in einen mit Wasser gefüllten Becher geschüttet war, vgl. Hunger, Becher<sup>6</sup>Der holte sie ein und redete zu ihnen solche Worte. <sup>7</sup>Sie aber antworteten ihm: warum redet mein Herr solche Worte? Fern sei es von deinen Knechten, solches zu tun! <sup>8</sup>Das' Geld, das wir oben in unsern Säcken gefunden hatten, haben wir dir aus dem Lande Kanaan doch zurückgebracht: wie sollten wir jetzt aus deines Herrn Tause Silber oder Gold stehlen? <sup>9</sup>Bei welchem deiner Knechte es gefunden wird, der sei des Todes. Dazu wollen auch wir meines Herrn Knechte sein. <sup>10</sup>Er sprach: nun gut, es sei, wie ihr gesagt habt! Bei welchem es gefunden wird, der sei mein Knecht; ihr aber sollt frei ausgehen. — <sup>11</sup>Da ließen sie eilends ihre Säcke zur Erde; jeder tat seinen Sack auf; <sup>12</sup>er aber fing an zu suchen; beim Ältesten fing er an, und beim Jüngsten hörte er auf. Da fand sich der Becher in Benjamins Sack. <sup>13</sup>Da zerrissen sie ihre Kleider, packten die Säcke wieder auf die Esel und zogen wieder in die Stadt.

<sup>14</sup>So kam Juda samt seinen Brüdern in Josephs Haus. Er aber war noch daselbst. Sie fielen vor ihm nieder auf die Erde. <sup>15</sup>Da sprach Joseph zu ihnen: was ist das für eine Tat, die ihr getan habt! Wußtet ihr denn nicht,

wahrsagung bei den Babyloniern 1903. — Daß man solche Zaubergabe speziell zu dem Zwecke benutzt, das gestohlene Gut wiederzufinden 15, ist sicherlich ein in der Antike recht häufiger und sehr verständlicher Zug. — Warum zieht Joseph seinen Brüdern nicht selber nach? Das würde ihm, so würde der Erzähler antworten, als vornehmem Mann nicht ziemen. Sein eigentlicher Grund dafür aber ist, weil er so die Handlung in zwei Szenen auseinanderziehen kann: 1) die Brüder zusammen mit dem Hausmeister vor der Stadt 6—12, vorläufige Szene, 2) die Brüder vor Joseph in seinem Hause 13ff., Hauptszene.

6-12 Vor der Stadt. 7 Der Satz mit - enthält eine »respektvolle Mißbilligung« vgl. Ex 515 3212 I Sam 2410, Ehrlich. — 8 Dieser Hinweis auf die Vorgeschichte soll ihre Ehrlichkeit beweisen. Hier hat der Erzähler beide Varianten desselben Motivs geschickt verwoben. — Für קפָקי lesen Sam LXX קפָהָ, Ball, Holzinger u. a. — 9 מית פ Nachsatz § 112ii. - Das freiwillige Anbieten der Strafe und zwar speziell der Todesstrafe für den Dieb auch 3132. - Für unser Rechtsgefühl fällt auf, daß die Strafe nicht nur den Frevler, sondern auch die übrigen treffen soll; die israelitische Antike aber war an ein solches Mitbüßen des ganzen Kreises bei besonders schlimmen Fällen gewöhnt. Daß die Brüder eine so schwere (jedenfalls ganz ungewöhnlich schwere) Strafe vorschlagen, kommt daher, daß sie sich völlig unschuldig fühlen, ebenso 3132. - 10 Der Hausmeister erklärt sich einverstanden, mildert aber bedeutend, offenbar nach Josephs Weisung vgl. zu 4323. Der Erzähler hätte hier Gelegenheit gehabt, zu erzählen, wie die Todesstrafe über Benjamins Haupt geschwebt habe; er hätte also den Konflikt bedeutend verschärfen können. Er hat das aber verschmäht: er will uns erschüttern, aber nicht in Entsetzen bringen; er fühlt, daß die furchtbare Todesstrafe zu der übrigen Geschichte nicht passen würde: das kann Joseph über seinen geliebten Bruder zu planen auch nicht einmal scheinen: ein Zeichen wahrer, bescheidener Kunst. - 12 Obwohl der Hausmeister weiß, wo der Becher steckt, sucht er erst alle anderen Säcke durch; der Zug soll die Handlung dehnen und die Spannung erhöhen; wir sollen uns vorstellen, wie die Brüder zehnmal erleichtert aufatmen und schon ihrer Sache sicher sind, da findet sich der Becher doch — und bei Benjamin. Eine ähnliche Szene bei Davids Salbung I Sam 16eff. - Statt der Pff. liest man besser mit Ball u. a. die Inff. abs. הַהַל בַּלֵּה § 113h. - 13 Höchste Verzweiflung der Brüder, die ganze folgende Szene andauernd, mit Willen stark betont vgl. zu 4221ff.

14-34 Hauptszene, vor Joseph. 14 Joseph hat auf sie, des Erfolges gewiß, gewartet: auch diese deutliche Bekundung des Vorauswissens könnte die Brüder in

daß ein Mann wie ich geheime Dinge weiß? <sup>16</sup>Da 'sprachen sie': was sollen wir meinem Herrn sagen, wie sollen wir reden, womit uns rechtfertigen? 'Hat doch' Gott die Missetat deiner Knechte ans Licht gebracht. Wir sind jetzt meines Herrn Knechte, wir selber nicht anders als der, bei dem der Becher gefunden ist. <sup>17</sup>Er aber sprach: das sei ferne von mir, solches zu tun! Nur der, bei dem der Becher gefunden ist, soll mein Knecht sein. Ihr aber ziehet in Frieden zu eurem Vater.

<sup>18</sup>Da trat Juda auf ihn zu und sprach: mit Vergunst, Herr; laß deinen Knecht ein Wort vor deinen Ohren reden, mein Herr; dein Zorn entbrenne nicht

Entsetzen bringen. - 16f. Wellhausen (Composition 3 58) streicht in 16 narn als falsches Explicitum und liest ינ־אמרה; so kommt die Steigerung zum Folgenden besser heraus. --Die Rede zeigt, daß die Brüder ganz zerschmettert sind. »Gott hat unsere Schuld gefunden«. Der Antike fühlt sich, wenn er im Unglück ist, unter Gottes Zorn und in Schuld. Dann verliert er Fassung und Haltung: Gott gegenüber hat niemand Recht. So muß - denken die Brüder - auch dies Unglück durch ihre Sünde verursacht sein, anch wenn sie überzeugt sind, daß Benjamin kein Dieb ist, und auch wenn sie die Sünde, die sie getan haben könnten, nicht kennen; an eine bestimmte Sünde aber (etwa an die Joseph angetane) denken sie hier nicht; anders 4221ff. E. - Kunstvoll hat der Erzähler die Strafe, welche die Brüder treffen könnte, variiert: den härtesten Vorschlag machen sie selber, ehe der Becher gefunden ist: der Dieb soll sterben, die anderen sollen Sklaven werden 9; einen milderen Vorschlag macht der Hausmeister 10, auf dem auch Joseph beharrt 17: nur Benjamin soll Sklave werden; hier trennt Joseph mit Absicht, um sie aufs schärfste zu prinigen, ihr und Benjamins Geschick: er weiß ja, daß sie ohne Benjamin nicht zurück können. Da machen sie, ganz gebrochen, einen dritten Vorschlag: sie alle wollen Sklaven werden 16; und schließlich Juda gar einen vierten: er will allein als Sklave zurückbleiben 32-34. - Man pflegt an dieser Stelle zu sagen, daß die Brüder an Benjamin brüderlicher gehandelt hätten als an Joseph, also sich gebessert hätten, und daß diese Besserung eben Josephs letzte Absicht gewesen sei. Das aber sind moderne Eintragungen. Die Brüder halten an diesem Vorschlag, wonach sie selber als Knechte mit dem Diebe büßen wolsen, fest, weil sie ohne Benjamin ihrem alten Vater nicht vor die Augen treten können. Nicht, daß sie sich gebessert haben, sondern daß sie jetzt völlig gebrochen sind, soll dieser Vorschlag zeigen. Man beachte weiter, daß nicht dies Verhalten der Brüder bei Joseph den Ausschlag gibt, sondern die rührende Rede des edelmütigen Juda. - Diese Art Josephs, die Brüder zu strafen, ist ein Muster feiner Erzählungskunst: Joseph behandelt sie nicht mit groben Mitteln, er tut ihnen körperlich nichts an, sondern er quält sie weit schärfer und feiner, indem er sie in ihren tiefsten Empfindungen martert: in ihrem Verantwortlichkeitsgefühl für den Jüngsten und ihrem Mitgefühl für den sterbenden Vater. — 16 התאלהום Sam LXX, Kautzsch3. — 18-34 Judas Rede, wodurch die Entscheidung vorbereitet wird. Ähnliche Szenen sind 431-10 J, auch 4229-34 E. Diese lange Rede Judas wiederholt alles Vorgefallene, soweit es Benjamin angeht; der Erzähler wünscht den Fall von allen Seiten her zu beleuchten; bezeichnend für die Art seiner Kunst ist, daß er das nicht tut durch eine ausdrückliche Besprechung der in Frage kommenden Instanzen, sondern daß er es nur vermag durch eine solche Erzählung. Diese große, pathetische Rede, ein Meisterstück hebräischer Beredsamkeit, in der alle Beweggründe der handelnden Personen noch einmal geschildert werden, ist ein mächtiger Anlauf, den der Erzähler nunmehr unmittelbar vor der letzten Wendung nimmt. Ganz parallel ist die große Rede Jaqobs 31seff. - Die Rede Judas besteht aus zwei Teilen: 1) dem Stück 18-31, dessen Pointe die ergreifend geschilderte Aussicht ist, daß der alte Jagob mit Herzeleid in die Grube muß, 2) und daraufhin dem edelmütigen Vorschlag Judas 32-34. So wird das Gefühl der Hörer

über deinen Knecht; du bist ja wie Pharao! 19 Mein Herr hat vordem seine Knechte gefragt: habt ihr euren Vater noch oder einen Bruder? 20 Da antworteten wir meinem Herrn: wir haben unsern alten Vater noch: dazu einen jungen Knaben, der ist ihm im Alter geboren; und da sein Bruder tot ist, blieb er ihm allein von seiner Mutter übrig; und der Vater hat ihn lieb. 21 Da sprachst du zu deinen Knechten: bringt ihn mir her, daß ich mein Auge auf ihn habe. 22 Wir entgegneten meinem Herrn: der Knabe kann seinen Vater nicht verlassen: verläßt er den Vater, so stirbt er. 23Da sprachst du zu deinen Knechten: wenn euer jüngster Bruder nicht mitkommt, dürft ihr mir nicht vor Augen treten. -<sup>24</sup> Als wir nun zu deinem Knechte, meinem Vater, gekommen waren, erzählten wir ihm meines Herrn Worte. 25 Als nun unser Vater zu uns sprach: zieht wieder hin und kaufet uns ein wenig Speise, 26antworteten wir ihm: wir dürfen nicht hinabziehen. Nur, wenn unser jüngster Bruder mit uns ist, können wir hinab. Denn wir dürfen dem Manne nicht vor Augen treten, es sei denn unser jüngster Bruder mit uns. 27 Da sprach dein Knecht, mein Vater, zu uns: ihr selber wißt, daß mein Weib mir nur zwei Söhne geboren hat; 28der eine ging von mir, und ich sprach: zerrissen, zerrissen ist er! und ich habe ihn nicht wiedergesehen bis auf diesen Tag; 29würdet ihr auch diesen von mir nehmen, und würde ihm ein Unfall begegnen, so würdet ihr meine grauen Haare mit Jammer hinunter in die Grube bringen. - 30 Nun aber, wenn ich heimkäme zu deinem Knechte, meinem Vater, und der Knabe wäre nicht mit uns, an den doch seine Seele gebunden ist: 31 wenn er dann sähe, daß der Knabe nicht 'mit uns' ist, so würde er sterben: so hätten deine Knechte wirklich die grauen Haare deines Knechtes, unseres Vaters, mit Herzeleid in die Grube gebracht. - 32 Denn dein Knecht ist Bürge geworden für den Knaben bei meinem Vater und hat gesprochen: bringe ich ihn dir nicht wieder, so will ich vor meinem Vater die Schuld tragen mein Leben lang. 33 Darum laß deinen Knecht hier bleiben an des Knaben Statt, als Knecht meines Herrn; den Knaben aber laß mit seinen

mächtig bewegt; wir empfinden die volle Verzweifelung der Brüder und wir erkennen, daß Joseph jetzt nicht länger hart bleiben kann. - Dem Ton nach ist die Rede Judas unterwürfig (»unser Vater, dein Knecht«, »mein Herr« u. a.): sie sind ja ganz von der Gnade des Mannes abhängig. - Im einzelnen ist diese Rede keine völlig getreue Wiedergabe des Erzählten; es finden sich Kürzungen und auch Nachholungen 21b. 27f.; die Erzähler haben bei solchen Gelegenheiten nicht zurückgeblättert vgl. die Einleitung § 3, 20. — 18 »Du bist ja wie Pharao«: d.h. ich bin mir wohl bewußt, vor welch hohem Herrn ich spreche. — בְיִייִבְ § 161c. — 20 אָקִיוּ מֵּם: die Wahrheit kann er doch nicht sagen; diese kleine Notlüge nimmt ihm der Erzähler nicht übel. - 21 »Daß ich die Augen auf ihn richte« d. h. ihn in meine Obhut nehme vgl. Jer 3912 404 Ps 3318 3416: Juda erklärt Josephs Wunsch, Benjamin zu sehen, kluger Weise als ein Zeichen seines Wohlwollens für ihn, Driver. - 22b Zur Kstr § 159g. - 30 »An dessen Seele seine Seele gebunden ist«, d. h. den er liebt wie sich selber I Sam 181, bei dessen Tode er selber sterben würde; der Ausdruck - aber nur der Ausdruck - kommt vielleicht von dem Glauben her, daß das Leben eines Menschen mit einem Gegenstande so verbunden sein kann, daß er mit dessen Vernichtung sterben muß, vgl. das ägyptische Brüdermärchen v. d. Leyen, CXV 6. 8 und die griechische Sage von Meleagros. - 31 Sam LXX Peš Vulg הַנְעֵר אָדָנר, Ball, Holzinger n. a. — 34 הָ בָּ § 152w. — Jetzt also hört Joseph vom Jammer seines Vaters, er sieht den Edelmut seines Bruders; dadurch wird

Brüdern hinaufziehen. <sup>34</sup>Denn wie könnte ich hinaufziehen zu meinem Vater, wenn der Knabe nicht mit mir ist? Ich könnte den Jammer nicht sehen, der meinen Vater treffen würde.

er überwunden. Dieser Umschlag in Josephs Stimmung, von dem im folgenden alles abhängt, ist künstlerisch vollkommen begründet. Diese Schilderung wird das Entzücken der Leser bilden, solange man die Genesis liest. Und wenn so manche Gelehrte vor lauter Wissenschaft an solcher Schönheit achtlos vorübergehen, so trösten wir uns, daß die Kinder und die Künstler auch ohne Wissenschaft fühlen, was der Erzähler hier gewollt hat.

## 68. Die Entdeckung 451-24 EJ.

Die Entdeckung 451-24 EJ. Quellenscheidung. Doppelter Faden tritt im folgenden hervor: Zweimal entdeckt sich Joseph seinen Brüdern (»ich bin Joseph« sa || 4b). Zweimal befiehlt er ihnen, Jaqob von seiner hohen Stellung zu erzählen 9 | 13; der Befehl an die Brüder, Jaqob nach Ägypten zu bringen, wird mehrfach gegeben 13. 18. 19. Nach v. 1 hat es Joseph mit Absicht so eingerichtet, daß niemand der Ägypter von seiner Beziehung zu den Fremdlingen erfährt; darum ist diese Beziehung dem Pharao 471ff. 4631ff. etwas ganz Neues: selbst der bisherige Wohnsitz der Männer und der Zweck ihres Kommens muß Pharao neu mitgeteilt werden 4631 474. Nach 2.16 dagegen hat Joseph bei der Erkennungsszene so laut geweint, daß die Kunde an Pharaos Hof gekommen ist; und Pharao hat daraufhin selber die Übersiedelung der Brüder angeordnet 17. 18 (zu 19 vgl. unten). Nach 10aα soll Jaqob im Lande Gošen, nach 10aβ dagegen in Josephs Nähe, also nicht weit vom königlichen Hofe bleiben; soll aber beides dasselbe bedeuten (Eerdmans 68), so würde man die zweite, allgemeinere Angabe vor der ersten erwarten. Dieselben beiden Angaben in der Auszugsgeschichte vgl. Ed. Meyer, Israeliten 35. 42f. Der eine Bericht ferner redet von Wagen, die Joseph den Brüdern für den Umzug mitgibt 19. 27 465; dies scheint derselbe Bericht zu sein, der es mehrfach betont, daß Jagob alle seine Habe mitgebracht habe 10b. 11b 461aa. 32 471; der andere dagegen scheint nur von Eseln, eigenen 17 und gesehenkten 23, gesprochen zu haben, wobei vorausgesetzt wird, daß beim Umzug mancherlei nicht hat mitgeführt werden können 20.

Im einzelnen ist die Quellenscheidung sehr schwierig; die Quellen scheinen stark ineinander gearbeitet zu sein. Die folgenden Angaben, im wesentlichen nach Dillmann und Wellhausen, sind also z.T. nur ein Versuch.

1a aus J vgl. 4331; zu dieser Ansetzung stimmt, daß auch 4631ff. 471ff., wonach Pharao von Josephs Brüdern noch nichts weiß, aus J stammen. Demnach ist der andere Bericht 2. 16-18 aus E. 1b scheint || 1a zu sein und wird wegen מוס (Num 126) zu E zehören. 4b (Joseph ist verkauft worden 3728) aus J; demnach 3 (|| 4b) aus E. Für letztere Ansetzung spricht auch, daß Joseph nach dem Leben seines Vaters fragt, während er dies bei J schon 4328 erfahren hat: im ganzen Abschnitt bei J ist ja auch der hauptsächlichste Gedanke, daß Joseph durch die Rücksicht auf das Leid, das er seinem Vater antut, überwunden wird, daß er also vom Leben seines Vaters weiß. 4a könnte zu beiden Quellen gehören: bei J wäre es eine Vorsichtsmaßregel Josephs wie 1a, bei E eine Ermutigung der Brüder, im Gegensatz zu ihrem Erschrecken 3b. 5aa J (222) | 5ab E (vgl. 3135). 5ay J (Verkauf Josephs). 5b aus E wegen אלהים. 6 scheint die Fortsetzung von 5b zu sein, also aus E; doch würde der Ausdruck קַּרָישׁ יָקַאָּרָ vgl. Ex 3421 für J sprechen, Procksch. 7 stammt im ganzen aus E, vgl. אלהים und zu מַחָיים 5020; doch scheint der Vers überfüllt zu sein (Dillmann), daher mag man 7aβ zu J ziehen. 8 wegen zu E; vielleicht überfüllt. 9 wegen אלהים E. In 10aa führt auf J, daß das Land Gošen sonst nur bei J belegt ist 462sf. 34 471. 4. 6. 27 508 Ex 818 926. 10aβ || 10aα, 45 ¹Da konnte sich Joseph nicht länger halten vor allen, die um ihn her standen; und er rief: lasset jedermann von mir hinausgehen. Niemand war bei ihm, als sich Joseph seinen Brüdern zu erkennen gab. ²Aber er weinte so laut, daß es alle Ägypter vernahmen [so daß es Pharaos Haus vernahm]. ³Und Joseph sprach zu seinen Brüdern: ich bin Joseph; ist mein Vater noch am Leben? aber seine Brüder vermochten nicht, ihm zu antworten; so erschraken sie, ihn

also aus E. Dagegen scheint 10b, vielleicht von mes an, aus J zu sein (\*Schafe, Rinder und alle Habe« vgl. besonders 4632 471). 11a aus E wegen 4712 5021. 11b vielleicht aus J (alle Habe). 12 unbestimmbar. 13 J (|| 9 E). 14 J, Ausdruck wie 4629. 15 E 능 구호: wie 321. 16-18 E vgl. oben; zu 16b vgl. 4187 3418; das Bepacken der Tiere 17 ist nach J bereits 4413 geschehen, auch sagt J 4413 czz, während E hier jzz hat. 19 ein nochmaliger Befehl, Jaqob herzuholen | 17. 18, also aus J; vgl. auch die wörtlichen Wiederholungen dazu in 465b J. Diese Worte können bei J kein Befehl Pharaos gewesen sein (der nach J vom Kommen der Brüder erst 471ff. erfährt), sondern müssen eine Rede Josephs sein, die von RJE umgearbeitet ist. Daher wird pris mit (vgl. zur Stelle) Redaktionsklammer und צַּבְּרֶבֶּ in בְּצָּב zu ändern sein. 20 ist zu E zu rechnen, als Fortsetzung von 18; der Ausdruck ist etwas weitläufig, weshalb aber der Vers noch nicht Glosse zu sein braucht. 21aa kommt zu früh und ist wohl Glosse (Dillmann). 21aß »Joseph gab ihnen Wagen« J. »Nach Befehl Pharaos« stammt vom Red. wie »Pharao« 465; vgl. dazu 4527, wonach Joseph die Wagen gesandt hat. Der Rest, 21b-24, mag zu E gerechnet werden: 72 21 vgl. 4225, nach J sind die Brüder bereits auf der Reise gewesen und werden also schon Proviant haben; 22 entferntere Variante zu 4334 J; == 23. 24b, »nach 24a verspätet« (Procksch), scheint demnach zu J zu gehören. - Teilweise anders Procksch, der zu E 1b. 3. 5aβ. b. 7a. 8. 9a. 13. 15. 16—18. 20. 21aβ. b. 24b rechnet. Dabei läßt sich über Einzelheiten streiten; aber 2 muß zu E gehören, denn auch nach Procksch vernimmt Pharao von der Sache erst nach der Übersiedelung der Brüder, und die »Wagen« in 19 und 27 lassen sich von denen in 21 nicht trennen.

1 Jetzt endlich, nach so langem Anstiege, ist die Geschichte auf der Höhe angekommen. Die Erzählung wendet sich nun zu Joseph zurück: der ist schon lange gerührt wie wir; nur in Rücksicht auf die umstehenden Ägypter hat er sich zurückgehalten (1a Fortsetzung von 4331b). Jetzt aber wird er von überströmenden Gefühlen so überwältigt, daß er nicht länger an sich halten kann; er entschließt sich, alle Ägypter herauszuschicken; und nun folgt das entscheidende Wort, das der ganzen Geschichte die Wendung gibt: ich bin Joseph! 4. Soweit nach J. - Bezeichnend für israelitischen Volksgeist ist, daß Josph bei J im Augenblick der höchsten Rührung die kluge Berechnung nicht vergißt. Er fürchtet, Pharao werde es wenig gefallen, wenn er in der Zeit der Hungersnot Fremde in Ägypten einführe; er betreibt daher die Sache zunächst geheim, um Pharao mit einer geschehenen Tatsache zu überraschen (Holzinger). So nach J. Weniger raffiniert erzählt hier E, wonach zwar (zufällig) kein fremder Zeuge bei Josephs Enthüllung war, dieser aber so laut weinte, daß die Sache bald an Pharao kam, dessen freie Gnade den Jaqobssöhnen dann die Übersiedelung erlaubt hat 2.16-18. - 2 Man lese mit Kittel nach LXX-Hss פֶל־בָּצִרָכ ba nnd bβ sind wohl nur handschriftliche Varianten, Sievers II 354; mit 2 soll 16-18 vorbereitet werden (gegen Holzinger)). - 3 Ein rührender Zug ist, daß Joseph sogleich nach dem Leben seines Vaters fragt. Bei J weiß er davon schon lange 4327 vgl. oben. Hieraus folgt, daß die Strafe der Brüder und die Überwindung des Joseph bei E wesentlich anders gewesen sein muß als bei J. - Vor Schrecken, Joseph, den sie einst haben töten wollen, hier zu sehen, sind sie ganz starr. Hierdurch wird begründet, warum die Brüder in dieser Szene kein Wort sprechen. Ebendieselbe Sprachlosigkeit der Brüder bei J. Dies Schweigen fällt bei J sehr auf gegenüber ihrer unmittelbar vorhergehenden Redseligkeit. Dies aber entspricht dem Erzu sehen. <sup>4</sup>Dann sprach Joseph zu seinen Brüdern: tretet her zu mir. Und als sie herzutraten, sprach er: ich bin Joseph, euer Bruder, den ihr nach Ägypten verkauft habt. <sup>5</sup>Nun aber grämet euch nicht, laßt es euch nicht leid sein, daß ihr mich hierher verkauft habt, denn um uns alle am Leben zu erhalten, hat mich Gott euch vorausgesandt. <sup>6</sup>Denn schon herrscht der Hunger zwei Jahre im Lande, aber fünf Jahre kommen noch, wo kein Pflügen noch Ernten sein wird. <sup>7</sup>Darum hat Gott mich euch vorausgesandt, daß euer Geschlecht fortdauere auf Erden, auf daß euch am Leben bleiben 'viele Errettete'. <sup>8</sup>So habt also nicht ihr mich hierher gesandt, sondern Gott: der hat mich Pharao zum Vater eingesetzt und zum Herrn über all sein Haus und zum Herrscher über ganz Ägyptenland. — <sup>9</sup>Zieht nun eilends hinauf zu meinem Vater und saget ihm: das läßt dir dein Sohn Joseph sagen: Gott hat mich zum Herrn über ganz Ägypten eingesetzt; komm herab zu mir und säume nicht. <sup>10</sup>Im Lande Gošen sollst du wohnen. Du sollst in meiner Nähe bleiben, samt deinen Kindern und Kindeskindern, deinen Schafen und Rindern und deiner

zählungsstil: in dieser und z. T. auch den folgenden Szenen hängt alles von Josephs Verhalten und seinen Worten ab; das Verhalten der Brüder ist für die weitere Handlung gleichgültig. Darum verstummen sie jetzt, ebenso wie in der Paradiesesgeschichte Mensch und Weib vor Jahves Fluch verstummen, vgl. die Einleitung § 3, 13. — 4 การ กษฐ § 138d. — 5 Überaus hochherzig handelt Joseph, wenn er, weit entfernt, ihnen noch Vorwürfe zu machen für das, was sie ihm angetan haben, sie sogar tröstet: betrübt euch nicht zu sehr! Vgl. 24. Er mag denken, daß sie genugsam bestraft sind. - Besonders aber wird er durch eine andere Erwägung milde gestimmt. Er hat schon bei sich beschlossen, seine Verwandten zu sich nach Ägypten zu holen und sie dort in der Hungersnot zu versorgen. Wie aber wäre er dazu im stande, ihnen so das Leben zu erhalten, wenn er nicht durch die Wirkung ihres Frevels nach Ägypten gekommen wäre? So erkennt er in der ganzen Verwickelung die Hand Gottes, der ihn vorausgesandt hat, um die ganze Familie zu erretten! So soll es auch uns wie Schuppen von den Augen fallen: hier ist Gottes Finger! Ebenso 5020. Der Erzähler (E) spricht hiermit einen Grundgedanken der Josephgeschichte aus. Man beachte diesen tiefen Gedanken von göttlicher »Vorsehung«: hier sucht das religiöse Empfinden Gott nicht mehr in einer einzelnen Begebenheit, die aus dem Kreise der sonstigen, regelmäßigen Dinge ihrer Art nach herausfällt (in einem »Wunder«, in einer äußerlich sichtbaren oder hörbaren Gotteserscheinung), sondern man findet Gottes Hand in einem an sich ganz natürlichen Geschehen; man sieht betroffen und erschüttert eine solche Zweckmäßigkeit des Geschehens und erkennt darin Gottes Hand, der im verborgenen die Dinge so ordnet, daß sie seinen Zwecken dienen müssen. Hier beobachten wir also ein religiöses Empfinden, das nicht »antik«, sondern »modern« ist: eine ungeheure Kluft ist befestigt zwischen diesem Vorsehungsglauben der Josephgeschichte und etwa der Geschichte von den drei Männern bei Abraham oder gar vom Kampfe zu Penu'el. - 6 Man beachte, daß Joseph ohne weitere Erklärung eine Weissagung ausspricht; die Brüder müssen also schon aus ihren eigenen Erlebnissen bei Joseph wissen, daß ihm solche. Orakel zuzutrauen sind. - mi mit Zeitbestimmung wie 3138. — 7 Für לְהַהֵּיֹת scheint das Objekt zu fehlen, oder es ist mit Sam LXX Peš בּלְיטָה zu lesen (Ball, Kittel u. a.); letzteres oben. - 8 Der Titel »Vater des Königs« als höchster Titel des Reichs auch Add. Esther ad 313 und ad 812 I Mak 1132. Hier mag die Hebraisierung des ägyptischen abu = Truchseß (Ermann 155 f., Heyes, Bibel u. Äg. 171) sein, Holzinger nach Brugsch. — 9 לה אבר der ständige Eingang der Botschaften, daher bei den Propheten, die sich als Jahves Boten fühlen, häufig. - Joseph wünscht Eile, weil er sich nach seinem Vater sehnt, der, wenn man zögert, inzwischen sterben ganzen Habe. <sup>11</sup> Ich will dich daselbst versorgen, denn noch fünf Jahre wird der Hunger dauern, auf daß du nicht verarmst samt deinem Hause und deiner ganzen Habe. <sup>12</sup> Ihr seht es ja mit eigenen Augen, und auch mein Bruder Benjamin sieht es, daß mein Mund es ist, der zu euch redet. <sup>13</sup> So müßt ihr meinem Vater von all den Ehren erzählen, die ich in Ägypten habe, und von alledem, was ihr gesehen habt. Dann bringet meinen Vater eilends hierher. — <sup>14</sup> Damit fiel er seinem Bruder Benjamin um den Hals und weinte; und auch Benjamin weinte an seinem Halse. <sup>15</sup> Und er küßte all seine Brüder und weinte an ihrer Brust; danach endlich besprachen sich seine Brüder mit ihm.

16 Die Kunde davon aber kam in Pharaos Haus, daß Josephs Brüder gekommen seien. Das gefiel Pharao und seinen Knechten wohl. 17 Da sprach Pharao zu Joseph: sage zu deinen Brüdern: tut also: beladet eure Tiere und ziehet ins Land Kanaan. 18 Dann nehmt euren Vater und eure Kinder und kommt her zu mir: so will ich euch das Beste geben von Ägyptenland, daß ihr das Fett des Landes essen sollt. 19 [Befiehl ihnen]: Tut also: nehmt euch aus Ägyptenland Wagen mit für eure Kinder und Frauen und bringet seuren Vater hierher. 20 Laßt euch euren Hausrat nicht leid tun, denn das Beste in Ägyptenland soll euer sein. 21 [Die Söhne Israels taten so.] So gab Joseph ihnen Wagen salen gab er je ein Feierkleid; dem Benjamin aber gab er dreihundert Šeqel und

kann 13. - 10 Daß der kanaanäische Sklave, der in Ägypten zu hohen Ehren gekommen ist, seine Verwandten nach sich zieht und mit Staatsgut versorgt, wird ein Zug sein, welcher der Wirklichkeit abgelauscht ist. Ähnliche Züge der Begünstigung der Juden durch den Juden in fremdem Staatsdienst Esth 81f. Tob 121f. 210. Die hebräischen Erzähler berichten so zum Lobe Josephs: er hatte trotz der ihm widerfahrenen Unbill seine Treue gegen sein Vaterhaus nicht vergessen. Die Fremden, auf deren Kosten es geht, denken über solches zähes Familiengefühl des Hebräers wohl etwas anders; dies klingt in J, wo Joseph die Sache geheim betreibt, noch deutlich durch. - Gosen, LXX Γέσεμ ἀοαβίας, ägyptisch Kesem, ist der Wâdi Tûmîlât, ein schmales Tal zwischen dem Nil und den Bitterseen, durch einen Nilkanal fruchtbar, reiches Weideland, vgl. Erman 49, Dillmann, Spiegelberg, Aufenthalt Israels in Ägypten 21f., woselbst eine Karte. Dies Land ist nach J der Sitz Israels in Ägypten. — 11 ver, so auszusprechen, nicht von y von, sondern Hofal von von, Ehrlich. - 12 soll das etwaige Mißtrauen der Brüder, die in dem Vorschlag überzusiedeln eine neue Quälerei sehen könnten, beschwichtigen: ihr seht selbst, daß ich es sage. - 15b So gewinnen seine Brüder endlich den Mut, mit ihm zutraulich zu sprechen: Gegenstück zu 3b (Holzinger).

fünf Feierkleider. <sup>23</sup> Dabei sandte er seinem Vater zehn Esel, mit Gut aus Ägypten beladen, und zehn Eselinnen mit Getreide, mit Brot und Zehrung, für seinen Vater auf den Weg. <sup>24</sup> So entließ er seine Brüder und sie zogen hin; und er sprach zu ihnen: habt keine Angst auf dem Wege.

Gewänder wie man sie beim Fest trägt), 2) für den Vater: zehn Esel mit ägyptischen Kostbarkeiten (Gegenständen, wie sie die hochberühmte »Weisheit« Ägyptens hervorbringt) und zehn Eselinnen mit Getreide, sowie mit Proviant für die Reise. Also außerordentlich reiche Geschenke! — 23 אַרָּאָדְיּ § 102g. — 24 אַרָּאָדְיּ »habt keine Angst«, daß ich noch weiter zürnen könne; nach anderer: ereifert euch nicht über meine (Josephs) hohe Stellung oder über die Schuld eines jeden.

# 67. Jaqob reist nach Ägypten und bleibt in Gošen 45 25—28 46 1—5. 28—34 47 1—5a. 6b. 12. 27a JE.

Jaqob reist nach Ägypten und bleibt in Gošen 4525—28 461—5. 28—34 471—5a. 6b. 12. 27a JE. Komposition: Mit dem Vorhergehenden ist der Höhepunkt der Josephgeschichte bereits überschritten. Nach altem Stil würde die Geschichte jetzt kurz abbrechen. Anders in dieser ausgeführten Erzählungsart: eine Erzählung, die so langsam zur Höhe emporgestiegen ist, kann nicht jäh abfallen, sondern muß langsam und ruhig ausklingen. Darum folgen jetzt noch eine Reihe von Stücken: Jaqob reist nach Ägypter und bleibt in Gošen 4525ff.; Jaqob segnet Josephs Kinder und stirbt 4729ff.; Jaqobs Begräbnis 502ff. und Josephs Tod, Schluß der Erzählung 5023ff. Dies alles ein fortlaufender Faden. — Dazwischen ist noch gestellt, wie Joseph ganz Ägypten Pharao zu Knechten macht 4713—26, und Jaqobs Segen über die zwölf Stämme, ein Gedicht 49.

Quellenkritik der Geschichte von Jagobs Reise nach Ägypten. Die Geschichte des JE ist mehrfach durch Stücke aus P auseinandergesprengt. Zu J gehört Folgendes: als der Vater die Wagen sieht (vgl. zu 4519) und sich also von Josephs Leben überzeugt, entschließt er sich sofort, nach Ägypten zu ziehen 45 מיליפאל). Die Söhne aber heben ihn und seine Familie auf die Wagen, und so bricht er auf 465b. 1aa (am besten in dieser Reihenfolge) (vgl. den Namen »Israel«, die Wagen, die Berührung mit 4519). Fortsetzung ist 4628-34, Josephs Zusammentreffen mit Israel: dies Stück ist einheitlich; es gehört zu J wegen Israel 29. 30, Gošen 28. 29. 34, Juda 28; 30 weist auf 4528 J zurück: מַלְּבָּה 30; 32b >alle Habe« wie 461aα. Die unmittelbare Fortsetzung dieses Stücks ist 471-5a. 6b. 27a: Joseph führt aus, was er 4631-34 versprochen hat; im einzelnen vgl. Israel 27a, Gošen 1. 4. 6b. 27a; zu der Aufzählung »Schafe, Rinder und alle Habe« 1 vgl. 46s2; auch sonst sind die Stücke durch Wortberührungen zusammengehalten; z. B. »erlaube deinen Knechten, im Lande Gošen zu bleiben« 4, »sie dürfen im Lande Gošen bleiben« eb, »so blieb Israel im Lande Gošen« 27a. Der ganze Zusammenhang des J liegt von 4528 an lückenlos vor. — Aus E stammt die Gottesoffenbarung in Be'eršeba 46 וא – 5a: אַל בּרים 2, אַל 3, Jaqob 2. 5a; die Gottesoffenbarung im Nachtgesicht und der Anfang des Gespräches 2b sind für E charakteristisch; während Israel nach J sofort entschlossen ist, nach Ägypten zu ziehen 4528, hat er hier Bedenken 463. Ferner gehört zu E 4712: איז wie 4511a. Ebenso der Anfang des Stücks, 4525-27aa. β (bis מַלְהַם) und 27b: Jaqob 25. 27b; 26b gehört mit 27b zusammen; 26a spielt an 8 an; 27aα. β mag man als Vordersatz zn 27b und als Parallele zu 27aγ. δ (J) nehmen. Demnach ist E im Anfang recht gut erhalten; nur zwischen 4527b und 461b ist eine Lücke. Vom Zusammentreffen mit Joseph und dem weiteren Verlauf dagegen ist aus E nur eine Notiz 4712 vorhanden. - Aus 465a gewinnt man den Eindruck, Jaqob habe bis dahin in Be'eršeba' gewohnt vgl. oben S. 397. 403. 406; danach scheint 1aß ein Zusatz des letzten Red. zu sein, der diese Angabe des E mit der Voraussetzung des (RJ und) P, daß Jaqob in Hebron zu Hause gewesen ist (vgl. 3714b), verbinden wollte.

45 <sup>25</sup>So zogen sie hinauf von Ägypten und kamen ins Land Kanaan zu ihrem Vater Jaqob. <sup>26</sup>Und sie brachten ihm die Kunde: Joseph ist noch am Leben, ja er ist Herrscher über ganz Ägyptenland. Aber sein Herz blieb kalt, denn er glaubte ihnen nicht. <sup>27</sup>Aber als sie ihm alle die Worte erzählten, die Joseph zu ihnen geredet hatte, als er die Wagen sah, die Joseph gesandt hatte, ihn herzuführen, da kam wieder Leben in ihren Vater Jaqob, <sup>28</sup>da sprach Israel: genug, mein Sohn Joseph ist noch am Leben; ich will hin und ihn sehen, ehe ich sterbe.

46 ¹So machte sich Israel auf samt seiner Habe. [Und er kam nach Be'erseba'.]
Dann brachte er dem Gott seines Vaters Isaaq Opfer dar. ²Gott aber sprach
zu 'Jaqob' des Nachts 'im Gesichte'; er sprach: Jaqob, Jaqob! Er sprach: rede,

<sup>45, 25—28:</sup> Jaqob erfährt von Josephs Leben. Zuerst will er es nicht glauben und bleibt stumpf und gleichgültig: es ist ja zu unglaubwürdig. Dann aber überzeugt er sich aus ihrer ausführlichen Erzählung, daß es wahr ist. Da wird er lebendig. So E; eine gutbeobachtete Malerei des Seelenlebens des alten Mannes. Noch charakteristischer ist das Wort Israels bei J 28: \*genug!\* — er wehrt alles weitere Reden und Säumen ab — \*Joseph lebt; ich will hin und ihn sehen, ehe ich sterbe\*. Das Herz des Vaters fragt nicht nach Josephs Ehren und Geschenken, sondern ist glücklich, daß er lebt; ebenso 4630. Dies Wort Israels ist eindrucksvoll, auch durch seine Kürze; der Erzähler erreicht seine Wirkungen auch dadurch, daß er einige der Worte so kurz gelassen hat, wie sie nach altem Stil waren, andere weit gedehnt hat; ähnliche kurze Worte 4630 453a 3733 185b. — \*Bevor ich sterbe\*: auch hier wird Israel durch den Gedanken an seinen nahen Tod bestimmt, dies Mal zur Eile. — Für unser Empfinden fällt auf, daß die Brüder von ihrem Frevel an Joseph nichts erzählen; hier hat sich der Erzähler große Schönheiten entgehen lassen. In der Josepherzählung sind nicht alle Motive, die durch die Situation gegeben waren, gleichmäßig ausgeführt.

<sup>46, 1</sup>aβ-5a Die Gotteserscheinung zu Be'eršeba' E. Jaqob — dies ist die Voraussetzung - fürchtet sich vor der Reise; weshalb, hören wir nicht; es muß aus dem Zusammenhange des E deutlich gewesen sein; er fürchtet wohl, daß Josephs Zorn noch auf den Brüdern liegen könne vgl. 5015ff. - In dieser peinlichen Ungewißheit opfert er an heiliger Stelle (=== Opfer mit heiliger Mahlzeit vgl. zu 820); seine Absicht dabei erkennen wir aus dem Zusammenhange: er will dadurch von Gott Aufschluß bekommen; dazu, daß man Opfer bringt, um Gott zu »zitieren« und Orakel zu erhalten vgl. Num 231ff. I Reg 34ff.; dasselbe ganz gewöhnlich im Babylonischen vgl. Zimmern, Beiträge 96 ff. Andere nehmen den Satz zu 4527a und verstehen die Opfer als Dankopfer; doch können beide Auffassungen nebeneinander bestehen, Dillmann. - Der Gott der Stätte von Be'erseba' heißt »der Gott Isaaqs« 1. 3. Demnach setzt der Erzähler hier eine Geschichte voraus, wonach Isaaq diese Stätte Gott geweiht habe; diese Geschichte wird 26 von J mitgeteilt; die hier vorausgesetzte Variante des E über dieselbe Begebenheit ist uns (mit Ausnahme vielleicht von 262aß, b vgl. oben S. 300f.) nicht erhalten. Solche Verweise einer Erzählung auf die andere kommen in alten Sagen nicht vor und zeigen stets späte Herkunft des Stücks, vgl. die Einleitung § 3, 6. Diese Erzählung von Jaqobs Gesicht in Be'eršeba' wird also nach Vorbild der älteren Erzählung von Isaaqs Gesicht in Be'eršeba' gebildet sein: einst hat Gott — wie es scheint dem Isaaq in Hungersnot geboten, nicht nach Ägypten zu gehen 262, jetzt befiehlt er dem Jaqob das Gegenteil. — Die vorliegende Erzählung ist also keine »Kultussage«: sie will nicht die Heiligkeit des Orts begründen, die sie vielmehr voraussetzt: sie ist eine Neubildung auf Grund einer älteren Kultussage. - Sehr beachtenswert ist, daß der Erzähler nicht an Abraham erinnert, der nach einer anderen Erzählung des E Be'eršeba'

Herr! <sup>3</sup> Er sprach: ich bin 'el, deines Vaters Gott. Fürchte dich nicht, nach Ägypten hinabzuziehen; denn ich will dich dort zum großen Volke machen. <sup>4</sup> Ich selber ziehe mit dir nach Ägypten hinab, und ich will dich auch wieder heraufführen, und Joseph soll dir die Augen zudrücken. <sup>5</sup> So machte sich Jaqob von B'erseba' auf. Da hoben die Söhne Israels ihren Vater [Jaqob], ihre Kinder und Weiber auf die Wagen, die er [Pharao] gesandt hatte, ihn herzuführen.

<sup>28</sup>Den Juda aber sandte er zu Joseph voraus, daß er vor ihm nach Gošen Weisung gebe (?). Als sie nun ins Land Gošen kamen, <sup>29</sup>ließ Joseph seinen Wagen anspannen und fuhr seinem Vater Israel nach Gošen entgegen. Und als der seiner ansichtig ward, fiel er ihm um den Hals und weinte lange an seinem Halse. <sup>30</sup>Da sprach Israel zu Joseph: nun will ich gern sterben, nachdem ich dein Angesicht gesehen habe, daß du noch am Leben bist.

<sup>31</sup>Joseph aber sprach zu seinen Brüdern [und zu seines Vaters Hause]: jetzt will ich hinauf und Pharao die Meldung bringen und zu ihm sprechen: meine

gestiftet haben soll 2122ff. Wir haben hier also einen Strang des E vor uns, der nicht diese Abraham-, dafür aber eine Isaag-Geschichte enthalten hat. - 2 Für wäre vielleicht besser לישלה zu lesen. - לישלה für לישלה von späterer Hand vertauscht, Dillmann u. a. - Der Plural בַּקְרָאַר fällt auf vgl. § 124e; man lese nach LXX בַּקְרָאַר, Kittel, Kautzsch3. - 3f. Die Offenbarung beginnt mit der Namennennung des Gottes vgl. zu 171. - אָרָהָה s § 69m; die Form ist charakteristisch für E vgl. Holzinger, Hexateuch 190. -»Ich selber gehe mit dir hinab« 4: daß der Gott den Reisenden auf seinem Wege begleitet, erscheint dem Antiken nicht wie uns selbstverständlich, sondern, da der Gett irgendwie an Ort und Land gebunden ist, als eine besondere Gnade vgl. 247 2815 313. -Der Zusammenhang zwischen 3 und 4 ist: fürchte dich nicht vor der Reise, denn ich selber will mit dir ziehen und dich beschützen. Dieser Zusammenhang wird durch 3bβ gestört (Kautzsch-Socin): ein Späterer fand die Verheißungen Gottes an Jaqob zu gering; wäre das Wort echt, so würde es hinter 4 stehen. Ähnliche Zusätze 13 14ff. 22 15ff. 2624 2814. - Ich bringe dich zurück« - im Sarge: Ankündigung der Erzählung von Jagobs Begräbnis in Kanaan. - אַס־עֵּכֹים wie 31 15E, Inf. Qal beim Hifil § 113w. - »Joseph soll dir die Hand auf die Augen legen«, zarter Ausdruck für »dir die Augen zudrücken«: ein besonderer Trost des Antiken ist, daß ihm die geliebteste Hand, der blühende Sohn, diesen letzten Liebesdienst leistet (dasselbe Motiv in Goethes »Euphrosyne«); das Augenzudrücken wird sonst im AT nicht erwähnt, wohl aber in der Mišna und ist auch sonst in der Antike Sitte vgl. Dillmann, Torge, Seelenglaube 175 ff. — 5 ימקב ist späterer Zusatz. — Die Wagen sind als von Rindern gezogen zu denken. — פַרָּלָה vom Red. eingesetztes Explicitum; nach J hat Joseph die Wagen gesandt 4527; LXXA Ἰωσήφ.

46, 28—30 Zusammentreffen Israels mit Joseph. 28 Israel sendet Juda voraus, Josephs treusten Bruder. — אור שלהלים אור עשופה, daß er (Joseph) vor ihm (Jaqob) nach Gošen Anweisung geben solle: der Ausdruck hat Bedenken. Sam Peš אור הור. Nif. vgl. 29: »daß er (Joseph) vor ihm (Jaqob) in Gošen erscheinen solle«; auch dies ist schwierig. — 29 Joseph ehrt den Vater, indem er ihm entgegengeht. — Dadurch, daß er ihm hoch zu Wagen entgegenkommt, zeigt er ihm sogleich beim ersten Anblick die hohen Ehren, die er in Ägypten genießt. — Die Szene, da Vater und Sehn sich wiedersinden, rührt die Hörer zu heißen Tränen.

46,31-34 Joseph instruiert seine Brüder für die Audienz bei Pharao. Die folgende Erzählung will zeigen, wie Joseph es fertig gebracht hat, seinen Verwandten das Land Gošen als Wohnsitz zu verschaffen. Daß er sich um Gošen so große Mühe gibt, erklärt sich wohl daraus, daß Gošen an der Grenze liegt, wo es den Brüdern möglich ist, Ägypten, wenn sie wollen, wieder zu verlassen. Hier also blickt die

Brüder und meines Vaters Haus, die bisher im Lande Kanaan gewesen sind, sind zu mir gekommen; <sup>32</sup>die Männer sind Schafhirten [denn sie waren Viehzüchter]; ihre Schafe und Rinder und alle ihre Habe haben sie mitgebracht. <sup>33</sup>Wenn euch nun Pharao rufen läßt und euch fragt: was ist euer Gewerbe? <sup>34</sup>so antwortet: deine Knechte sind Viehzüchter gewesen von Jugend an bis heute, wir wie schon unsere Väter; daß ihr im Lande Gošen bleiben dürft. — Denn alle 'Schafhirten' sind den Ägyptern ein Greuel.

47 ¹So ging Joseph und brachte dem Pharao die Meldung und sprach: mein Vater und meine Brüder sind mit ihren Schafen und Rindern und ihrer ganzen Habe aus dem Lande Kanaan gekommen und weiden jetzt im Lande

Sage voraus auf die Auszugsgeschichte: ebendarum ist es später Israel möglich gewesen, den Ägyptern zu entrinnen, weil sie der Grenze nahe saßen; damals ging die Berechnung des weitblickenden Joseph in Erfüllung. Daß Gosen hier als bestes Land betrachtet werde, ist wenig wahrscheinlich, da es ja nach dem Folgenden vorwiegend Weideland sein soll. Pharao aber wird, so fürchtet Joseph, so leicht nicht den Fremdlingen diese Grenzprovinz anweisen. Da fällt Joseph zur rechten Zeit ein, daß Gosen ein Weideland, besenders für Schafe ist: in Gosen weiden auch Pharaos eigene Herden 476b; so kommt Joseph auf den klugen Rat, seine Verwandten dem Pharao als Viehzüchter und besonders als Schafhirten vorzustellen. Da nun Joseph seinen Brüdern ausdrücklich einschärft, dies Gewerbe anzugeben, so kann dies nicht einfach der Wahrheit entsprochen haben; es muß unwahr oder halbwahr gewesen sein, vgl. Eerdmans II 42. 71 f. Denn daß die Männer aus Verwirrung vor dem Anblick der königlichen Majestät eine so einfache Frage nicht würden beantworten können, weshalb ihnen Joseph die Antwort im voraus in den Mund legen müsse, ist schwerlich anzunehmen, gegen Spiegelberg, Aufenthalt Israels in Ägypten 22 A. 1; auch wird ja in 34 der geheime Zweck der Antwort, die sie geben sollen, ausdrücklich mitgeteilt. Was ist aber der eigentliche Beruf Israels und seiner Söhne nach diesem Erzähler gewesen? Man wird antworten: sie haben nach seiner Meinung auch Rinder, Kameele und Esel gezogen und wohl auch Ackerbau getrieben. - Die Lüge Josephs erscheint dem Erzähler nicht als Schändlichkeit, sondern als Klugheit: er verherrlicht so den klugen und gegen seine Familie edelmütigen Mann vgl. zu 1211ff. - Etwas komplizierter ist Josephs Plan nach 34b\$: danach zieht er zugleich in Rechnung, daß die Ägypter die Schafhirten verabscheuen und sie daher dort an der Grenze wohnen lassen. Dieser Abscheu der Ägypter vor den Schafhirten ist einstweilen nicht bezeugt; wir wissen nur, daß die Rinderhirten in Ägypten sehr gering geachtet waren und in den Marschen des Nordlandes wohnten, Erman 583. Vielleicht ist der Satz 34bβ, der zu spät zu kommen scheint, ein nachträglicher Zusatz (Holzinger). – 31 יָאֶל־בִּית אָבִין fehlt in LXX-Hss, ist aus 31b hereingekommen: solche Dinge berät man nur mit Männern, aber nicht auch mit den Frauen und Kindern. - »Ich will hinauf«: zum Könige und Fürsten (der oben in der Königsburg wohnt) geht man hinauf. -32 קרב מקנה מין ist nichts als eine an falsche Stelle geratene Variante zu אינשר מקנה היה 34. - 33 מַשֵּׁיבֶב Sing. § 93ss oder Plural. - 34 »Wir sind Hirten gewesen, von Jugend an, wie auch unsere Väter«: so soll Pharao denken, daß diese Männer auch zu nichts anderem zu gebrauchen sind. - HebrHss Sam Targ-Onk Peš Vulg לְיֵל, Ball, Holzinger u. a.; ebenso ist 473 nach HebrHss Sam LXX-Hss Targ-Onk Peš Vulg zu lesen.

47, 1—5 a. 6b. Die Audien z. Die Szene sollen wir nicht ohne stilles Vergnügen hören: Pharao mag ein großmächtiger König sein, aber es wäre ihm gut, wenn er etwas klüger wäre; er läßt sich in wünschenswertester Weise übers Ohr hauen. — Daß Pharao selbst über das Verbleiben der Leute bestimmt und höchstpersönlich mit ihnen verhandelt, ist märchenhaft. — 1 Schr klug hat es Joseph so eingerichtet, daß die Brüder schon in Gošen sind, ehe Pharao davon erfährt. Daß er sie absichtlich geschickt hat,

Gošen. 2 Aus der Zahl seiner Brüder aber hatte er fünf 'mit sich' genommen, die stellte er Pharao vor. 3 Da sprach Pharao zu seinen Brüdern: was ist euer Gewerbe? sie antworteten Pharao: deine Knechte sind 'Schafhirten', wir wie schon unsere Väter. - - 4 Und sie sprachen zu Pharao: wir sind gekommen, um eine Weile im Lande zu bleiben; denn deine Knechte haben nicht Weide für ihre Schafe; denn der Hunger ist schwer im Lande Kanaan. So erlaube nun deinen Knechten, im Lande Gošen zu bleiben. 5aDa sprach Pharao zu Joseph: 6b; sie dürfen im Lande Gošen bleiben; und wenn du siehst, daß tüchtige Leute unter ihnen sind, so setze sie zu Aufsehern meiner eigenen Herden ein.

12 So versorgte Joseph seinen Vater, seine Brüder und seines Vaters ganzes Haus mit Brot nach der Zahl der Kinder. 27a So blieb Israel in Agyptenland im Lande Gošen.

sagt er Pharao nicht; der soll vielmehr glauben, sie seien zufällig dort. So ist wahrscheinlich, daß er sie dort auch lassen wird. — 2 Sam (LXX) ימי הכל, Ball, Holzinger u. a. - 3f. Für אחרי ז' a hat Sam LXX-Hss Peš Targ-Jon אחרי יוסף, Ball, Holzinger u. a. --Der zweimalige Ansatz »sie sprachen zu Pharao« widerspricht einem hebräischen Stilgesetz vgl. zu 199; es ist wohl eine Zwischenrede ausgefallen: »Pharao sprach: wozu seid ihr hierher gekommen?«; so anch Ball. - Die Antwort der Brüder entspricht Josephs Anweisung; sie verraten Pharao wohlweislich nicht, daß sie durch Joseph nach Ägypten gerufen worden sind, und machen ihm weis, daß sie nichts als Schafhirten seien und nur der Schafe wegen überhaupt nach Ägypten gekommen seien; man sieht: sie haben Joseph verstanden. Das sind - denkt der Erzähler - die Ahnherrn der zwölf Stämme Israels, und so sind sie geblieben. - In 5. 6 sind im gegenwärtigen hebräischen Text Stücke aus J und P ineinander gearbeitet; LXX hat sie noch voneinander gesondert gelesen; vgl. weiter darüber unten. - Pharao erlaubt nicht nur die Niederlassung in Gošen, sondern, um seinem Minister Gnade zu erweisen, will er die Brüder sogar zu königlichen Oberhirten machen. Hier amüsiert sich der Erzähler köstlich: Pharao ist großmütig und etwas dumm. - Der moderne Leser wird vielleicht verwundert sein oder gar Anstoß daran nehmen, daß auf eine so rührende Szene wie die vorhergehende eine humoristische folgt. Man bedenke aber, daß sich eine solche Abwechselung ergreifender und humoristischer Motive in vielen Literaturen findet. Denn so entspricht es der menschlichen Natur: wir sind nicht im stande, allzu lange Zeit eine solche Rührung zu ertragen, sondern wir sind dem Schriftsteller dankbar, der uns erlaubt, nach allen Tränen wieder zu lachen. - Für das auffallende יְיֵשֹׁ־בֶּם liest Ball nach Sam הַישֹּׁ־בֶּם, Ehrlich כּר־יש־בּם.

12. 27a Jaqob und seine Söhne bleiben in Ägypten. בלפל 12 mit doppeltem Akk. § 117cc. - »Nach der Kinderzahl« d. h. nach der Größe jedes Hausstandes

# Joseph macht Ägypten Pharao zinsbar 4713-26 J.

Joseph macht Ägypten Pharao leibeigen 4713-26 J. Stellung des Stücks in der Komposition der Josephgeschichten. Das Stück unterbricht die Geschichte von Josephs Verhältnis zu seinen Brüdern aufs empfindlichste: nach Jaqobs Ankunft in Ägypten erwarten wir sofort die Erzählung von Jaqobs Tod vgl. 4528 und 4630 (vgl. weiter zu 4729ff. und S. 396): auf Pharaos Erlaubnis »sie dürfen in Gošen bleiben« 47 6b erwarten wir sofort die Erzählung: »so blieb Israel in Gošen« 47 27a. Während das Stück 13-26 hier also nur stört, würde es vortrefflich an 4155f. anschließen; diese Worte, dem Inhalt nach mit 4713 identisch, sind geradezu die Exposition zu 4714-26. Demnach ist dies Stück als die ursprünglich beabsichtigte Fortsetzung von 41 zu betrachten (Dillmann u. a.). In den Josephgeschichten sind zwei Hauptfäden von dem Erzähler zusammengesponnen: 1) Josephs Schicksale in Ägypten 39. 40. 41, 2) Josephs Beziehungen zu seiner Familie 37. 42—4712 4727—50. Das Stück 4713—26 gehört seinem Thema nach zum ersten Hauptfaden. Seine gegenwärtige Stellung mitten unter den Erzählungen des zweiten Fadens ist keine natürliche und ursprüngliche; dies zeigt sich auch daran, daß die Erwähnung Kanaans 13. 14. 15, die dies Stück ein wenig in den gegenwärtigen Zusammenhang einfügen soll, im Stücke selbst, das sonst nur von ägyptischen Dingen handelt, nicht recht passend ist (Holzinger, Driver, Cheyne u. a.). Der Abschnitt ist aus seiner alten Stelle abgelöst und hierher gestellt worden aus Gründen der Chronologie: er handelt schon vom zweiten Jahre der Hungersnot 18, während 42 (vgl. 456) bereits mit dem ersten Jahre einsetzt. — Doch unterscheidet er sich, wie Haller 146 mit Recht hervorhebt, von den Erzählungen auch des Hauptfadens durch sein politisches Interesse und seine verhältnismäßig genaue Kenntnis der Besitzverhältnisse Ägyptens, während in jenen das Persönliche weit mehr hervortritt.

Der Abschnitt enthält eine ätiologische Sage: der Hebräer, der nach Ägypten kommt, wundert sich über die dortigen, von den Verhältnissen des eigenen Landes so ganz abweichenden Agrarverhältnisse. Während es in Kanaan einen freien Bauernstand gibt, und der König nur der erste Grundbesitzer im Lande ist, ist der Acker Ägyptens fast ganz in den Händen des Staates; die Bauern aber müssen - so dürfen wir nach unserer Erzählung annehmen - den Fünften, also nach hebräischen Begriffen eine außerordentlich hohe Abgabe, bezahlen; nur die Priester (und nach Diodor Bibl. hist. I 73f. die Krieger) haben selbständigen Grundbesitz. Vgl. über die sozialen Zustände des Neuen Reiches Erman 188; eine Vermutung über die Entstehung dieser eigentümlichen agrarischen Verhältnisse bei Erman 152f. Der Hebräer, der diese Dinge beobachtet, macht sich seine Gedanken darüber: welche gewaltige Macht muß der Pharao in seinem Lande haben im Verhältnis zu der so geringfügigen des Königs von Israel! Einen wie weisen Minister muß jener Pharao der alten Zeit besessen haben, daß er alles Land sich hat zinsbar machen können! - Nun ist es die Nationaleitelkeit - ein von alters her stark hervortretender Charakterzug Israels -, die behauptet, daß unser Joseph dieser weise Minister gewesen sei. Diese Behauptung ist also derselben Quelle entsprungen, wie die späteren, daß Joseph der Schöpfer des Mörissees sei, daß Abraham die Ägypter Astronomie gelehrt habe, daß Moses der eigentliche Begründer aller Kultur in Ägypten gewesen sei, und daß Plato aus Mose geschöpft habe, vgl. Schürer, Geschichte des jüdischen Volkes III 354 f. - Wir sollen die folgende Erzählung also lesen voller Entzücken über die Klugheit unserer Leute. Der Gedanke aber, daß die Politik eines Ministers, der die Not des Landes benutzt, um das Volk in Fronpflicht zu bringen, und der die Landeskinder so hart behandelt, während er seine eigene landfremde Sippschaft begünstigt, daß solche Politik noch eine andere, weniger rühmenswerte Seite haben könne, ist dem alten Erzähler nicht gekommen: er sieht nicht auf den »Ruin von Land und Volk« (Reuß), sondern nur auf den Zuwachs an Pharaos Macht: im ganzen Stück wird betont, daß alles, was Joseph tut, für den Vorteil Pharaos geschieht. Wir müssen uns also wohl hüten, moderne Stimmungen einzutragen und entweder Josephs Politik »geradezu schändliche zu finden (Holzinger) oder umgekehrt zu behaupten, er habe »nicht minder das Interesse des Landes als des Königs« im Auge gehabt (Franz Delitzsch). - Daß die Geschichte vieileicht auf eine ägyptische Erzählung zurückgeht, ist oben S. 400 bemerkt worden.

Disposition. I. Im ersten Jahre verschafft Joseph dem Pharao alles Geld 13. 14 und alle Herden 15—17. II. Im zweiten Jahre kauft er (die Personen und) das Land der Ägypter 18—22 und legt ihnen dafür den Fünften auf 23—26.

Quellenkritik. Die Quellenbestimmung hängt mit der in 41 zusammen. S. 433 ist die Vermutung ausgesprochen worden, daß 4155.56, die Exposition dieses Stücks, zu J und 4134b, eine Notiz über den Fünften, eine Variante dieses Stücks, zu E gehören. Demnach würde das Stück aus J stammen; das wird weiter nahegelegt durch

47 <sup>13</sup> Es war aber kein Brot im ganzen Lande, denn die Hungersnot war sehr schwer, so daß Ägyptenland [und das Land Kanaan] vor der Hungersnot verschmachteten. <sup>14</sup>So brachte Joseph alles Geld zusammen, das sich im Ägyptenland [und im Lande Kanaan] fand, um das Getreide, das sie kaufen mußten; und Joseph lieferte das Geld ein in Pharaos Haus. — <sup>15</sup>Als nun das Geld von Ägyptenland [und vom Lande Kanaan] zu Ende war, kamen alle Ägypter zu Joseph und sprachen: schaffe uns Brot! warum sollen wir vor deinen Augen sterben? denn 'das' Geld ist ausgegangen. <sup>16</sup>Da sprach Joseph: gebt mir eure Herden, so will ich euch 'Brot' geben um eure Herden, wenn 'das' Geld ausgegangen ist. <sup>17</sup>So brachten sie Joseph ihre Herden, und Joseph gab ihnen Brot um die Rosse, die Schafherden, die Rinderherden und die Esel: so versorgte er sie mit Brot in jenem Jahre um ihre Herden.

2614 (J), פָּצָא הַקְּ בַּעֵּיבֵי 25 bei J häufig (Dillmann). — Holzinger nimmt an, daß auch hier Doppelfaden vorliegt: 23 greife über 20f. zurück, 24 setze etwas anderes als 20f. fest; auch die Unbehilflichkeit des Stils weise auf Zusammensetzung aus mehreren Quellen hin; er findet zwei Parallelen 1) 1926. ba\*. 232. 25. 20. 21: die Ägypter verkaufen um Brotkorn לַחֵים ihren Grundbesitz und ihre Person; 2) 19b\$. v. 23b. 24. 26a: die Ägypter bitten um Saatgut, damit sie nicht sterben und ihre Äcker veröden. Diese Quellenscheidung aber ist bedenklich: Holzinger übersieht die Disposition, wonach der Verfasser hier 1) vom Kauf der Äcker (und der Menschen) 20-22 und 2) von dem ihnen aufgelegten Zins sprechen wollte 23-26; die Verse 23ff. greifen also nicht über den Vers 20 zurück, sondern setzen ihn fort: פיקר 20 »da kaufte er«, דון קויתי sa »hiermit habe ich nun gekauft«. Die Festsetzung von 24 ist nicht eine andere als die von 20; vielmehr erzählt 24, was auf Grund des geschehenen Kaufes 20 den Ägyptern aufgelegt worden ist. \*\* »Brotkorn« und »Saatgut«, die in der Erzählung beide erwähnt werden, stoßen sich im allgemeinen nicht: beides ist nötig, für Menschen und Acker. Procksch will aus J.s Bericht 13b. 14. 20. 21. 22 für E ausschalten; aber 14 ist die notwendige Voraussetzung für 15, und 20-22 wird mit 19. 23 durch die Worte אַרָּפֶר פָּרָכְי פָּרָכְי 19. 20. 22 bis. 23 zusammengehalten. Sievers II 358 f. teilt, Holzinger im Prinzip folgend, seinem »J\$« 13-15. 20. 21b. 22, das andere (außer einigen Zusätzen) seinem »Jδ« zu: der erstere erzähle nur vom Landverkauf, der zweite vom Verkauf des Viehs, von der Leibeigenschaft und dem Fünften. Dagegen gilt das gegen Holzinger und Procksch Bemerkte und außerdem noch, daß 15. 19, wie מַמָּח נַמַּה zeigt, zusammengehören. Anderseits ist richtig, daß der Stil des Stücks nicht geschickt ist: das Zeugma 19 ist wohl nicht nur für unser Sprachgefühl hart, doch vgl. auch 4318; 24b scheint glossiert zu sein; die unnötigen Wiederholungen 20aα. γ fallen auf. Auch sonst mag man versuchen, ob man nicht den Stil durch Annahme von Auffüllungen erleichtern kann. Vielleicht ist der Kauf der Personen hinzugefügt und hat der ursprüngliche Text nur vom Ackerkauf gesprochen, worauf 22, 26 zu führen scheinen: was oben probeweise im Text durchgeführt worden ist. Daß damit der Text an Einheitlichkeit erheblich gewinnt, wird man zugeben.

13-17 In der Hungersnot kommt alles Geld und Vieh der Ägypter in Pharaos Besitz. 13. 14 Joseph nimmt im Laufe eines Jahres (!) alles Geld ein, aus Ägypten und der ganzen Welt, so daß nichts mehr übrig bleibt: märchenhaft. — τος 13, γ ππο, nur hier; Sam κρτι vgl. 1911, Ball; LXX ἐξέλιπεν = κρτι? vgl. 4130. — τος 14 »um das Getreide« § 119p. — Das Geld kommt in Pharaos Schatzkammer. — 15-17 Weiter gelangt alles Vieh in Pharaos Besitz. Auch dies märchenhaft: womit hat man denn geackert? und was hat Pharao mit allem Vieh angefangen? Daß es in Ägypten schließlich auch außer dem Geld und dem Vieh noch wertvolle Gegenstände

18 Als nun jenes Jahr um war, kamen sie im zweiten Jahre und sprachen zu ihm: wir können es unserm Herrn nicht verhehlen, vielmehr das Geld ist dahin, und die Viehherden hat unser Herr schon. Es ist nichts mehr übrig, was wir unserm Herrn geben könnten, als [unsere Leiber und] unser Feld. 18 Warum sollen wir vor deinen Augen zu Grunde gehen samt unserm Felde? Kaufe [uns und] unser Feld [um Brot, so wollen wir samt unserm Felde Pharao leibeigen sein]; aber gib uns Aussaat, daß wir am Leben bleiben und nicht sterben, und daß das Feld nicht wüste werde. 20 So kaufte Joseph für Pharao alle Felder in Ägypten; denn die Ägypter verkauften Mann für Mann ihre Äcker; so sehr bedrückte sie die Hungersnot. So kam das Land in Pharaos Besitz. [21 Das Volk aber 'machte er' ihm 'leibeigen', von einem Ende Ägyptens bis zum andern.] 22 Nur die Felder der Priester kaufte er nicht, denn die Priester hatten von Pharao ein Einkommen und ernährten sich von diesem Einkommen, das ihnen Pharao gab. Deshalb brauchten sie ihr Feld nicht zu verkaufen.

<sup>23</sup>Dann sprach Joseph zum Volke: hiermit habe ich *[cuch und]* euer Feld für Pharao gekauft. Da habt ihr Samen, daß ihr das Feld besäen könnt. <sup>24</sup>Aber von dem Ertrage müßt ihr Pharao den Fünften geben; die übrigen vier Teile sollen euch gehören zur Aussaat für den Acker *[für euch zu essen und für* 

genug gibt, die man verkaufen oder verpfänden kann, bedenkt die Sage nicht. — Sam (LXX) קּבָּם לֶּבֶּה 15b. 16 wie 15a. 18, Ball, Kautzsch\*. — 16 בְּבָּה שָׁלָּהָם mit Sam LXX Vulg, Ball, Spurrell u. a. — בְּמַבְּיֵבֶה § 93ss.

23—26 Einsetzung des Fünften. 24 הַּמְּבֵּקְהַ >bei den Einbringungen«, oder >an den Erträgnissen« mit ב partitivum § 119m vgl. II Sam 1944 II Reg 117; Dillmann und Kittel wollen mit LXX die Präp. ב fortlassen oder statt ihrer בְּיִבְּיִהְ בְּּבָּאָר בְּּבָּאָר בְּּבָּאָר וֹיִי וּצָּאָר בּיִר בְּיִבְּי וְּלָאָרֶל בְּיִ וְּלָאָרֶל בְּיִ וְּלָאָרָל בְּיִ וְּלָאָרָל בְּיִ וְּלָאָרֶל בְּיִ בְּיִבְּיִ ְּיִ בְּיִבְּיִ בְּיִבְּיִבְּיִ בְּיִבְּיִ בְּיִבְּיִבְּיִ בְּיִבְּיִ בְּיִבְּיִבְּיִ בְּיִבְּיִ בְּיִבְּיִי בְּיִבְּיִי בְּיִבְּיִי בְּיִבְּיִי בְּיִבְּיִי בְּיִבְּיִי בְּיִבְּיִי בְּיִבְיִי בְּיִבְּיִי בְּיִבְּי בְּיִבְּיִי בְּיִבְּיִי בְּיִבְּיִי בְּיִבְּיִי בְּיִבְּיִי בְּיִבְּיִי בְּיִבְּי בְּיִבְּיִי בְּיִבְּי בְּיִבְּיִי בְּיִבְּיִי בְּיִבְּיִי בְּיִבְּיִי בְּיִבְּיִי בְּיִבְּי בְּיִבְּיִי בְּיִבְּיִי בְּיִבְּיִי בְּיִבְּי בְּיִבְּיִי בְּיִבְּי בְּיִבְּיִי בְּיִבְּי בְּיִבְּיִי בְּיִבְּיִי בְּיִבְּי בְּיִבְּי בְּיִבְּיִי בְּיִבְּי בְּיִבְּי בְּיִבְּי בְּיִבְּי בְּיִבְּי בְּיִבְּי בְּיִבְּי בְּיִי בְיִי בְּיִי בְּיִי בְּיִי בְּיִי בְּיִי בְּיִי בְּיִי בְּיִי בְּיִי בְּיִבְּי בְּיִי בְּיִי בְּיִי בְּיִי בְּיִי בְּיִי בְּיִי בְיִי בְּיִי בְּיִי בְּיִי בְּיִבְּי בְּיִי בְּיִי בְּיִי בְּיִי בְּיִי בְּיִי בְּיִבְּי בְּיִבְּיִי בְּיִי בְּיִי בְּיִבְּי בְּיִבְּי בְּיִי בְּיִי בְּיִי בְּיִי בְּיִי בְּיִי בְּיבְּיִי בְּיִי בְּיִּי בְּיִי בְּיִבְּי בְּיבְּי בְּיִבְּיי בְּיִיי

<sup>18-22</sup> Das gesamte Ackerland wird Pharaos Eigentum. Das zweite Jahr« ist natürlich das zweite Jahr unter den sieben Jahren des Hungers. Demnach ist die Verarmung Ägyptens nach Meinung des Erzählers sehr rasch vorgegangen; auch dies eine große Naivität. Daß die Ägypter 19 um Saatgut bitten; führt nicht ins letzte Jahr der Teuerung (gegen Holzinger); es ist doch natürlich in jedem Jahr gesät worden. -עליא Zum Sing. vgl. zu 236. Ball vermißt vor אַל־אָדֹנִי ein Wort wie בּאָב. - 19 Joseph ist viel zu klug, um einen solchen Vorschlag von sich aus zu machen, sondern er wartet ab, bis die Ägypter in ihrer Verzweifelung von selber darauf kommen. - Die Ägypter meinen: wenn sie ihr Feld behalten, sind Menschen und Acker verloren; nur wenn sie den Acker verkaufen, können beide Teile gerettet werden. Auch בּלֶדֵם mag Zusatz sein, da es sich mit »gib Aussaat« stößt vgl. auch 24; dann wird im ersten Teile des Ganzen vom »Brot« gesprochen, im zweiten Teile, von 19 an, wo der Verfasser auf die Erwerbung der Äcker und den Fünften hinaus will, von Aussaat. - 21a übersetzt Procksch: das Volk aber ließ er nach den Städten an sich zur Musterung vorbeiziehen«, zwecks angemessener Getreideverteilung in den mit Getreidemagazinen versehenen Städten (4185. 48): sprachlich (אֹתוֹ) und sachlich unmöglich. Zu lesen ist הַעָבָּרָ אָתוֹ לַעָבָּרָים nach Sam LXX (Vulg) mit Dillmann, Ball u. a.; zur Kstr. vgl. Jer 174. — 22 אָבֶּלוּ § 1121. — Die Notiz, daß die Priester jährlich große Zuwendungen vom Könige erhalten, ist nicht für unhistorisch zu halten (gegen Holzinger): König Ramses III z. B. ließ den Tempeln alljährlich 185000 Sack Korn zukommen, vgl. Erman 188. Auch daß es neber den königlichen Domänen in Ägypten große Tempeläcker gab, ist historisch vgl. Erman 403 ff. u. a.

eure Leute, auch für die Kinder zu essen]. <sup>25</sup>Sie sprachen: du hast uns das Leben gerettet! Möchten wir nur Gnade finden vor unserm Herrn [so wollen wir gern Pharao leibeigen sein]. <sup>26</sup>So legte Joseph dies als Gesetz bis auf diesen Tag auf das Feld der Ägypter, 'daß sie Pharao den Fünften bezahlen müssen'. Nur das Feld der Priester kam nicht in Pharaos Besitz.

Altertum und noch jetzt im Orient nicht unerhört vgl. Dillmann. — 25 Die Ägypter, denen so das Fell über die Ohren gezogen wird, sind ganz einverstanden und müssen noch Josephs Gnade preisen; zum Vergnügen des Erzählers. — בְּּבְּיִה Gegensatz zu בְּבִּיה (Holzinger, Kittel u. a.); nach Ball sind beide Worte Glosse. — 27a vgl. oben S. 465.

# 71. Jagobs letzter Wille 4729-31 481. 2. 7-22 4933aβ 501 JE.

Jaqobs Tod 4729—31 481.2.7—22 4933αβ 501 JE. Die ganze Josephgeschichte steht unter der Voraussetzung, daß Jaqob dem Tode nahe ist 3735 4238 4327f. 4422-29.31 459.13.28 4630; um Joseph noch eirmal vor seinem Tode zu sehen, ist er nach Ägypten gekommen 4528; jetzt, da er ihn gesehen hat, ist er zum Tode bereit 4630. Es liegt also in der Natur der Erzählung, daß auf die Geschichte von Jaqobs Reise nach Ägypten sofort die von seinem Tode folgt. Dieser Zusammenhang ist gegenwärtig durch das dazwischen gestellte Stück 4713—26 undeutlich geworden. — Diese Erzählung von Jaqobs Tode ist kein selbständiger Erzählungsstoff, sondern nur ein ausgeführter. Schluß; die Erzähler haben das Stück mit lebendigem Detail gefüllt, indem sie Jaqob letztwillige Verfügungen treffen lassen (ein novellistisches Motiv, zur Vorbereitung der Erzählung von seinem Begräbnis 502ff.), und indem sie von seinem Segen über Ephraim und Manasse erzählen (ein ätiologisches Moment).

Quellenkritik. Auf doppelten Faden führt Folgendes: 481f. beginnt nach 4729-31 mit ganz neuem Einsatz: 4729-31 verhandeln Israel und Joseph bereits über Israels Grab, und 481 erfährt Joseph erst, daß Jagob krank ist und sterben könnte. Nach 4729 wird Joseph zu seinem Vater gerufen; nach 481 kommt er freiwillig, auf die Kunde von seiner Krankheit. Nach 10a kann Israel nicht mehr sehen, aber nach 8a. 11 »sieht« er Joseph und Josephs Söhne. Zweimal führt Joseph seine Söhne Jagob zu יוֹשׁ אַלֵּין 10b | 13. »Da brachte Joseph die beiden herzu« 13 bezieht sich über 10—12 hinweg auf »bringe sie her zu mir« 9b. 17-19 ist unmittelbare Fortsetzung von 13. 14: die Handlung 13. 14 wird 17-19 erläutert; das dazwischen Stehende 15f. stört diesen Zusammenhang. Die Bevorzugung Ephraims vor Manasse wird 13. 14 durch eine Handlung ausgesprochen, 20 dagegen durch ein Wort. - Zu J gehören: 4729-31 (Israel 29. 31; אחרי הן בעינדך 29, »lege deine Hand unter meine Hüfte« 29 wie 242) 482b (Israel, הפיף wie 4731) 9b. 10a (Vorbereitung zu 13-15) 13-15 (Israel 18. 14; שַׁנִּיר 14; die Handlung 13-15 ist || dem Wort 20 E) 17-19 (Fortsetzung von 13-15) מוברא ביום ביום ביום ביום מוא 20aα (das Wort darf in J nicht fehlen, da im vorhergehenden nur die Gebärde-des Segens, aber noch nicht das Segenswort berichtet ist; bei E würde das Wort empfindlich stören, vgl. unten) 49 38aβ (הְּטָה wie 47 31 482) 501. — Zu E gehören: 481. 2a (neuer Einsatz nach 4729-31; Jaqob 2a) 8 (er »sieht« sa, während er nach 10a. 13. 14. 17-19 J »nicht sehen kann«; אלהים sa ist falsches Explicitum; sb ist die Frage, auf die 9 autwortet) פעלהים (אלהים) 10b. 11. 12 (die Verse gehören nicht in den Zusammenhang von J vgl. oben; wan 10b | 13 J; er »sieht« 11; die Form להרם; באה 11; Joseph fällt nieder 12, während er nach J mit seinen Kindern vor Jagobs Lager steht: er fällt nieder, um den Segen zu empfangen, die Fortsetzung ist also der Segen selber 15f.; ישראל 11 ist falsches Explicitum) 15. 16 (אלהים) 20 von בְּדְ וְבָּבֵהְ an (אלהים; die Segensworte sind die unmittelbare Fortsetzung von 16; 20b ist zur Erläuterung von 20a notwendig; in J, wo 13-15 schon durch 17-19

47 <sup>29</sup>Da nun die Zeit herbeikam, daß Israel sterben sollte, ließ er seinen Sohn Joseph rufen und sprach zu ihm: habe ich Gnade vor dir gefunden, so lege deine Hand unter meine Hüfte; erweise mir Liebe und Treue: begrabe mich

erklärt worden ist, wäre es überflüssig) 21 ישראל ; אלחים ist falsches Explicitum). Über 22 vgl. zur Stelle. Diese Quellenscheidung im ganzen nach Dillmann. Die Erkenntnis, daß es sich hier um zwei Rezensionen handelt, stammt von Budde ZAW III 61. Eerdmans 69 erklärt trotz der inneren Schwierigkeiten 8—22 für einen \*geschlossenen Zusammenhang\*; Sievers II 360 teilt 4727—4822 unter \*nicht weniger als neun\* Quellenfäden.

Ein besonderes Problem ist die Quellenzugehörigkeit von 7. Die Worte stehen gegenwärtig ganz ohne Zusammenhang (Dillmann). Sehr einleuchtend ist Brustons (ZAW VII 207f.) Vermutung, daß sich an diese Erwähnung von Rahels Grab ursprünglich der Wunsch Jaqobs geschlossen habe, in ihrem Grabe bestattet zu werden. Willkürlich aber ist es, wenn Bruston und Ball den Vers in den Zusammenhang des J hinter 4729 einstellen und mangen 30 lesen wollen; denn wie sollte dann der fragliche Vers wohl zu seiner gegenwärtigen Stellung gekommen sein? Ebenso ist der Versuch Dillmanns verunglückt, den Vers zu P als Einleitung von 4929aβff. zu rechnen: auch dort findet der Vers keine natürliche Unterkunft: warum spricht Jagob von Rahels Grabe, wenn er selber doch nicht bei Rahel, sondern bei seinen Vätern in der Höhle Machpela beigesetzt sein will? Auch Buddes (ZAW III 56ff.) komplizierte Hypothese, der Vers sei ursprünglich eine redaktionelle Hinzufügung zu 4929-32 gewesen, seine gegenwärtige Stelle aber erkläre sich aus einer Versetzung von 49 29-32, das ursprünglich hinter 483-6 gestanden habe, ist unwahrscheinlich. Von einem Redaktor diesen Vers herzuleiten, sollte verbieten, daß der Gedanke, der im Hintergrunde steht, zart und tief ist, vgl. die Erklärung. So bleibt die einfache Lösung übrig, daß er zu E gehört. Hierher paßt er seiner Stellung nach ausgezeichnet: auch die Erzählung von J zerfällt in zwei Teile: 1) die Bestimmung über das Grab 4729-31, 2) den Segen. Ebenso bei E: 1) der Wunsch, bei Rahel zu liegen 477, 2) der Segen sff. Ähnlich auch bei P.

Die Erzählung variiert das Motiv, das wir aus 24 und 27 kennen: das Testament des Sterbenden. Ebenso im folgenden 5024f. Es ist eine besonders schöne Szene: der alte Vater, der jetzt sterben will, nachdem er noch das Glück seines Lieblingssohnes geschaut hat. Vergangenheit und Zukunft berühren sich hier: er selber blickt zurück auf sein langes Leben 15, auf die Liebe seiner Jugend 7, er gedenkt des Vaters und Großvaters 47 so 48 15, und sein letzter Wunsch ist, bei Rahel im Grabe zu ruhen 487. Vor dem Sterbenden aber stehen die jungen Enkel, die frischen Sprößlinge des alten Stammes, die Vertreter der Zukunft Israels. Der Alte aber küßt und segnet sie: er gibt ihnen als Erbe den Segen des Gottes mit, der ihm selber und den Urvätern in allen Nöten geholfen hat. Denn Menschen sterben, aber Gott lebt von Geschlecht zu Geschlecht. Und dem Sterbenden erschließt sich die Zukunft seines Stammes: er sieht, wie der Erstgeborene weichen wird vor dem Jüngern; er weissagt, daß sein Geschlecht nicht immer in Ägypten bleiben wird. Zu den liebevollen und frommen Tönen gesellt sich also der geheimnisvolle Klang wunderbarer Ahnung. So steht diese Szene schön gegen Ende der Vätersage: das alte Geschlecht stirbt dahin, aber eine neue Zukunft tut sich auf und Gott bleibt derselbe.

47, 29-31. 48, 1. 2. 7 Joseph besucht den sterbenden Jaqob. Der Ort des Begräbnisses. — 47, 29-31 Die Rezension des J. Der Antike legt höchsten Wert auf den Ort seines Grabes vgl. zu 23 S. 274; in fremdem Lande bestattet zu werden, erscheint als großes Unglück. So möchte auch Jaqob auf keinen Fall in Ägypten begraben sein vgl. 5025, sondern in Kanaan in der Erbgruft. Damit verlangt er aber von Joseph keine Kleinigkeit, eine beschwerliche und in seiner hohen Stellung auch bedenkliche (vgl. 504) Reise; daher legt er Joseph einen Schwur auf.

nicht in Ägypten: <sup>30</sup>sondern, wenn ich mich jetzt zu meinen Vätern lege, so bringe mich aus Ägypten und begrabe mich in 'meinem' Begräbnis. Er sprach: ich will tun, wie du gesagt hast. <sup>31</sup>Er aber sprach: so schwöre mir! Da schwurer ihm. Israel aber neigte sich zu Häupten des Bettes.

48 ¹ Nach diesen Begebenheiten geschah's, daß dem Joseph gesagt ward: dein Vater ist krank. Da nahm er seine beiden Söhne mit sich, Manasse und Ephraim, 'und kam zu Jaqob'. ² Als aber dem Jaqob gemeldet ward: dein Sohn Joseph kommt zu dir, da kam Israel wieder zu Kräften und setzte sich im Bette auf. — — ¹ Als ich aus Paddan kam, starb mir 'deine Mutter' Raḥel im Lande Kanaan auf dem Wege, als noch eine Strecke Weges bis Ephratha war; so begrub ich sie dort auf dem Wege nach Ephratha [das ist Bethlehem]. — —

Uns Modernen ist solcher Wunsch der Sterbenden und die Überführung von Leichnamen noch wohl vertraut. — Zur Gebärde des Schwurs vgl. zu 242. — אוני 30 ist wohl als Vordersatz zu nehmen; zur Redensart vgl. Dtn 3116 I Reg 210. - »In ihrem Begräbnis« 30 und »in meinem Grabe, das ich mir gegraben habe,« 505 J widersprechen sich; daher Wellhausens (Composition 3 60) Vermutung, daß der Text von J 4730 in Rücksicht auf die Machpelahöhle des P verändert worden sei. - Als Joseph schwört, legt sich Israel betend gegen das Kopfkissen hin, Gott zu danken, daß er ihm diesen letzten Wunsch erfüllt hat. Das השחתה auf dem Bette berichtet der Erzähler ausdrücklich. wohl deshalb, weil es ihm als besonders merkwürdige Situation erscheint; sonst tut man das auf dem Erdboden, aber dazu ist Israel vor Altersschwäche nicht mehr im stande. Eine ähnliche Szene I Reg 147. Holzinger vermutet, daß zu Häupten des Bettes ein Gottesbild angebracht gewesen sei (vgl. I Sam 1913); wohl möglich. Cheyne: על־עֶרֶשׂ הַּמְּטֶה vgl. ערש בארער Ps 1323. — Zwischen 4731 und 48, 2b fehlt bei J. der Grund, weshalb Israel wieder zu Kräften kam: er hört von Joseph, daß er seine beiden Söhne mitgebracht hat. Das macht ihn noch einmal lebendig: der Geist kommt über den Sterbenden, daß er die Enkel segne. Auf 2b folgt dann bei J 9b.

48, 1. 2. 7 Josephs Besuch bei Jaqob und der Ort des Begräbnisses nach E. — 48, 1. 2 אמר man sagte«, אמר »man teilte mit«; vielleicht ist besser אמר " אמר אמר " sagte», אמר אוויים אוויים אוויים אמר אוויים או (oder nach LXX Peš יְהַאָּמֶר vgl. Jos 22, Ehrlich) und יוין ענו lesen § 144d A. 2. — LXX + בָּבֵבֹא אֵל-רָעֵקֹב, Ball, Procksch vgl. 2 1131 125. — 7 aus E vgl. oben; ein Bruchstück: der Wunsch, im Tode bei Rahel zu liegen, den RJE noch aufgenommen hat, ist, weil er 4730 J'(und 4929-32 P) widerstreitet, ausgelassen worden. Dieser Wunsch ist dem modernen Empfinden ganz verständlich; er ist zarter als der Wunsch Israels bei J, im eigenen Grabe zu liegen. Überhaupt ist E in dieser Erzählung zarter als J, vgl. 10b »er küßte und herzte sie«. - Das ganze Leben Jaqobs ist ausgefüllt von der Liebe zu Rahel, einer Liebe, die ihm so viele Nöte und Schmerzen bereitet hat: zuerst hat er viele Jahre um sie dienen müssen, dann hat sie ihm lange keine Söhne geboren, und beim zweiten Kinde ist sie gestorben. Da hat er die Liebe zu ihr auf ihre Söhne übertragen; aber wie viel Leid ist durch Joseph und Benjamin über ihn gekommen! Jetzt, da er beide Söhne wieder hat, und da es nun zum Tode geht, ist sein letzter Wunsch. bei der Geliebten den langen Schlaf zu schlafen. - Dieser anmutige Zug ist freilich zu zart, um uralt zu sein. Daß die alte Überlieferung ihn nicht kennt, zeigt sich darin, daß man von »Rahels Grabe« spricht (I Sam 102); erst die spätere Erzählung behauptet, daß auch Jaqob dort ruhe. — Die Worte sind Anspielung, z. T. wörtliche Wiederholung von 3516-20. - »Paddan« nur hier; P sagt »Paddan-Aram«, was Sam LXX Peš auch hier haben. — יָבֶּי mir zum Leide. — לָחֵל Sam LXX + אָפָּר, darf kaum fehlen, Ball, Ehrlich. — אַבְּרָת, Sam אַבְּרָתה, Ball. — הוא בֵּית לַחָם Einsatz wie 3519.

8-20 Der Segen Jaqobs über Ephraim und Manasse. Eine ätiolo-

<sup>8</sup> Als er [Israel] nun Josephs Söhne sah, sprach er: wer sind diese? 
<sup>9</sup> Joseph antwortete seinem Vater: das sind meine Söhne, die mir Gott geschenkt hat. Und er sprach: bringe sie her zu mir, daß ich sie segne. <sup>10</sup> Israels Augen aber waren stumpf vor Alter, er konnte nicht mehr sehen. Und er führte sie ihm zu: — — und er küßte und herzte sie. <sup>11</sup> Und er [Israel] sprach zu Joseph: ich hätte nimmermehr gedacht, dein Angesicht zu schauen; nun hat mich Gott auch deine Kinder schauen lassen. <sup>12</sup> Dann nahm sie Joseph aus seinem Schoß; und er neigte sich mit dem Angesicht zur Erde.

<sup>13</sup>Da brachte Joseph die beiden herzu, Ephraim an seiner rechten Hand, Israel zur Linken und Manasse an seiner linken Hand, Israel zur Rechten, und

logische Sage. Die Josephsöhne sind hochberühmt in Israel durch reiches Land, Tapferkeit und Volkszahl; sie sind die eigentlichen Träger der Geschichte Nordisraels. Die Sage erklärt diesen »Segen«, der auf ihnen liegt, als den Segen, mit dem sie Jaqob sterbend vor allen anderen Stämmen gesegnet hat. Dabei setzt die Erzählung voraus. daß Manasse, obwohl der Erstgeborene, doch vor dem jüngeren Ephraim, dem führenden Stamm des Nordreiches Jes 79 98, zurückgetreten ist. Also ein ähnliches Verhältnis wie zwischen Jagob und Esau und vielleicht auch zwischen Peres und Zerach. Die Sage erklärt dies geschichtliche Verhältnis daraus, daß dem Stammvater zwar der Erstgeborene so zugeführt worden sei, daß er ihm zur Rechten stand, daß der Alte aber die Arme gekreuzt und seine Rechte auf das Haupt des Jüngeren gelegt habe! Diese Erzählung zeigt uns deutlich, mit welcher Unbefangenheit man in solchem uralten Segenswort den zureichenden Grund für die Erklärung gegenwärtiger Völkerverhältnisse gesehen hat. Ähnlich, aber weniger naiv E 20. - 8. 9 Voraussetzung ist, daß Jagob die Enkel noch nicht kennt: vor nicht langer Zeit in Ägypten angekommen, sieht er jetzt die Kinder zum ersten Male וו; anders die Chronologie P's 4728. - אַדָּסִרבָּה § 58g. - אַמַרַבָּם § 60d. 10a J Voraussetzung für 13. 14. 17-19: weil Israel blind ist, glaubt Joseph zuerst, daß der Vater sich irre. - Das Motiv der Blindheit des Segnenden auch 271, vgl. auch I Reg 144. - Nach 10 ba muß im Text des E gestanden haben, daß der Alte die Enkel auf die Knie nahm, da sie Joseph in 12 wieder herunternimmt. Ursprünglich mag diese Kniesetzung der Knaben ihre Adoption durch den Großvater bedeutet haben; auf diesen Sinn führt noch בְּהֶבֹּל בְּהֶבֹּל יִבְּיִר noch בְּהָבֹל יִבְּרֵא בָּהָבוֹ 16 vgl. Stade ZAW VI 144. Dasselbe noch bei P 485. Durch die Erzählung von solcher Annahme an Kindes Statt soll die Tatsache erklärt werden, daß die Josephsöhne nicht als Geschlechter des Stammes Joseph, der in älteren Quellen noch vorkommt 4922 Dtn 3313 Jdc 123 u. a., sondern als selbständige Stämme gezählt werden. Diese Zählung der beiden als Stämme hören wir schon im Deboraliede. In der uns vorliegenden Rezension des E ist dieser juristische Sinn ganz zurückgetreten, und die Szene ist nur noch ein schönes, zärtliches Bild. Die Söhne Josephs werden dabei als kleine Kinder gedacht. - 11 Auch dies ein rührendes Wort: der Dank an Gott, der über Bitten und Verstehen seinem Leben so schönen Abschluß verliehen hat. Der Erzähler hat solches Wort mit Freuden angeführt: nachdem wir mit dem alten Jagob Leid getragen haben, sollen wir auch des inne werden, daß Gott seine Tränen getrocknet und sein Leid in Freude verwandelt hat. - 12 Joseph nimmt die Kinder von Jaqobs Knien, damit sie den Segen stehend oder kniend empfangen.

13. 14. 17—19 Der Segen bei J. Der Segensgestus ist die Handauflegung; sonst Gebärde der Weihe Num 271s, der Geistesübertragung Dtn 349 u. a. vgl. Benzinger<sup>2</sup> 380. Der älteste Gedanke dieses Ritus als Segensgestus, daß durch die Hand eine geheime Kraft übergeht, ist hier noch ganz deutlich; dabei vermittelt die rechte, gute Hand (3518) den besseren, die linke den schlechteren Segen. — vall 13 LXX Peš Vulg + prik vgl. 10, Ball, Sievers II 361 u. a. — 14 big verbaler Umstandssatz § 156d. — Denn Manasse war der Erstgeborene« stört hier, fehlt in LXX-Hss und ist wohl Glosse zu 17a.

so führte er 'sie' ihm zu. <sup>14</sup>Israel aber streckte seine rechte Hand aus und legte sie auf Ephraims, des Jüngeren, Haupt, und seine linke auf Manasses Haupt, indem er die Arme kreuzte. [Denn Manasse war der Erstgeborene.] <sup>15</sup>Dann segnete er Joseph und sprach: der Gott, 'der vor meinen Vätern gewandelt hat', vor Abraham und Isaaq, der Gott, der mich geweidet hat, seit ich lebe, bis auf diesen Tag, <sup>16</sup>der Engel, der mich erlöst hat von allem Übel: der segne die Knaben, daß in ihnen mein Name fortdauere und meiner Väter Name, Abra-

— 19 Schön ist die Wiederholung »ich weiß wohl, mein Sohn, ich weiß wohl«; langsam und feierlich spricht Israel diese Worte: seine blinden Augen starren in die Zukunft. — - Der Kleine wird größer«: ein Wortspiel. — אים הַבְּבֶּם בַּיֹם בַּבָּם בַּיִּבְבָּם בַּיִּם בַּבָּם אַנְיִבָּם בַּיִּם בַּיִּם בַּבָּם אַנִּם בַּבָּם בַּיִּם בַּבָּם אַנִּם בַּבָּם בַּיִּם בַּבָּם אַנִּם בַּבָּם בַּיִּם בַּיִּם בַּיִּם בַּיִּם בַּיִּם בַּיִּם בַּיִּם בַּיִם בַּיִּם בַּיִּם בַּיִּם בַּיִּם בַּיִּם בַּיִּם בַּיִּם בַּיִם בַּיִּם בַּיִּבָּם בַּיִּם בַּיִּבָּם בַּיִּם בַּיִּים בַּיִּם בַּיִּם בַּיִּם בַּיִּם בַּיִּם בַּיִּם בַּיִּם בַּיִּם בַּיִּם בַּיִּים בַּיִּם בַּיִּם בַּיִּם בַּיִּם בַּיִּם בַּיִּם בַּיִּם בַּיִם בַּיִּבָּם בַּיִּם בָּים בַּיִּם בַּיִּם בַּיִּם בַּיִּם בַּיִם בַּיִּם בַּיִּם בַּיִּם בַּיִּם בַּים בַּיִּם בַּיִּם בַּיִּם בַּיִּים בַּיִּם בַּיִּם בַּיּים בָּים בַּיּים בָּים בַּיּים בַּיּים בַּיּים בַּיּים בַּיּים בַּיּים בַּים בּיּים בּיּים בַּיּים בּיּים בּיּים בַּיּים בָּים בּיּים בּיּים בּיּים בּיּים בּיּים בּיּים בּיּים בּיּים בּיּים בּיים בּיים בּיים בּיּים בּי בּיים בּיים בּיּים בּיים בּיים בּיים בּיּים בּי בּיים בּיים בּי בַּיים בַּיים בַּיים בַּיּים בָּיים בַּיּים בִּיים בּיים בּיים ב

15. 16. 20 Der Segen bei E. — 15 Für אָת־יּוֹקָם LXX (Vulg) אָת Ball, Kittel: das würde zum Folgenden besser passen, aber nicht zu 12b; Joseph wird in seinen Kindern gesegnet. - Häufung der Gottesnamen bei feierlicher Anrufung vgl. als Parallelen etwa Ps 802 501. In solchem Fall nennt der Polytheist alle die Götter, die er verehrt (für das Babylonische vgl. Jastrow, Rel. Bab. u. Ass. I 101. 166. 203. 291), der antike Monotheist alle die Namen Gottes, die er kennt. Auch die Hinzufügung von Attributen ist bei Beschwörungen und dergl. beliebt, um die Kraft der angerufenen Gottesnamen zu verstärken, vgl. Heitmüller, Im Namen Jesu 250 ff. 334 ff.; hier dienen die Worte dazu, das Vertrauen auf die Hülfe auszusprechen, vgl. zu 2412 3210. Die dreimalige Wiederholung ist bei feierlichen Anrufungen, wirkungskräftigen Beschwörungen, Zauberhandlungen und dergl. nicht nur im alten Israel, sondern auch im Babylonischen und sonst sehr beliebt, vgl. Jos 2222 Ps 501 Jes 63, die dreimalige Versluchung Kanaans Gen 925ff. und besonders den dreigeteilten aaronidischen Segen Num 624ff. vgl. Stade, ZAW XXVI 124ff.; für das Babylonische vgl. Hehn, Siebenzahl u. Sabbat 63ff., wo mehrere dreigeteilte babylonische Segenssprüche zitiert werden (65), von denen einer an den aaronidischen erinnert; »das dreimal Gesagte und Getane gilt für abgeschlossen und fertig, für ganz besonders wirksam und kräftig, für unabänderlich und geheimnisvoll«, Stade, ebenda 125. Im Polytheismus ruft man bei feierlicher Handlung, beim Schwur oder dergl. drei verschiedene Götter an vgl. Usener, Rhein. Museum LVIII 17ff., wie es denn überhaupt ein weitverbreiteter menschlicher Trieb war, sich die Gottheit in der Form der Dreiheit vorzustellen (34f.); hier liegt die monotheistische Umbiegung einer polytheistischen Segenssitte vor. - »Der Gott, vor dem meine Väter gewandelt haben«, dem Zusammenhang entspräche besser: אָשֶׁר הַּחָהֵלֶהְ לִּפְנֵי אֲבֹהַי »der Gott, der vor meinen Vätern (auf ihrer Pilgrimschaft, um ihnen die Wege zu bahnen) gewandelt hat«; der Text ist wohl aus religiöser Scheu geändert worden, ebenso 2440, ähnlich 1822. - Der Ausdruck age scheint von Israel Term. techn. gewesen zu sein, vgl. die Gottesnamen »Hirte Israels« Ps 802, שֹמֵר יִשֹׁרָאֵל »Wächter Israels« Ps 1214, vgl. ferner Gottes Verheißung an Jaqob zu Bethel, wo der Ausdruck ารซู in beiden Quellen steht 2815. 20, und den Gottesnamen »Hirte Israels« 4924 (vgl. zur Stelle). Der Ausdruck לְּמֵה fällt auf, weil ein Hirt nicht ein einzelnes Schaf, sondern eine Herde weidet; man darf daher wohl vermuten, daß diese Ausdrücke sich zuerst auf das Volk Israel bezogen haben und dann auf den Ahnherrn übertragen worden sind. - 16 Die Nennung »des Engels« neben »dem Gott« erklärt sich aus dem Bestreben, alle göttlichen Wesen, die in Betracht kommen, zu nennen: der Gott und der Engel sind, wie überall, unterschieden als Herr und Diener. Der Diener steht, wie es sich gebührt, an zweiter Stelle. - Die Worte sind ursprünglich wohl eine Adoptionsformel gewesen; im gegenwärtigen Zusammenhang des E, wo יְשֵׁם אֲבֹדֵר אַבְּרָהֶם וֹיְצֶּדֶּק folgt, bedeuten sie nur noch: die Stämme sollen, obwohl in Ägypten von der Ägypterin geboren, nicht vergessen, daß sie Israeliten hams und Isaaqs, daß sie wachsen und viel werden auf Erden. <sup>17</sup>Als Joseph aber sah, daß sein Vater die rechte Hand auf Ephraims Haupt legte, gefiel es ihm übel, und er faßte seines Vaters Hand und wollte sie von Ephraims Haupt auf Manasses Haupt legen; <sup>18</sup>und Joseph sprach zu seinem Vater: nicht so, mein Vater; dieser ist der Erstgeborene; lege deine Rechte auf sein Haupt. <sup>19</sup>Aber sein Vater weigerte sich und sprach: ich weiß wohl, mein Sohn; ich weiß wohl! Auch dieser soll ein Volk werden! auch dieser soll groß sein! Aber sein kleiner Bruder soll größer sein als er; dessen Samen soll werden der Völker Menge! <sup>20</sup>So segnete er sie an jenem Tage [und sprach]: mit 'ihrem' Namen soll Israel segnen und sprechen: Gott mache dich wie Ephraim und wie Manasse! Dabei setzte er Ephraim vor Manasse.

<sup>21</sup> Dann sprach er [Israel] zu Joseph: ich sterbe jetzt; aber Gott wird mit euch sein und euch zurückbringen ins Land eurer Väter. [<sup>22</sup> Ich aber gebe dir ein Schulterstück (Sichem) vor deinen Brüdern; das habe ich den Amoritern

sind. — 20 Zu solcher Art des Segnens mit dem Namen eines berühmten Segenträgers vgl. zu 123. — LXX Peš Vulg הַהֶּבְּ, — LXX בַּבָּב Budde, ZAW III 59, Ball u. a.; nach dem Zusammenhange in E verlangt man בַּב. —

<sup>21. 22</sup> Schluß der Worte Jagobs E. 21 Diese Weissagung von der einstigen Rückkehr nach Kanaan (ebenso 5024) unterscheidet sich von den sonstigen Weissagungen, auch dieses Stücks, dadurch, daß sie nicht ätiologischer Herkunft ist: sie hat nur den Zweck, eine ansprechende Verbindung zwischen der Josephgeschichte und der folgenden Auszugsgeschichte zu schaffen, ist also ihrer Natur nach späterer Herkunft. — 22 »Eine Schulter« erhält der Lieblingssohn vor den anderen, d.h. über den Anteil der Brüder hinaus; deutlich ist, daß das eine Anspielung an den Besitz von בילי, Sichem, sein soll. Der Besitz der Stadt Sichem gilt hier als etwas ganz Besonderes; Sichem muß in ältester Zeit Hauptort von Mittelpalästina gewesen sein Jos 241 Jdc 91ff. I Reg 121; Sichem, die Hauptstadt, wird dem Hauptstamm Joseph verliehen. Was aber ist der eigentliche Sinn dieses mit Willen doppeldeutigen, prophetisch-geheimnisvollen Satzes? Die Modernen fassen בְּשֵׁי als »Bergrücken«, was es aber niemals heißt. Man muß bei der Bedeutung »Schulter« stehen bleiben: Jaqob fingiert, daß er, als Hausvater beim mar die Stücke unter seine Söhne verteilend, dem geliebten Sohne noch ein Schulterstück über seinen Anteil hinaus gibt, vgl. I Sam 14f. — Das Abgebrochene dieses Satzes paßt vortrefflich zu dem uns sonst bekannten Weissagungsstil. Aber die Worte setzen zugleich voraus, daß im vorhergehenden das Erbe unter die Söhne Jaqobs verteilt worden ist, worüber hinaus Joseph dann noch ein besonderes Stück erhält; danach gehört der Vers nicht in den gegenwärtigen Zusammenhang. Dazu scheint ein solches Erbteilen nur dann recht denkbar zu sein, wenn sich Jaqob in Kanaan befindet; der Vers scheint also nichts von der Übersiedelung nach Ägypten zu wissen, Ed. Meyer, Israeliten 414f. Auch die Anspielung an einen Krieg, in dem Jaqob Sichem einnimmt, fällt aus den übrigen Josephgeschichten, wo Jaqob ein einzelner Privatmann ist, dessen Gedanken von Kampf und Krieg weit abstehen, stark heraus. Der Vers stammt also aus anderem, uns unbekanntem Zusammenhange; mit E hat er den »Amoriter« (Holzinger, Hexateuch 182) gemeinsam. Die Worte haben einen »dichterischen Anflug«, sind aber, wie es scheint, nicht metrisch gegliedert. Das Verständnis dieser Worte und ihr Verhältnis zu 3319 (E), wonach Jaqob ein Grundstück bei Sichem käuflich erworben hat, und zur Dinageschichte des E, wonach Jagobs Söhne die Stadt Sichem überfallen haben, ist umstritten. Nach unserer Auffassung, die bereits oben S. 368f. 372f. dargelegt worden ist, handelt es sich um drei Überlieferungen, die ursprünglich gar keine Beziehung zueinander haben: die Tradition 3319 handelt vom heiligen Felde bei Sichem,

genommen mit Schwert und Bogen.] 49 33aβ Dann streckte er seine Füße auf das Bett. — — 50 ¹Da warf sich Joseph über seinen Vater her, und weinte über ihm und küßte ihn.

#### 72. Segen Jaqobs 491—28a Jb.

1. Das Gedicht will, wie die Introduktion 2 sagt, Worte des Urvaters Jagob an seine Söhne d. h. über die Stämme Israels geben; die Sprüche enthalten also, wie RJ in 1 richtig verstanden hat, Weissagungen, und zwar haben einige davon die Form des »Segens« (Anwünschens) 4. 7. 10ff. 17. 25f. Zur selben Gattung gehören der sehr nahe verwandte »Segen Mosis« Dtn 33, ferner Segen und Fluch Bileams Num 23f., Noahs Gen 9 und Isaaqs 27, vgl. auch die Flüche der Paradiesesgeschichte 3 u. a. Alle diese Stücke haben poetische Form und gehen unter fremdem Namen; es sind Beschreibungen der Gegenwart des Verfassers aus dem Munde eines Urvaters: vaticinia ex eventu von Dichtern. Ähnliche nachträgliche Weissagungen gibt es auch sonst in der antiken (Beispiele bei Reuß A. T. III 310) und in der modernen Literatur, z. B. Shakespeare's Weissagung auf die Königin Elisabeth in »Heinrich VIII« V 2, Michael Beer's Weissagung im »Struensee« auf Napoleon I. (besonders charakteristisch) und sehr viele moderne auf die Ereignisse von 1870. Voraussetzung dieser Segen ist im alten Israel, daß die Urväter (namentlich dicht vor ihrem Tode) wirkende Worte haben sprechen können; es handelt sich also hier nicht um Worte, wie sie jeder Mensch auszusprechen vermag, sondern um solche, die Wunderkraft haben und wirken und schaffen: man erklärt naiv Zustände der Gegenwart aus derartigem Wunderwort: damals lagen Wissenschaft und Poesie noch ineinander. Vgl. oben S. 80. Solche »Segen« sind ursprünglich ein Teil einer Sage, die davon erzählt, wie es zu diesem Wort gekommen ist, und daher nur im Zusammenhang mit solcher Erzählung verständlich; so der Segen Noahs, Isaaqs u. a. Aber allmählich ist aus diesen »Segen« eine selbständige literarische Gattung entstanden. Die Bileamsprüche sind schon von der Bileamsage fast unabhängig; der Segen Jagobs und der des Moses haben zu keiner einzelnen Sage mehr ein näheres Verhältnis und gehören ihrer Art nach eher in eine Liedersammlung als in ein Sagenbuch. Zugleich unterscheiden sich diese »Segen« von den älteren, die im Zusammenhang einer Erzählung stehen, sehr bedeutend im Umfange: die älteren Segen sind ziemlich kurz, die späteren viel länger. Ferner sind jene ältesten Segen, weil Teile einer Volkssage, volkstümlicher Herkunft; die späteren aber, umfangreiche Gedichte, sind Werke der Kunstpoesie. Auch der Inhalt dieser Segen führt darauf, in ihnen zwei Zeitalter zu unterscheiden: die Worte des Noah und Isaaq handeln ursprünglich von vorisraelitischen Verhältnissen,

sind also in Israel urältestes Überlieferungsgut; die Segen des Jaqob, Moses und Bileam reden von dem historischen Israel, sind also viel jünger. Demnach dürfen wir uns die Entstehung dieser Gattung so vorstellen: in manchen uralten Volkssagen spielten die Segen eine große Rolle; dieser Stil ist in späterer Zeit von Dichtern aufgenommen und für größere selbständige Gedichte verwandt worden. Das Thema dieser neuen Gattung war Israels Herrlichkeit und Macht, der Preis des gottgesegneten Volkes; die eigentümliche poetische Einkleidung ist, daß ein alter Gottesmann Worte ausspricht, in denen er dies alles herbeiwünscht; die Grundstimmung ist die Begeisterung, und Begeisterung sollen diese Gedichte auch erwecken: der Hörer soll mit Entzücken sehen, wie die uralten Worte jetzt so herrlich erfüllt sind. Hier also ist die Stelle, wo sich Israels Nationalgefühl aufs kräftigste ausspricht. Israelitischer Patriotismus war in der ältesten Zeit noch kräftig genug, um auch einzelnes Tadelnswerte in Israel finden zu können: so werden Gen 4914f. (13) Issachar (und Zebulon?) getadelt; ja Ruben, Simeon und Levi werden gar vom Urvater verflucht 493f. 5-7. Dagegen hat ein späteres Zeitalter mit seinem überspannten Nationalgefühl Tadel und Fluch nicht mehr ertragen: Dtn 33 kennt nur Lob und Segen. Zum Stil dieser Gattung gehört es, daß alle diese Worte zur Zeit des Dichters erfüllt sind S. 80; doch haben spätere Dichter hier auch patriotische Wünsche miteingeflochten, die sie und ihre Zeit bewegten; dergl. ist in Gen 49 noch wenig vgl. 16. 10ff., dagegen mehr in Dtn 33 vgl. 6. 7. 11. 20: auch hieran erkennt man, daß Dtn 33 jünger als Gen 49 ist.

- 2. Was die Form des Stückes betrifft, so ist sie eigentümlich dem Stil der Weissagung verwandt, wie wir ihn besonders aus den Propheten kennen, vgl. »Israelitische Literatur« in der »Kultur der Gegenwart« I 7 S. 85. Beides, die Anwünschung und die Verkündigung der Zukunft ist ja der Natur der Sache nach nahe verwandt und im Hebräischen oft voneinander nicht oder kaum zu unterscheiden. Die Segendichter werden die Formen nachgeahmt haben, in denen die Gottesmänner ihrer Zeit zu sprechen pflegten; als Nachahmung en der Kunstform der Weissagung sind diese Gedichte für die Geschichte dieser Gattung uns um so wertvoller, als sie das Älteste sind, was wir aus derartiger Literatur in Israel besitzen. Eigentliche Weissagung ist in Gen 49 deutlich der Spruch über den Messias. - Das hauptsächlichste Merkmal des Stils der Weissagung ist überall und auch hier der geheimnisvolle Ausdruck. Die Orakel, von den Gottesmännern empfangen in dunkeln Zuständen, wo sie Unnennbares erfuhren, können nicht prosaisch genau wiedergegeben werden; Prophetenwort ist Rätselwort. Als klassisches Beispiel dieses Rätselstils vergleiche man die wundervolle Schilderung Davids Num 2417ff. Darum vermeiden es diese Segen, Namen der Zukunft des Ahnherrn zu nennen; so erfahren wir nicht, wer seine Pfeile gegen Joseph schießt, wen Benjamin ausplündert, wem Issachar dient, wen Simeon und Levi so schurkisch behandelt haben, und vor allem, wer »der Kommende« ist, dem Judas Herrschaft weichen muß, u. a. Die meisten dieser Anspielungen sind den Zeitgenossen ganz deutlich gewesen, für uns aber sind sie z. T. sehr schwierig; jedenfalls möge man, ehe man eine Erklärung versucht, zunächst einmal empfinden, daß der Dichter absichtlich εν μυστηρίω spricht. - Ein anderes Mittel, die Schilderungen zu verhüllen, in Gen 49 besonders häufig angewandt, ist dies, daß man das Gemeinte nur durch ein Bild andeutet. Daß diese Bilder vielfach aus dem Leben der wilden Tiere genommen sind, ist für den Kulturzustand der Zeit bezeichnend, wo der Mensch mit den Tieren des Feldes noch vertraut ist und einige von ihnen hoch bewundert. - Beachtenswert sind ferner für Gen 49 die vielen Wortspiele auf die Namen: das in die Tiefe blickende Auge des Gottesmannes erkennt in den Namen ein Orakel auf das Geschick. - Alles dies ist zugleich für den ältesten prophetischen Stil charakteristisch.
- 3. Die Hauptabweichung dieser Segengedichte vom prophetischen Stil besteht darin, daß sie im wesentlichen ihre Gegenwart beschreiben. Das tritt auch in der Form hervor: so fehlt in Gen 49 das »Perf. propheticum« und die Imperfecta werden

wir meistens mit deutschem Praesens zu übersetzen haben; ja einige Male erzählt der Dichter geradezu das zu seiner Zeit Vergangene 6b. 9. 15. 23f. Damit ist zusammenzunehmen, daß Gen 49 mit jener Stelle im Deboraliede, wo der Dichter die Stämme Israels lobend und tadelnd durchmustert Jdc 514ff., auffallende, ja wörtliche Berührung zeigt. Wir werden (nach Greßmanns mündlicher Mitteilung) beides so zu erklären haben, daß es eine Literatur von lobenden und tadelnden Sprüchen über die Stämme gegeben hat; solche Spruchgedichte werden öffentlich rezitiert worden sein, wenn ein gemeinsames kriegerisches Unternehmen oder etwa eine große gottesdienstliche Feier mehrere Stämme vereinigte. Diesen Stil haben die Dichter von Gen 49 und Jdc 5 aufgenommen; der von Gen 49 hat ein Gedicht geschaffen aus Sprüchen über alle zwölf Stämme und ihnen das Gewand des Segens des Urvaters übergeworfen.

- 4. Aufs nächste verwandt ist Gen 49 mit Dtn 33; auch hier der Segen eines Alten über die Stämme; charakteristisch ist für beide Gedichte die Anordnung, wonach das Ganze in einzelne, lose zusammengestellte Sprüche zerfällt; jeder Stamm hat danach einen Spruch, der mit dem Namen des Stammes beginnt; auch in Dtn 33 mischt sich in den Segen die Beschreibung, ja die Erzählung 21; auch im Wortlaut stimmen beide Gedichte überein vgl. den Spruch über Joseph. Beide Gedichte stellen also eine besondere Abart der Gattung dar: Verbindung der Form des Segens mit der Beschreibung der Gegenwart der Stämme in Einzelsprüchen. Ob der Dichter von Gen 49 der Erfinder dieser Abart und der von Dtn 33 sein Nachahmer ist? Wohl möglich; aber es kann eine ganze Reihe solcher Gedichte gegeben haben. - Sehr verschieden ist die Länge der einzelnen Sprüche in Gen 49; fünf davon haben je nur eine Langzeile. die Worte über Juda und Joseph je neun. Diese große Verschiedenheit wird kaum ursprünglich sein. Man darf annehmen, daß solche Sprüche ursprünglich ziemlich kurz gewesen sind (wie denn älteste hebräische Poesie sehr kleine Einheiten hat vgl. »Israelitische Literatur« S. 53f.) und später nach einem auch sonst in der Geschichte hebräischer Literatur hervortretenden Gesetz (vgl. die Einleitung § 3, 20) z. T. erweitert worden sind; darauf führt auch, daß fast alle längeren Sprüche von Gen 49 als Erweiterungen der je ersten Zeile denkbar sind; das über Dan Gesagte zerfällt deutlich in zwei, ursprünglich selbständige Sprüche; der Abschnitt über Juda enthält drei, sich stark voneinander abhebende Teile s. 9. 10ff. - Die Anordnung der Stämme ist die des Alters und stimmt im ganzen mit 2931ff. überein, weicht aber in Einzelheiten davon ab.
- 5. Alter der Spruchgedichte und von Gen 49. Die Sprüche von Gen 49 gehören verschiedenen Zeitaltern an. Der Spruch über Juda setzt deutlich voraus, daß Juda über die übrigen Stämme herrscht; der Zusammenhang des Liedes soll zeigen, wie die Erstgeburt an Juda gekommen ist: das führt in die Zeit Davids oder Salomos. Die Worte über Issachar, Dan und Benjamin aber sind besser aus der Zeit vor der Entstehung des israelitischen Staates zu erklären. Der Spruch über Zebulon wird bereits vom Deboraliede vorausgesetzt. Auch die Sprüche über Ruben und über Simeon und Levi handeln über uralte Dinge; doch bemerke man, daß der Rubenspruch nicht mehr die wirklichen Ereignisse, sondern nur noch die Sage davon kennt. Die Schilderung Josephs führt nicht, was gewöhnlich angenommen wird, notwendig in die Zeit des geteilten Reichs. Zum einzelnen vgl. unten. - Zur Erklärung dieses mannigfaltigen Tatbestandes hat man sich an die Entstehung der Gattung zu erinnern: Sprüche, wie sie Gen 49 aufnimmt, waren von den Sängern Israels seit alter Zeit gesungen worden und bestanden in Israel in manchen Rezensionen. Das ist auch daran deutlich, daß einige Wortspiele, die den Sprüchen von Gen 49 ursprünglich zu Grunde liegen, gegenwärtig darin fehlen vgl. zu 13. 15. 20. Bei der Verschiedenartigkeit solcher Rezensionen wird auch die Stammeszugehörigkeit der Sänger mitgewirkt haben: der Spruch über Joseph, der diesen Stamm so verherrlicht, mag aus Joseph selber herrühren. Wie alt aber solche Spruchdichtung ist, zeigt die Berührung mit dem Deboraliede und geht aus der Natur der Sache hervor: die Entstehung einer Dichtungsart, die über

 $49^{-16}{\rm Er}$  sprach: versammelt euch, daß ich euch kundtue, was euch begegnen wird am Ende der Tage.

jeden Stamm besonders spricht, läßt sich doch nur recht aus einer Zeit erklären, wo die Stämme, jeder für sich, ein Sonderleben führen, also vor Entstehung des Einheitsstaates. - Die uns vorliegende Sammlung und Umdichtung von Gen 49 wird aus judäischer Feder und aus der Zeit der Herrschaft Judas über Israel stammen: kein Spruch führt mit Sicherheit in die Zeit des geteilten Reiches. Das hohe Altertum des Gedichtes zeigt sich auch in seinen sittlichen Anschauungen: es verherrlicht das Leben Benjamins, der von Mord und Raub lebt, und in seiner Religion: das Gedicht steht weit ab von den »prophetischen« Idealen der späteren Zeit: Jahve ist der Helfer Israels, der ihm beisteht im Kriege und es mit Fruchtbarkeit segnet; der Messias schwelgt in Wein und Milch und hat mit dem prophetischen Ideal eines gerechten Herrschers wenig genug zu tun; »jedes Urteil über die religiösen Verhältnisse fehlt« (Dillmann). Der kriegerische Geist der Sprüche 8f. 17. 23f. 27, der sie stark von dem friedfertigen der Patriarchengeschichten unterscheidet, stimmt zu dem der ältesten historischen Sagen und Geschichtserzählungen Israels, Haller 121. Auch das Ästhetische zeigt, wie alt das Lied ist: es atmet Schwung und Kraft der alten heroischen Zeit; damals hatte sich die Dichtung noch nicht (wie in den meisten Psalmen) scheu von dem wirklichen Leben zurückgezogen, sondern man vermochte noch die Wirklichkeit und die Poesie zusammenzusehen. Auch die Sprache des Gedichtes mit ihren vielen seltenen Ausdrücken ist sehr altertümlich vgl. Dillmann 453. Für die älteste Geschichte der Stämme ist Gen 49 neben Jdc 5 das wichtigste Kap. im AT. - Das Gedicht besteht fast ganz aus »Doppeldreiern« vgl. Sievers I 404 ff. II 152 ff. 361 ff.; Ausnahmen sind die alleinstehenden Dreier 18. 27a und Vierer 7b. 8aa; 22 ist wohl ein Siebener: ein Vers, der auch in andern Gedichten oft mit dem Doppeldreier wechselt; zu 13 und 24b vgl. die Erklärung. Der Text ist teilweise sehr verderbt. - Ausführliche Literaturangaben bei Dillmann 456.

- 6. Quelle. Das Gedicht, selber sehr alt, ist doch erst in später Zeit in die Vätersagen eingestellt worden vgl. S. 395. Und zwar scheint es zuerst zum Buche des J gehört zu haben; hierfür spricht besonders die nahe Verwandtschaft von 493f. mit 3522.
- 7. Zimmern, ZA VII 161 ff. hat nach dem Vorgang Älterer, von den vielen Tiervergleichen ausgehend, übrigens mit aller Vorsicht, die geistreiche Vermutung aufgestellt, daß die Stämme den zwölf Sternbildern des Tierkreises entsprechen. Die Hypothese ist von Späteren ausgeführt und abgewandelt worden, vgl. Jeremias ATAO<sup>3</sup> 395 ff. (woselbst Literatur) und Winckler, Forschungen III 465 ff. Da aber bei einigen der Stämme jeder Vergleich fehlt, da einige der genannten Tiere uns als Tierkreisgestirne nicht bekannt sind und da die Reihenfolge der Stämme derjenigen der Tierkreissternbilder nicht völlig entspricht, so ist diese Vermutung nicht zu beweisen, vgl. auch Ball 114 ff. Wie willkürlich die Ausführung bei Jeremias ist, hat Eerdmans II 50 A. 1 dargestellt; wie verschiedenartige Ergebnisse so gewonnen werden können, zeigt ein Vergleich zwischen Jeremias und Winckler; und \*andere werden (noch) andere Spuren finden« (Jeremias ATAO<sup>2</sup> 395): das kann gut werden.
- 49, 1b—28a Segen Jaqobs. 1b Die Worte haben nicht poetische Form, stammen also wie der Schlußvers von der Hand dessen, der das Gedicht hier eingestellt hat, also wohl von RJ. בַּאַבְּרֵיֹת בַּיְבָּיִם ist ein Terminus der prophetischen Eschatologie: \*die letzte Zukunft, die der Prophet überhaupt schaut« (Dillmann), die Zeit, von der die große eschatologische Prophetie redet Jes 22 Mich 41 Jer 2320 3024 Ez 3816 Dan 1014 (JSir 4824). Für Jaqobs Standpunkt ist Davids Zeit das \*Ende der Tage«; derselbe Ausdruck ebenso in Nachahmungen prophetischen Stils Num 2414 Dtn 430 3129. Die Behauptung, daß das Wort erst von Ezechiel geprägt worden und hier interpoliert sei (Stade, Bibl. Theol. 295 nach Staerk, ZAW XI 247ff.), ist tendenziös und ganz unbeweisbar. —

<sup>2</sup>Schart euch zusammen [und hört], ihr Söhne Jaqobs, und hört auf Israel, euren Vater!

<sup>3</sup>Ruben, mein Erstgeborener, bist du, meine Kraft, Erstling meiner Mannheit; Erster an 'Tosen'. Erster an Wildheit,

schamlos wie . . . ., sollst der Erste nicht sein!

Denn du bestiegst deines Vaters Bett;

da 'entweihte ich' mein Lager, das er bestieg!

<sup>5</sup>Simeon und Levi, die Brüder,

'Lug und Trug sind ihre Fallen'.

2 Die Introduktion des Gedichtes. Mit einer solchen Aufforderung, zuzuhören beginnt der Volkssänger und auch der Prophet Jes 110 2814 329 341 Jer 72 Dtn 321 u. a. Auch die übrigen »selbständigen« Segen haben eine größere oder kleinere Introduktion. Das doppelte אַישָּייֵי, fällt auf, das erste ist wohl Zusatz, Sievers I 405 II 362.

3. 4 Spruch über Ruben. Ruben wird angeredet, ebenso im folgenden Juda und Joseph; sonst die dritte Peron. Die Anrede bei den besonders pathetischen Stellen: ebenso im prophetischen Stil. - Der Erstgeborene ist von der Vollkraft des Vaters erzeugt Dtn 2117 Ps 7851 und also der Kräftigste unter seinen Brüdern. Der Kräftigste aber ist nach antiker hebräischer Anschauung zugleich der Wildeste, Leidenschaftlichste; ebendamit hat Ruben seine Erstgeburt bewiesen und seine Erstgeburt verscherzt. קר היה יייי אליהיים gehören also zusammen: ein geistreiches Wortspiel; die Verstrennung reißt diesen Zusammenhang aus einander. — יהָה (Vorzug) und קבר (Frechheit) abstractum pro concreto: kraftvolle Redeweise. דיי ist von den Rabbinen als ביי, inf. Qal ע אשי, punktiert; indes ist die intransitive Bedeutung von ביא, wonach man hier »Hoheit« übersetzt, nirgends sicher bezeugt, vgl. »Schöpfung und Chaos 33 A. 2. Man lese רָּאִש: ist Terminus vom übermütigen, verderblichen Brausen des Meeres und Leviathans vgl. »Schöpfung und Chaos« 84. 97, oder vielleicht नहुए, Sturm, Donnerwetter, Kittel. -- יט (i. P. יצריץ און ער Jes 253; יונ ist wittel. איז און ער עריץ און ער עריץ און אוי Jes 253; יונ ist z. B. der Löwe Jdc 1414, der Tod Cant 86, am meisten die Leidenschaft der Liebe Cant 86. - गाइ heißt leichtfertig, frech, schamlos, frivol sein; die gewöhnliche zur Stelle angenommene Bedeutung ȟberschäumen« ist nicht belegt; demnach scheint pres verderbt zu sein. — הרתה § 53n; vielleicht mit Peš התחה (Nifal) zu lesen, Ball u. a. — Die dritte Langzeile sagt ausdrücklich, worauf die zweite dunkel angespielt hat: Rubens Leidenschaft hat selbst seines Vaters Bett nicht geachtet: Anspielung an die Sage von Rubens Verkehr mit Bilha 3522. — לְּשֶׁבֶּבֶּים Plur § 124b. — Das Schlußwort: »Da hast du entweiht; mein Bett hat er bestiegen« ist kaum in Ordnung: der Wechsel der Personen (§ 144p) fällt auf; nach dem kräftigen Einsatz 78 (damals, darum Jer 2215 Ps 408 5610, Gesenius 14) erwartet man etwas Neues und nicht eine Parallele zum Vorhergehenden; im Zusammenhange fehlt der Fluch. Man lese הַּלְּהָּה und vielleicht mit LXX בַּבַּרָּיָב: der Vater hat die frevelhafte Verbindung verwünscht und sein eigen Bett »entweiht«; ein ähnliches Motiv in Schillers »Braut von Messina«; »und der Ahnherr schüttete im Zorne grauenvoller Flüche schrecklichen Samen auf das sündige Ehebett aus«. Oder man übersetze mit Ehrlich: »darum entweihte ich d. h. nahm ihm die Würde (Ez 2816 Thren 22), der mein Lager bestiegen hat«. LXX »damals entweihtest du das Lager, das du bestiegst« wie Pes Targ-Onk Targ-Jon), wofür man I Chr 51 anführen kann. — Ruben, im genealogischen System stets als der Erste genannt (S. 331), also einmal der Führer der Stämme Israels, muß später stark zurückgekommen sein (Dtn 336); wahrscheinlich hat er sich in Kämpfen gegen Moabiter (und Ammoniter) allmählich verzehrt, Ed. Meyer, Israeliten 531.

5-7 Über Simeon und Levi. 5 Simeon und Levi heißen »Brüder«; es steht

6In ihren Rat komme nicht meine Seele,
 in ihre Gemeinschaft gehe 'mein Herz' nicht ein!
 Denn im Zorn töten sie Männer,
 im Mutwillen verstümmeln sie Stiere.
 7Verflucht ihr Zorn, daß er so grausam,
 ihre Wut, daß sie so grimmig ist.
 Ich will sie verteilen in Jaqob und versprengen in Israel!
 8Juda dich, — dich preisen deine Brüder!
 Deine Hand faßt deine Feinde am Nacken.
 vor dir neigen sich deines Vaters Söhne! —

also eine Überlieferung im Hintergrunde, wonach die beiden Vollbrüder sind; dieselbe Tradition 3425 vgl. oben S. 370. 377; »Brüder« heißt zugleich »Genossen, einander wert«, Prov 189 Job 3029. — מברתרהם wird gewöhnlich, doch ohne Beleg, als eine Art Waffe erklärt; richtiger denkt Ball an מכרה Grube« von ע כרה graben vgl. מכרה «Grube» Zeph 29. בלר ברלר arglistig«. Man lese בלר נהים ארקונה אר Arglist (wörtlich Arglistiges) und Gewalttat sind ihre Gruben«, mit denen sie die Menschen fangen. Zur Zusammenstellung von Adjektiv und Substantiv vgl. שיב מושיב Ps 236; zu dieser eigentümlichen Verbindung des Abstrakten und Konkreten vgl. Am 310 seie häufen in ihren Palästen Unrecht und Gewalttat«; das Grubengraben ist ein gewöhnliches Bild der Hinterlist. -Sam Targ-Onk LXX כלו (מְכִּוֹתֵיהָם; Ball, Kittel zweifelnd nach (LXX) VetLat (מַכּוֹתִיהָם) »sie führen ihre frevelhaften Anschläge (?) aus«. - Das Wort ist jedenfalls eine Anspielung an die Sichem-Dina-Geschichte, worüber auch das Folgende handelt; über diese Anspielungen vgl. oben S. 371. Eine ganze Reihe von Anspielungen an die Sagen enthält Dtn 33 vgl. 2-5. 8. 9 (Ex 3226) 16. 21: auch dies wohl ein Zeichen späterer Entstehung. -6f. Entsetzt lehnt Jaqob jede Gemeinschaft mit diesem Frevel ab; in den Worten des Ahnherrn spricht sich das gemeinsame Urteil Israels aus. - קהל || סיר און מיל פול Israels aus. און סיר versammlung behufs Regelung einer Angelegenheit, Stade, Bibl. Theol. 147 f. - besser nach LXX und nach Analogie des Babyl. meine Leber« auszusprechen; so auch Ps 76 169 und vielleicht auch 3013 579 1082 vgl. zuletzt Freiherrn v. Gall, Herrlichkeit Gottes 7f.: die Leber ist Sitz des Seelenlebens vgl. Thren 211. -- Da בָּדֶד Mask. ist, so ist mit Ball (nach Sam מוֹר ,מישׁ בייִדר (יחל kollektiv; die Anticlimax ist für unser Empfinden sonderbar, Ed. Meyer, Israeliten 412 A. 2. - xix \*Mutwillen« Esth 95. - Der alte Israelit ist nicht sentimental im Kriege und vollstreckt den »Bann« ohne Scheu; wie müssen erst Simeon und Levi gewütet haben! - »Ich will sie zerstreuen«: Jaqob selber zerstreut sie, eben durch diesen Fluch. -- »Jaqob«, »Israel« hier das Volk, also ein Anachronismus. - Besonders wichtig ist in diesem Spruch, daß Levi danach ursprünglich ein Stamm wie die andern gewesen ist. Von seinem Priestertum hören wir hier nichts; anderseits wird das aber hier auch keineswegs ausgeschlossen (gegen Holzinger); die nach unseren Begriffen sehr profane Schilderung Levis macht durchaus nicht unmöglich, daß in ihm priesterliche Überlieferungen gepflegt wurden, denn »geistlich« (in unserem Sinne) sind jene alten Priester sicherlich nicht gewesen. - Der Segen Mosis schweigt von Simeon und redet von Levi nur noch als dem Priesterstamme: ein deutliches Kennzeichen einer späteren Zeit.

8-12 Über Juda. Der Zusammenhang im Gedichte ist: nachdem Ruben seine Erstgeburt, und Simeon und Levi die Selbständigkeit verloren haben, hat Juda die Herrschaft über seine Brüder bekommen. Dieser Zusammenhang wird aber nicht ausdrücklich, sondern nur durch die Art der Anordnung ausgesprochen: die starken Abschnitte am Ende jeden Stückes verhindern eine deutlichere Organisation des Ganzen. Dies eigentümliche Mißverhältnis, daß die kleineren Absätze zu stark, und die Organisation des

gein Löwenjunges war Juda,
vom Raub, mein Sohn, wardst du groß.
Nun hat er sich gekauert, gelagert wie ein Löwe,
wie ein alter Leu, wer mag ihn stören? —
10 Nicht weicht das Szepter von Juda
noch der Stab zwischen seinen Füßen;
bevor 'der Geruhige' kommt,
dem die Völker gehorchen.

Ganzen nicht deutlich genug ist, ist stets die Schwäche des hebräischen Kunstwerks gewesen. - Das Folgende ist ein Dithyrambus. Um die ganze Begeisterung, die sich darin ausspricht, zu erfassen, denke man es sich vorgetragen an einem judäischen Volksfest: vom Jubelgeschrei der Hörer erdröhnt die Erde! - Auch geschichtlich ist das Stück höchst bedeutsam: wir lernen daraus die Begeisterung Judas kennen, das sich durch David zu nie geahnter Höhe emporgetragen sah: ein Enthusiasmus wie der unseres Volkes von 1870. - Das Stück über Juda preist zunächst seine herrliche Gegenwart. dann seine noch herrlichere Zukunft. - 8 ann zur Hervorhebung des Suffixes § 135e. -Anspielung an den Namen יודרק; dieselbe Etymologie, aber vom Preise Gottes 2985; auch 77 spielt mit diesem Namen. - Seine Feinde (Philister, Edom, Ammon, die Aramäer) fliehen vor ihm, aber er faßte sie noch am Genick; die Stämme Israels erkennen ihn als Herrn an. - 9 beschreibt im poetischen Stil Judas Wachstum. Einst ein אבר ארבה, dann durch viele Beute hochgekommen (הגי אם, dann durch viele Beute hochgekommen (אבר ארבה, dann durch viele Beute hochgekommen (אבר ארבה), אור ארבה alte Löwe nun gesättigt in seiner Höhle: mit dem bindet niemand an! - 9b = Num 249a. - 10 Ewigkeit seiner Herrschaft. Sein Regiment wird dauern, bis am Ende der Tage der Kommende kommt. Das Szepter (שַבֶּעֵי, der Sache nach = בְּהִיֹתִיי) ist ein langer, etwa mit Emblemen verzierter Stab, den der Herrscher beim Sitzen zwischen den Füßen hält. Über wen Juda regiert, sagt der Dichter nicht (zu diesem mysteriösen Stil vgl. oben S. 476), wird aber aus dem Zusammenhang 8 deutlich: über die überwundenen Feinde und über seine Brüder. - 10b ist, wie heute fast allgemein zugegeben wird. »messianisch« d.h. auf den Herrscher der Endzeit zu verstehen: nur »ein idealer Termin« kann hier gestellt sein, Wellhausen, Composition 3 323, und 35 zeigt, daß im vorhergehenden von einer bestimmten Persönlichkeit die Rede gewesen ist, Sellin, Schiloh-Weissagung 5. Ohne weiteres ist auch deutlich, daß von diesem Kommenden nur von ferne andeutend gesprochen wird: in diesem orakulösen Stil wird vom Messias immer geredet vgl. Jes 9 Mich 5: die Weissagung vom zukünftigen Könige ist ein großes göttliches Geheimnis, das man am Lichte des Tages nicht aussprechen darf, vgl. »Israelitische Literatur« 85. Daraus folgt aber, daß den Hörern, wenn sie diese Worte verstehen sollten, die eschatologische Erwartung bekannt gewesen sein muß. Wir besitzen in dieser Stelle ihre älteste Bezeugung. - ער-קי gemeint ist nicht, daß Judas Herrschaft mit dem Messias aufhört, sondern dann erst recht befestigt ist, vgl. Ps 1128. - xiz ist der Ausdruck vom Erscheinen des Messias auch Ez 2132 Dtn 337. - הילה ist trotz aller Bemühungen der Jahrhunderte noch nicht sicher gedeutet. Die früher beliebten Übersetzungen: »bis er (Juda) nach Šilo (Stadt in Ephraim, wo die Lade stand und Eli Priester war) kommt. oder ähnlich sind jetzt so gut wie ganz aufgegeben. Die neuerdings von Ehrlich und W. Schröder ZAW XXIX 186 ff. vorgeschlagene Fassung: »bis daß Sela (Judas Sohn 385) kommt« soll nach Schröder bedeuten: »bis Juda stirbt und der Sohn den Vater beerbt«; aber darf man selber einem Glossator - der Satz soll Interpolation sein - solche törichte Spitzfindigkeit zutrauen? HebrHss Sam LXX Peš Theod Targ-Onk Targ-Jon שלה שלה בשלה (ישֹּי בְּיִשׁר לּוֹ \$ 36, in alten Texten Jdc 57 Gen 6s, אלה § 91e), etwa zu deuten als sbis der kommt, dem es (Szepter und Stab) gehört«; wozu man Ez 2132 קריבא אַשֶּרילי הַמְּשִׁפָּט vergleicht, so zuletzt Driver, Kittel,

<sup>11</sup>Der bindet seinen Esel an den Weinstock, an die Rebe seiner Eselin Sohn. Er wäscht sein Gewand in Wein, in Traubenblut sein Kleid.

Kautzsch3. Freilich vermißt man dabei das Subjekt des Relativsatzes; und Wellhausens (Gesch. Isr. I 375, Composition 2 323) Vermutungen, in sei Glosse zu ihr oder umgekehrt. sind Versündigungen wider den Versbau. Andere denken an שׁלָיָה, was nach אָפָלָיָה Nachgeburt »sein neugeborener Sohn« bedeuten soll, oder konjizieren besser nach Mich 51 Jer 3021 Zach 99f. יְיֵשׁלֵּי »sein Herrscher« oder יָּשׁרָּי »sein Ersehnter«. Vielleicht ist es am einfachsten, the, oder Geruhige« zu lesen; V = int Ableitungen bedeutet in sorgloser Ruhe glücklich dahinleben; das ist der schönste Wunsch des friedlichen Bürgers und zugleich das Ideal eines idyllischen Gemeinwesens; אילים, השם, השלים damit zusammen gehören Glück und Genuß, üppige Nahrung und Reichtum; Gegensatz ist Zank und Streit, Verderben, plötzliche Katastrophe. Ein solches Wort würde sich vortrefflich zum mysteriösen Namen für den Friedefürsten (Greßmann, Ursprung der isr.-jüd. Eschatologie 286ff.) eignen und auch hier gut in den Zusammenhang passen: als Gegensatz gegen die bisherige Gewaltherrschaft Judas und als Überleitung zu 11f., wo das Glück des Kommenden beschrieben wird. Literatur: Posnanski, Schiloh 1904 (Auslegung im Altertum und Mittelalter), Dillmann 463f., Ball 109f., Sellin, Schiloh-Weissagung u. a. -Moderne Forscher (Wellhausen, Composition 3 323f.; Stade, Gesch. Isr. I 159 A. 5, Bibl. Theologie 213 f., Holzinger, Kautzsch<sup>3</sup> u. a., zuletzt Marti, ZAW XXIX 137 f., der die Worte sehr prosaisch auf Nebukadnezar bezieht), wollen den Vers - W. Schröder, ZAW XXIX 195 f. und zwar gegen den Versbau 10bα - als Interpolation entfernen, weil er den Zusammenhang sprenge; aber der Zusammenhang ist nach vorne und hinten vortrefflich, da 10a ein Wort wie »auf ewig« verlangt und 11f. in der Beschreibung des Messias fortfährt, Sellin, Schiloh-Weissagung 9. Auch ist die Annahme, diese Stelle sei Interpolation, nicht ohne Tendenz; denn die meisten Modernen sind der Meinung, die Eschatologie Israels sei eine Schöpfung erst der (schriftstellerischen) »Propheten«, und streichen daher diesen Vers, weil er dieser Grundüberzeugung widerstreitet. Der Verf. teilt diese Überzeugung nicht; er glaubt vielmehr, daß man die Propheten nur verstehen kann, wenn man annimmt, daß sie eine Eschatologie bereits vorgefunden, übernommen, bekämpft, umgebildet haben, vgl. »Zum religionsgeschichtlichen Verständnis des NT.« 21ff., »Israelitische Literatur« 68, »Endhoffnung der Psalmisten«, Christl. Welt 1903 Sp. 1130ff., Greßmann, Ursprung der isr.-jüd. Eschatologie 147. 160. 245 ff. u. a. Auch Dtn 337a »Erhöre, Jahve, Judas Flehen und bringe Ihn (mysteriös: den großen König, um den es fleht) zu seinem Volke«, scheint eine ähnliche Weissagung vorauszusetzen. - יקהת \$ 20h. LXX Vulg Peš übersetzen »Erwartnng, Hoffnung« = קקנה Jes 424 vgl. Dillmann. Die Hoffnung der Weltherrschaft gehört zum Bilde des Messias Mich 53 Zach 910 Jes 1110 Ps 2. 72sff. 110 und paßt zum Zusammenhang: eben weil ihm die Völker gehorchen, lebt der Messias in ungestörtem Glück (١٤٠٠). Diese Hoffnung wird kaum auf israelitischem Boden entstanden, wo die wirklichen Verhältnisse auch den größten Schwärmer nicht darauf bringen konnten, sondern das Erzeugnis eines weithinherrschenden Volkes sein; die Begeisterung der Davidzeit aber - so dürfen wir annehmen - wird israelitischen Patrioten den Mut gegeben haben, so kühne Erwartung auf Israel und Juda zu übertragen, vgl. Ausgewählte Psalmen 2 19f., Greßmann, Ursprung der isr.-jüd. Eschatologie 253 f. 265 f. - 11. 12 Die Fülle von Wein und Milch in jener Zeit. 11 knüpft unmittelbar im Part. an, fährt also mit der Beschreibung des Messias fort, so nach älterem Vorgange Greßmann, Ursprung der jüd.-isr. Eschatologie 287f., Sellin, Schiloh-Weissagung 7f. Jener Herrscher schwelgt in den herrlichsten Genüssen, in Wein und Milch. Die Fülle von Milch und Wein ist auch sonst ein Charakteristikum der

<sup>12</sup>Seine Augen funkeln von Wein, seine Zähne sind weiß von Milch!

<sup>13</sup>Zebulon wohnt am Gestade des Meeres 'und wurde Matrose' (?) der Schiffe. [Den Rücken wendet er Sidon zu.]

 <sup>14</sup>Issachar ist ein knochiger Esel, der zwischen den Hürden lagert.
 <sup>15</sup>Und da er sah, daß die Ruhe so schön, daß das Land so lieblich sei, beugte er den Rücken zum Lasttragen und wurde ein Frohnknecht.

Endzeit, Greßmann 208ff.; daß der Messias selbst (als Kind) davon genießt, wird auch Jes 715 vorausgesetzt; daß aber der Herrscher der letzten Zeit so als schwelgend aufgefaßt wird, paßt zum Bilde eines orientalischen Königs durchaus und beweist sehr hohes Alter dieser Schilderung: damals hat man auch in Israel den Wein als Gottesgabe gewürdigt vgl. zu Gen 529. Natürlich ist gemeint, daß es dann auch die Untertanen gut haben. Auch daß als Reittier des Königs der »Esel« genannt wird, ist wohl verständlich: das Pferd ist nach Israel erst unter David und Salomo gekommen und blieb stets das Reittier des Krieges; der Esel des Messias auch Zach 99. Bei dieser Auffassung sind die Worte 10-12 völlig einheitlich. Andere beziehen 11f. auf Juda und fassen die Verse als Beschreibung der Gegenwart. - Im einzelnen: im Lande des Messias gibt es so viel Wein, daß er die Stöcke (die man sonst vor den Tieren ängstlich hütet) zum Anbinden seines Esels verwenden, und daß er im Wein seine Kleider waschen kann: beides sehr starke, für unseren Geschmack zu starke Übertreibungen; ähnlich sind Dtn 33 24 Job 29 6. — Zu אסרי und ובני wie יביר 12 vgl. § 90k.l; zu עירה (von עירה y 93v. Das Part. (§ 116p) wird durch Pf. cap fortgesetzt § 116x. — Traubenblut: ein Bild des roten Weins, auch den alten Arabern bekannt, G. Jacob, Altarab. Parallelen zum A.T. 6, Beduinenleben 2 102. - המית, Sam כמיתו ב 12 Wein macht die Augen funkeln Prov 2329f.; von Milch triefend glänzen die Zähne weiß; altisraelitisches Schönheitsideal: aus dem (gelben oder rötlichen) Angesicht leuchten die funkelnden Augen und die weißen Zähne hervor. - בכליל sicher nicht »trübe«, denn das wäre ein Schönheitsfehler; Greßmann, Ursprung der isr.-jüd. Eschatologie 288 A. 1 vergleicht 575, die Augen schminken, wodurch sie feurig und glänzend werden. - לֶבֶן von Stat. abs. לֶבֶן § 93dd.

14. 15 Über Issachar. Issachar hat Kraft genug, aber er zieht Ruhe und Behaglichkeit vor. Um sein schönes Land (das untere Galilaea und die Ebene Jizreel) und die Ruhe genießen zu können, hat er sich ehrvergessen dem Frohndienst der Fremden (d. h. der kanaanäischen, phönizischen Städter) ergeben. So heißt es mit herbem Tadel. Das sind Zustände doch wohl der vorköniglichen Zeit. Im Hintergrunde steht die Na-

16 Dan richte sein Volk
wie irgend einer der Stämme Israels!
18 Auf deine Hülfe harre ich, Jahve!
17 Dan sei eine Schlange am Wege,
eine Viper am Pfade;
die das Roß am Hufe beißt,
daß der Reiter rückwärts stürzt.

<sup>19</sup>Gad bedrängen Räuber, doch er drängt 'ihnen nach' auf der Ferse.

<sup>20</sup> Ašers Brot ist fett, er bringt Königsleckerbissen hervor.

<sup>21</sup>Naphtali ist eine flüchtige Hinde, 'die' schöne Lämmer wirft.

menserklärung Issachar בְּיִבְּיִבּא, Tagelöhner, die im gegenwärtigen Text nicht mehr deutlich hervortritt. — 14 Sam בְּיִבְּיִבְּ, aber \*Esel der Fremden« ist kaum erträglich. — בְּיִבְּבְּיִבְּ, derselbe Ausdruck von Issachar Jdc 516. — Issachar wird mit dem behaglich auf gewohnter Weide grasenden Tier verglichen. — Für בְּיִנֵּ Sam בְּיִנֵּ Terminus für die Seßhaftigkeit im Gegensatz zum Nomadenleben vgl. Dtn 129 Ps 9511. — Im Deboraliede spielt Issachar eine glänzende Rolle; ob dieser Spruch in ältere oder jüngere Zeit als Jdc 5 fällt, ist schwerlich zu sagen.

16-18 Zwei Sprüche über Dan: Dans Kampf um seine Selbständigkeit 16, Dan der Zerast 17, und ein Stoßgebet 18. - 16 Der Stamm Dan umfaßt nur wenig Männer Jdc 1811 und hat schwer zu kämpfen; der Dichter wünscht ihm, daß er seine Selbständigkeit, seine eigene Gerichtsbarkeit bewahre (vgl. Luther ZAW XXI 15, Ed. Meyer, Israeliten 505, 526). Auch hier ein Wortspiel: מְבָּי בַּי בָּי בָּי sind Dans eigene Leute, nicht etwa Israel. - 16 Der zweite Spruch ohne Zusammenhang mit dem vorhergehenden, vielleicht ursprünglich Variante dazu, aus derselben Situation des Stammes. -- יָּבִּיבֹּי wohl der Zerast, die Hornotter, eine kleine, sehr gefährliche Schlangenart. Dem kleinen Zerast gelingt es, das Pferd zu beißen, und wenn dann das Pferd vor Schmerzen sich hoch aufbäumt, den Reiter zu Fall zu bringen. So möge Dan sich seiner mächtigen Gegner erwehren! Daß im Bilde vom Pferde gesprochen wird, ist wohl kein Zufall: Dan muß gegen Rosse und Reiter kämpfen. — יקבי § 20h. — 18 scheint, wenn es nicht Glosse ist (so zuletzt Ball, Kautzsch's), besser zu 16 als zu 17 zu passen. Das Wort trägt Psalmenstil Ps 11981, 123, 166, 174. — Die vorausgesetzten Zustände führen auch hier in die Zeit vor dem Königtum; Dan kämpft ganz auf eigene Faust, und Gesamtisrael hat für ihn nur gute Wünsche. Anderseits setzt die Stellung Dans unter den Nordstämmen bereits den nördlichen Wohnsitz von Dan voraus.

19 Gad. Der kurze Spruch hat drei Wortspiele, ist also nach hebräischen Begriffen besonders geistreich. Für אָקָבּי : אַבּאָ lese man nach LXX-Hss VetLat (Peš Vulg) בַּבְּבֵּב; so viele Neuere. — יאָבי ist von ען abzuleiten, König, Lehrgebäude d. hebr. Sprache I 356. — Die Streifscharen, die Gad beunruhigen, sind Nomaden der Wüste, die Israel nach den Weg ins Fruchtland suchen, speziell die Ammoniter, auch Moabiter und Aramäer.

20 Ağer wohnt auf fruchtbarem Boden Dtn 3324; zu Grunde liegt wohl auch hier ursprünglich ein Wortspiel: ¬ziş = »glücklich«. Seine Erzeugnisse kommen selbst auf fürstliche Tafeln, etwa der phönizischen Könige (Ez 2717).

21 Der Spruch über Naphtali ist nicht sicher zu erklären. Entweder: »N. ist eine langgestreckte Terebinthe (LXX המיבי), die schöne Wipfel (מיבי) treibt«, oder besser,

22 'Ein junger Stier' ist Joseph, 'ein junger Stier' . . . . . . . . . . ein Rind.

<sup>23</sup>Es reizten ihn und 'schossen', es befehdeten ihn Pfeilschützen;

<sup>24</sup>doch 'zerbrochen ward' von einem Starken 'ihr' Bogen und 'zerschmettert die Sehnen ihres Arms' durch die Macht des Stieres Jaqobs, 'durch den Namen' [des Hirten] des Israelsteins:

da auch die andern Stämme, wenn überhaupt, mit Tieren verglichen werden: »N. ist eine flinke (fessellose, freischweifende Job 395) Hinde, die schöne Lämmer (מַבָּיִבָּי, wirft«. Beide Male wäre für מַבְּיִבָּי das Fem. מַבְּיִבֶּי vorzuziehen. Das Bild ist beide Male nicht ganz durchsichtig. Die Übersetzung des zweiten Gliedes »der gefällige Reden hervorbringt«, steht vom erstén zu weit ab.

22-26 Preis Josephs, nächst dem über Juda der ausführlichste Spruch: die Dichtung steht auf Seite Judas, bemüht sich aber, auch Joseph alle Gerechtigkeit widerfahren zu lassen. - Es lassen sich mehrere Abschnitte unterscheiden: 1) Joseph als Stier (?) 22; 2) Josephs Krieg gegen die Pfeilschützen 23. 24a; 3) göttliche Hülfe 24b. 25aa. β und Segnungen 25ay-26. - Der Text ist z. T. schwer verderbt und wohl meist unheilbar. -22 ist teilweise unübersetzbar, Ed. Meyer, Israeliten 282 A. 3. Gewöhnlich deutet man: »Eine junge (זְבַ Stat. cstr. Dillmann u. a.) Fruchtrebe (תְבַּ = תַבְּיָב \$ 80g) ist Joseph, eine junge Fruchtrebe am Quell; Ranken stiegen auf (Sing. § 145k) an der Mauer« (Dillmann und noch Kautzsch3). Aber diese Bedeutung von מיני wird nur hier angenommen, und מעני heißt zeinherschreiten«, nicht zaufsteigen«. בים ist Wortspiel auf den alten Namen אַבָּרָב (wovon אָרָבֶּי = Ephraemit), also gesichert, wird aber besser als = אָרָבָּי \*Kuh« gedeutet, wie denn auch שור »Rind« zu sein scheint, und wie Joseph auch Dtn 3317 mit einem Rind (השלי) verglichen wird; auch hier also ein Tierbild vgl. zu 21; vgl. Zimmern ZA 1892 S. 164 ff. LXX: υίὸς ηὐξημένος Ίωσήφ, υίὸς ηὐξημένος μου ζηλωτός (LXX denkt an דין »beneiden«), υίος μου νεώτατος (Sam בעירי) πρὸς μὲ ἀνάστρεψον (= צעירי; עלי שוב Sam עלי שיר 23. 24a Josephs Kampf gegen die Schützen. 23 ניתר (zur Form § 67m) sollte wenigstens בְּלְבָּיל lauten, Kittel; Sam LXX וַנְיִּבְּהָּל, Ball, Holzinger u. a. oder ist vielleicht an  $\sqrt{\ }$  zu denken? - 24a wird meist übersetzt: »doch unerschütterlich hielt sein Bogen stand, und flink regten sich seine Hände« (so Kautzsch<sup>3</sup>); aber diese Bedeutung von שַּׁיבָּה ist fraglich; אֵיבָה heißt nach Smend, Weisheit des Jesus Sirach 373f. nicht »perennierend«, sondern »stark«; ולצֵר נְדֵר ist bedenklich; wunderlich ist auch nach 23, daß der Bogen in Josephs und nicht in den Händen der »Pfeilschützen« ist; besonders aber ist bei dieser Übersetzung der Anschluß von 24b ganz unmöglich (Ed. Meyer, Israeliten 282 A. 3, 283 A. 1, Sievers II 362): 24b verlangt, daß der Untergang der Feinde Josephs vorausgegangen ist. LXX καὶ συνετρίβη μετὰ κράτους τὰ τόξα αὐτῶν, und pr., zusammengekommen zu sein. Danach mag man etwa lesen: »aber zerbrochen wurde (সমুখ্যু) durch einen Gewaltigen ihr Bogen (চনুখ্যু) — soweit der Text nach Ball — und zerschmettert die Sehnen ihres Arms« (בַּיֶּבֶע הָרֶר יָּרָבֶּע, Poal von צָבָּט vgl. VetLat Vulg Peš). — Für die chronologische Ansetzung des Gedichtes ist entscheidend, wie man diese »Pfeilschützen« erklärt; sind es die Nomaden der Wüste, die in der »Richterzeit« über die Jordanfurten hinüberziehen und die israelitischen Bauern drangsalieren, z. B. die Midianiter, gegen die Gideon - der geradezu »der Gewaltige« sein könnte - zu Felde zog (Dillmann), oder sind es die Aramäer von Damaskus, die dem Nordreiche das Leben schwer gemacht haben (Wellhausen, Composition 3 323; Stade, Gesch. Isr. I 165 u. a.)? Von den aramäischen Zügen aber ist nicht eigentlich Josephs Gebiet, dessen Hauptkraft

25 durch den Gott deines Vaters, der dir helfe, durch 'el' šaddaj, der dich segne mit Segnungen des Himmels droben, mit Segnungen der Flut[, die] da drunten [lagert], mit Segnungen an Brüsten und Schoß,
26 mit Segnungen 'an Vater, an Mann und Kind' (?), mit Segnungen der ewigen 'Berge'; mit 'dem Ertrage' der uralten Hügel!
Das komme auf Josephs Haupt, auf den Scheitel des Geweihten unter seinen Brüdern!

doch im Westjordanlande liegt, betroffen; und nicht für die Aramäer, sondern für die Nomaden (2120) ist das Pfeilschießen charakteristisch; schließlich setzt der Spruch in nichts ein Gesamtnordisrael (dessen Hauptvertreter Joseph sei) voraus, sondern redet von Schicksalen, die den Stamm Joseph allein betreffen. Demnach werden wir doch in die Zeit vor dem Einheitsstaat gewiesen und haben an Einfälle der Nomaden zu denken. - 24b. 25aα. β Die göttliche Hülfe, durch die Josephs Gegner vernichtet sind. Das Folgende hat bei passiver Bedeutung der Verba von 24a guten Anschluß. - Zur feierlichen Häufung der Gottesnamen vgl. zu 4815. - 24b adurch die (helfenden) Hände«; שביר יעקב - 121 Jes 124 49 26 60 16 Ps אביר יעקב - 19, § 121 f. אביר יעקב (Jes 124 49 26 60 ומ 1322.5) uralter Gottesname. wohl = »Stier Jagobs«, also ein Nachklang des Stiersymbols, Stade, Bibl. Theologie 121; die Rabbinen punktieren gene Dageš im Unterschied von dem sonstigen -- um jeden Gedanken an Heidnisches fernzuhalten vgl. Hoffmann ZAW III 124. - pap »von dorther« (so noch Kautzsch3) ist sinnlos, Ed. Meyer, Israeliten 283 A. 4; Targ-Onk Peš בּיֵבֶּה. Rettung und Hilfe kommt von Gottes »Namen«, besonders im Kriege vgl. Ps 202. 8 446 543 8925 11810ff. 1248 Prov 1810 ISam 1745 II Chr 1410; denn der feierlich bei seinem Namen angerufene Gott hört und erscheint; weshalb »Name« mit »Macht« und »Hand« zusammen steht vgl. I Reg 842 Ps 543 Jer 1621 Mich 53, vgl. Giesebrecht, A.T.liche Schätzung des Gottesnamens 41 ff., Heitmüller, Im Namen Jesu« 34ff. - »Hüter des Steines Israels« ist schwerlich richtig (Ball) und auch metrisch anstößig (Sievers I 406f.); am leichtesten ist wohl die Vermutung, daß der ältere und den Späteren bedenkliche Gottesname »Stein Israels« durch den später gebräuchlichen Namen »Hüter Israels« ersetzt werden sollte und im Text zwei Varianten zusammengekommen sind. »Stein Israels« (wie צור ישראל Jes 3029) ist vielleicht der Kultusname in Bethel gewesen, Ed. Meyer, Israeliten 284, würde also gut zu Joseph passen. »Hirte Israels« Ps 802, »Hüter Israels« Ps 1214. Andere Konjekturen bei Dillmann, Ball, Kittel. — 25aa פינירך so helfe er dir«. — 25ab HebrHss Sam LXX Pes אָיָאָר אָ so viele Ältere und Neuere. — 25ay. δ. b. 26 Die Segnungen || Dtn 3313-16. Grammatisch können die Worte ברכה als Akk. zu יברכך (so Dillmann) oder auch als Subj. zu 26 genommen werden. - Solche Aufzählung alledessen, was das Herz sich wünscht, und der Sinn begehrt«, klingt für israelitisches Ohr ganz wunderherrlich. Der Himmel soll Joseph segnen mit Regen und Tau, die Flut da drunten mit Quellen und Brunnen (711). Der Hebi er wünscht sich also Wasser, viel Wasser, Wasser oben und unten; dieser Wunsch ist für sein Klima charakteristisch. Im Ausdruck 22 »lagern« klingt noch nach, daß מחלים einst ein ungeheures Tier gewesen ist vgl. oben S. 103. Diese Zusammenstellung des Höchsten und des Tiefsten ist nach hebräischen Begriffen geistreich. Sievers I 496f. vermutet, daß rank aus der Parallelstelle Dtn 3313 hier eingedrungen ist, wobei die Verslesung leichter würde; Kittel zweifelnd name. - Der zweite Wunsch ist Fruchtbarkeit an Menschen und Tieren: daß der Schoß Kinder gebäre, daß die Brüste Milch haben, sie zu nähren! - Man beachte die Gottesanschauung: der Gott segnet durch Fruchtbarkeit. - 26 »Die Segnungen deines Vaters sind stark gewesen über

## <sup>27</sup>Benjamin ist ein räuberischer Wolf, der am Morgen die Beute frißt und noch am Abend den Raub verteilt!

<sup>28a</sup>Dies alles sind die zwölf Stämme Israels, und dies ist es, was ihr Vater zu ihnen geredet hat.

(übertrafen, überstiegen) die Segnungen der uralten Berge« (LXX קרכה עד vgl. Dtn 33 15 Hab 36. (מבעית עולם:); aber das gibt kaum Sinn, zerstört Versmaß und Parallelismus und sollte nicht immer wiederholt werden (so mit Ed. Meyer, Israeliten 283 A. 2 gegen Driver und Kautzsch a). Man darf vielleicht vorschlagen בַּרָכֹת אָב אַהָּ הַבֶּר נְעוּל in der Parallele werden die Weiber, jetzt die Männer gesegnet. - Für אַבּה besser einfach שַּׁבּה wie Dtn 3314, Olshausen, Cheyne. - Die Segnungen sollen auf Josephs Haupt kommen (Dtn 3316 וביאבה): der Ausdruck (auch Prov 106 1126) erklärt sich wohl daraus, daß beim Segnen die Hand aufs Haupt gelegt wird. — Joseph heißt der grudern Brüdern. Wir wissen nicht recht, was in alter Zeit ein נֵיֵר gewesen ist; doch können wir aus der Geschichte Simsons, des einzigen Naziräers, den wir kennen, schließen, daß der priz ein Vorkämpfer und Parteigänger Israels war, der auf eigene Hand Jahves Kriege führte vgl. Sellin, Beiträge II 1 S. 131 ff., Schwally, Heiliger Krieg 62 f. 101 ff., Stade, Bibl. Theol. 133. Auf Joseph angewandt würde das bedeuten, daß er Israels gemeinsame Feinde auf eigene Hand bekriegt, Israels Vorkämpfer. Der Naziräer trägt geweihtes Haar; daher hier die Verbindung von Nazir und »Scheitel«: ein deutliches Zeichen, daß hier die alte Bedeutung von "": und nicht die spätere, abgeschwächte: Geweihter, Edler, Fürst Thren 47 anzunehmen ist. Auch dies Bild führt also nicht notwendig in die Königszeit Josephs, sondern ist aus der »Richterzeit« viel besser verständlich: schon bei der Einwanderung ist Joseph Führer der nordisraelitischen Stämme gewesen. - Das Stück über Jeseph ist nach der vorgetragenen Auffassung einheitlich; die Vermutungen, daß 24b-26 (Fripp, ZAW XI 262 ff., oder 24b-26a (Sievers II 362) oder 24b. 25a (Ed. Meyer Israeliten 283) Einsatz seien, oder daß 25f. aus Dtn 3313ff. entlehnt sei (Kautzsch 80), sind unnötig.

27 Über Benjamin. Benjamin wird als räuberischer (מְּהֶיהָ: Pausalform § 29u) Wolf verherrlicht; wenn er morgens anfängt zu fressen, hat er abends noch so viel, daß er nun erst zum Teilen kommt. Benjamin war berühmt durch den Raub, wohl der Karawanen, die durch sein Gebiet ziehen. Straßenraub ist für das älteste Israel keine Schande, sondern ein heldenhaftes Gewerbe: mehrere der großen Helden Israels sind zeitweise Räuber gewesen. — Bemerkenswert ist, daß der Spruch keine Anspielung an Sauls Königtum enthält.

28a. ba (bis אַבְּרָהַם Unterschrift des RJ.

### 73. Jaqobs Begräbnis; Schluß der Josepherzählung 502-11. 14-26 JE.

Jaqobs Begrābnis. Schluß der Josepherzählung 502—11. 14—26 JE. Quellenkritik. Die beiden Verhandlungen zwischen Joseph und seinen Brüdern 15—21. 24. 25 stammen aus E (Dillmann): אַבּלְיבֵּי 19. 20. 24. 25; שִּׁבְּי 15 wie 2741 E; אַבְּי 16 wie 277. 10 E; אַבְּי 19 wie 302 E; Vers 20 ist Anspielung an 455b. 7b E; אַבְּי 21 wie 4511 4712 E; בַּיבְּיבֶּי 25 wie 303 E; die Weissagung vom Auszuge 24. 25 wie 4821 E. Holzinger und Procksch nehmen auch hier doppelten Faden an, aber der Text läßt sich als einheitliche Komposition verstehen. — In der Geschichte von Josephs Begräbnis sind zwei Quellen benutzt: dies ist am deutlichsten in 10, wo die Leichenklage für Jaqob zweimal erzählt wird: »und sie hielten dort eine Klage« || »und er ließ eine Leichenfeier begehen«. So werden auch zwei Orte der Klage genannt: Goren-ha'aṭad 10aa und Abel-miṣraim 11; zu letzterem Verse gehört als Vorbereitung 10b (אַבֶּאַ). Soweit mit Kautzsch-Sozin, Kautzsch³.

50 <sup>2</sup>Joseph befahl den Ärzten, die ihm dienten, seinen Vater einzubalsamieren. So balsamierten die Ärzte Israel ein. <sup>3</sup>Das dauerte 40 Tage, denn so lange dauert das Einbalsamieren. Dann beweinten ihn die Ägypter 70 Tage. <sup>4</sup>Als nun die Tage des Weinens um waren, da sprach Joseph zu Pharaos Haus: habe ich Gnade vor euch gefunden, so sprechet 'in meinem Namen' vor Pharao: <sup>5</sup>mein Vater hat mir einen Eid abgenommen und gesagt: ich sterbe jetzt; aber du begrabe mich in meinem Grabe, das ich mir im Lande Kanaan gegraben habe. So will ich nun hinauf und meinen Vater begraben; dann komme ich

Zweimal wird auch, wie es scheint, von Josephs Begleitung gesprochen 7.8 | 9. Nach dem einen Bericht sind Josephs Brüder mit beim Begräbnis gewesen 8.14; dagegen scheint Vers 9, wonach Joseph von Reisigen begleitet wird, die Beteiligung der Brüder nicht anzunehmen. Daß diese Vermutung richtig ist, zeigt 15ff. E, wonach Josephs Brüder erst 15 erfahren, daß ihr Vater gestorben ist, und erst 18ff. zum ersten Male nach Jagobs Tode wieder mit Joseph zusammentreffen; hätten sie aber schon die ganze weite Reise mit ihm zusammen gemacht und den Vater mit ihm begraben, so würden sie schon dabei gesehen haben, wie Joseph gegen sie gesinnt war (gegen Eerdmans 70). Hiernach gewinnt man für J 7.8, den Zug Josephs und der Brüder, und ihre Wiederkehr 14. 22a; auch 22b (| 26a) mag zu J gehören; für E 9. Daß 8 aus J stammt, beweist ferner »Gošen«. Vers 7. 8 scheinen überfüllt zu sein. Mit 7. 14 gehört, wie die Berührungen im Wortlaut zeigen, 4-6 zusammen; daß diese Verse zu J gehören, beweist auch אזכינא בריביקם 4 אובר באונר, אַ פּאַאַרי בּוּן בּביניכִם wie 44 18, die Anspielung an Josephs Schwur 5. 6 47 29-31 J. Ebenso wird man i-3 wegen ישראל z zu J rechnen. Die siebzig Tage der Beweinung 3 stoßen sich mit den vierzig Tagen des Einbalsamierens und auch wohl mit den sieben Trauertagen 11. Es erscheint deshalb am geratensten, 3b. 4ac. 10a zu E, 10b. 11 ( ) und โทล์ สมาธิก 26 zu J zu nehmen. — สมุติ ภูมิต 11 ist Zusatz des RedJE, der beide Namen einander gleichsetzen wollte (Kautzsch-Soein, Procksch, Kautzsch3, Sievers II 364). Etwas anders Procksch, der im Anfange 2a. sa zu E nimmt; aber das »Einbalsamieren« durch die »Arzte« 2a. 2b. 3a und in 26 (letzteres nach Procksch aus E) gehört zur selben Quelle.

50, 1 vgl. S. 475. - 50, 2-11. 14 Jaqobs Begräbnis. Die Erzählung hat den Zweck, zwei verschiedene Traditionen zu vereinigen: einerseits erzählte die Josephsage, daß Jaqob in Ägypten gestorben sei, anderseits aber gab es eine offenbar ältere Überlieferung, die sein selbstgegrabenes Grab 5 in Kanaan zeigte und natürlich auch behanptete, daß er daselbst gestorben sei. Die Erzähler gleichen beides aus: Jaqob sei zwar in Agypten gestorben, aber auf seinen ausdrücklichen Wunsch durch Josephs Pietät in Kanaan bestattet worden. Dieser Trauerzug in so weite Ferne ist also ein Beweis dafür, wie wenig die alte Überlieferung mit Jagobs Übersiedelung nach Ägypten zu tun hat, Ed. Meyer, Israeliten 281. - 2 Die Einbalsamierung ist ein spezifisch ägyptischer Zug, wie die Josephgeschichte viele enthält: der Hörer ergötzt sich an den Sitten der Fremde. — Das Einbalsamieren war hier nötig, damit die Leiche die lange Überführung überstehen könne. — Ist את־היפארת Zusatz? Sievers II 363. — 3a Diese Dauer der Bereitung der Mumie wird hier gleichfalls als merkwürdige, ja bewunderungswürdige Sitte der Fremden mitgeteilt: wie sorgsam müssen die Ägypter mit der Leiche umgehen, wenn sie 40 Tage dazu brauchen! Aus ägyptischen Nachrichten sind diese 40 Tage einstweilen nicht belegt vgl. Erman 431. - 3b Die 70 Tage der Beweinung sollen zeigen, wie hoch Joseph seinen Vater geehrt hat; 72 Tage als Trauerzeit für den ägyptischen König erwähnt Diodor, Bibl. hist. I 72. Die gewöhnliche Trauerzeit ist in Israel (I Sam 3113 I Chr 1012 Judith 1624 JSir 2212) wie auch in Babylonien (Hehn, Siebenzahl und Sabbat 42) 7 Tage oder auch nur einen oder zwei Tage JSir 3817, in besonderen Fällen ein Monat Num 2029 Dtn 2113 348. Über Trauergebräuche der Ägypter vgl. Erman 431 ff. - 4 Joseph will diese Bitte Pharao nicht persönlich aussprechen, sondern wünscht die Fürwieder. <sup>6</sup>Pharao sprach: so ziehe hinauf und begrabe deinen Vater, wie du ihm geschworen hast. <sup>7</sup>So zog Joseph hinauf, seinen Vater zu begraben, und mit ihm zogen alle Knechte Pharaos, die Ältesten seines Hauses und alle Ältesten von Ägyptenland, <sup>8</sup>dazu Josephs ganzes Haus, seine Brüder und seines Vaters Haus: nur ihre Kinder, Schafe und Rinder ließen sie im Lande Gošen. <sup>9</sup>So zogen mit ihm Wagen und Reisige: es war ein sehr großes Lager. <sup>10</sup>Als sie nun nach Goren-ha'atad (Dornentenne) [jenseits des Jordans] kamen, hielten sie eine sehr große und feierliche Klage. Und er ließ eine Leichenfeier für seinen Vater begehen, sieben Tage lang. <sup>11</sup>Als nun die Leute im Lande, die Kanaanäer, die Leichenfeier [in Goren-ha'atad] sahen, sprachen sie: die Ägypter begehen da eine große Leichenfeier; darum nennt man 'den Ort' Abel-miṣraim (Leichenfeier der Ägypter); er liegt jenseits des Jordans. <sup>14</sup>Dann kehrte Joseph nach Ägypten zurück samt seinen Brüdern und allen, die mit ihm hinaufgezogen waren, seinen Vater zu begraben [nachdem er seinen Vater begraben hatte].

sprache des Hofes, da sein Wunsch falsch gedeutet werden könnte: das Verlassen des Landes könnte leicht als ein Versuch des Landesverrates erscheinen (darum heißt es ansdrücklich וְאַשׁרְּבָּה). Möglich anch, daß der Gedanke im Hintergrunde steht, Joseph, als Leidtragender unrein, könne nicht selber vor Pharao erscheinen. — LXX בַּרֶּרָבָּא מָלֶּר Sievers II 363. - 5a kurze Wiederholung von 47 oeff. Doch muß man auch mit der Möglichkeit rechnen, daß sa ein Stück aus dem Bericht des E wäre; hierfür würde sprechen אַכָּר מֵת wie 4821 5024 (E), der Schwur, die Leiche nach Kanaan zu bringen wie 5025. - Zwischen 5 und 6 ist ein Satz darüber, daß die Höflinge dies dem Pharao sagen, als selbstverständlich fortgelassen; ebenso wird auch im prophetischen Stil, wenn Jahve dem Propheten etwas aufträgt, der Vollzug des Befehls häufig nicht erzählt, Jes 73 81 22 15 384f. Die Höflinge reden zu Pharao, wie wenn Joseph selbst spräche; Pharao, wie wenn Joseph vor ihm stünde; das ist echt hebräische Redeweise, Ehrlich. -7. 8 Die Aufzählung des großen Gefolges (ebenso die Wagen und Reisigen 9 bei E) geschieht zu Josephs und Jagobs Ehreu; der Erzähler hat dabei (besonders in 7b) den Mund recht voll genommen (die הַקִּיִם des königliches Hauses wie II Sam 1217); denselben Zweck hat 10. 11 die Schilderung der überaus feierlichen Beweinung, die sogar den Kanaanäern auffällt. - Trauerzüge sind in den ägyptischen Gräbern häufig abgehildet, z. B. Erman, Ägypten 432 f. - Vers 11 bringt ein etymologisches Moment: der Name Abel-misraim (d. h. »Aue der Ägypter«) wird erklärt als 'ebel misraim, »Trauer der Ägypter«: der Ort heißt so, weil die Ägypter dort um Jaqob getrauert haben. Die Lage beider Orte ist unbekannt. Aus dem vorliegenden Text folgt nicht geradezu, daß am selben Platze auch das Grab Jaqobs gewesen sei; aber jedenfalls muß es doch in nächster Nähe der Stätte gezeigt worden sein. Wenn die vorgetragenen Quellenscheidungen richtig sind, so ist Goren-ha'atad bei dem Rahelgrabe in der Nähe von Ephrath (vgl. zu 487) zu suchen; Eusebius (Lagarde, Onom. sacra 2 8515ff. S. 121, Klostermann S. 8) behauptet, der Ort sei Bethagla, heute 'Ain Hagla, südlich von Jericho vgl. Buhl, Palästina 180; kaum glaublich. Demnach muß Abel-misraim doch wohl »jenseits des Jordans« 11, etwa bei Penu'el und Mahanaim gelegen haben; diese Gegend, nicht weit vom Jordan gelegen, kann wohl im weiteren Sinne zu »Kanaan« 5. 11 gerechnet werden. Als die beiden Namen Abel-misraim und Goren-ha'atad im Buche zusammenstanden, hat man sie natürlich gleichgesetzt; daher der Zusatz »jenseits des Jordans« 10, Kautzsch-Socin, Procksch, Sievers II 364. - Interessant ist der Name »Abel-misraim« (mit genetivischer Näherbestimmung, weil es viele »Abel« in Palästina gibt; auch in den ägyptischen Listen Rommen mehrere Orte dieses Namens vor, Ed. Meyer, Israeliten 280 A. 1); der Name wird wohl ein letzter Rest aus der Zeit ägyptischer Herrschaft in Kanaan

sie: wenn nun Joseph sich feindlich gegen uns stellen sollte und uns all das Böse vergelten, das wir an ihm getan haben? <sup>16</sup> Darum ließen sie Joseph bestellen: dein Vater hat vor seinem Tode befohlen: <sup>17</sup> so sollt ihr Joseph sagen: ach, vergib deinen Brüdern ihre Missetat und Sünde, daß sie so übel an dir gehandelt haben. So vergib uns nun unsere Missetat, dienen doch auch wir dem Gott deines Vaters. Joseph aber weinte, als sie ihm das bestellten. — <sup>18</sup> Dann gingen seine Brüder selber hin, fielen vor ihm nieder und sprachen: nimm uns als deine Knechte an. <sup>19</sup> Joseph aber sprach zu ihnen: fürchtet euch nicht! ich bin nicht über Gott: <sup>20</sup> ihr gedachtet es böse mit mir zu machen; aber Gott ge-

sein vgl. das deutsche »Schwedenschanze«. — ਜ਼ਰੂਦ (Sam Peš iਰਦ) soll sich auf ਜੂੜੇ beziehen; der ursprüngliche Text muß etwa ਰਾਹਰ ਰਦਾ dergl. gelesen haben. Der Bericht vom Begräbnis selbst ist um P's willen aus JE nicht erhalten. — 14b fehlt in LXX-Hss, »mühsam angefügt« (Holzinger), wohl Zusatz, Sievers II 364.

15-21 Nochmals eine Variation über das Motiv des Verhältnisses Josephs zu seinen Brüdern. So reizvoll ist dem Erzähler dies Motiv, daß er es noch einmal aufnimmt, um zu zeigen, wie sich dies Verhältnis nach Jaqobs Tode gestaltet habe. Gern betont der Erzähler wiederum, daß sich die Brüder fürchten vgl. zu 4228ff. 4413 u. a. Sie denken, Josephs Freundlichkeit gegen sie sei nur durch die Rücksicht auf den Vater begründet gewesen und werde nun einem um so furchtbareren Zorne weichen. Ferner benutzt der Erzähler die Gelegenheit, um zu berichten, wie sie ihren Frevel bekennen und um Verzeihung bitten 17. Dies hat E im vorhergehenden 45 noch nicht gesagt und sich wohl mit Absicht für diese Szene aufgespart. Diese Angst der Brüder vor Joseph noch nach Jaqobs Tod ist bezeichnend für die ganze Auffassung des Erzählers: hätte er in erster Linie die Besserung der Brüder schildern wollen, so würde er hinzugefügt haben, wie nun ein neues schönes Verhältnig zwischen Joseph und den Brüdern entstanden sei; hiervon ist aber keine Rede, vielmehr betont er auch jetzt noch nur die Angst der Brüder vor Joseph und ihr böses Gewissen. - Die Erzählung ist in mehrere Szenen auseinandergezogen: 1) ein Gespräch der Brüder unter einander 15; 2) sodann eine Botschaft der Brüder an Joseph: sie wagen zuerst gar nicht, persönlich zu ihm zu kommen; sie berufen sich auf einen letzten Wunsch ihres Vaters (hiervon wird E im vorhergehenden kaum erzählt haben; es ist aber wohl nicht als Lüge gedacht, sondern eine »Nachholung«) und auf ihren gemeinsamen Gott; das Letztere ist sehr charakteristisch: Kultusgemeinschaft bindet die Menschen aufs stärkste zusammen, mehr als selber Blutsverwandtschaft 16. 17; 3) als Joseph sich nun gerührt zeigt, kommen sie selber. Jetzt nimmt der Erzähler nochmals die Hauptmotive auf: sie fallen vor ihm nieder und bieten sich ihm zu Knechten an (dasselbe bei J 4416); das ist noch einmal die Situation, die Joseph im Traume vorausgesehen hat; so greift das Ende auf den Anfang zurück. Joseph aber zeigt wiederum seinen Edelmut: er verzichtet auf jede Rache; Gott selber hat entschieden! »Bin ich an Gottes Statt?« (302) soll nicht heißen: allein Gottes Sache ist es, zu richten und zu strafen; sondern: ich bin nicht im Stande, Gottes Gedanken zu durchkreuzen; Gottes Gedanken aber sind jetzt Heil und Rettung. Und noch einmal spricht er den Grundgedanken der Geschichte aus: sie haben es böse gemeint, aber nach Gottes Rat ist es zum Guten ausgeschlagen vgl. 455-7. Es ist gewiß eine Tat, daß der Verfasser sich dazu erhebt, solchen Gedanken der Erzählung auszusprechen; aber man beachte, daß es kein abstrakter Satz ist, sondern ein sehr konkreter, den er findet. Der abstrakte Satz, der Glaube, daß Gott auch die Sünde der Menschen in sein geheimnisvolles Gespinst verwebt, ware ihm sicherlich ganz unerschwinglich gewesen. -- 16 Für אנאנד LXX Peš was Ball, Holzinger zweifelnd, Procksch vorziehen; die Lesung scheint aber nur Verschlimmbesserung zu sein — 20 Sam LXX Peš Vulg ההאלהים, Ball. »Das große dachte, es gut zu machen, damit er vollführe, was jetzt am Tage liegt: ein großes Volk am Leben zu erhalten. <sup>21</sup> Also fürchtet euch nicht; ich will euch versorgen samt euren Kindern. So tröstete er sie und redete ihnen freundlich zu.

<sup>22</sup>So blieb Joseph samt seines Vaters Hause in Ägypten. Und Joseph lebte 110 Jahre, <sup>23</sup>Und Joseph sah von Ephraim 'Urenkel'; und auch von Machir, dem Sohne Manasses, wurden Joseph noch Kinder auf den Knien geboren. <sup>24</sup>Dann sprach Joseph zu seinen Brüdern: ich sterbe nun, aber Gott wird sich euer annehmen und euch heraufführen aus diesem Lande [in das Land, das er Abroham, Isaaq und Jaqob zugeschworen hat]. <sup>25</sup>So nahm Joseph Israels Söhnen einen Eid ab: wenn Gott sich eurer annimmt, sollt ihr meine Gebeine mit heraufführen. <sup>26</sup>Dann starb Joseph, 110 Jahre alt; und man balsamierte ihn ein und man legte ihn in Ägypten in einen Sarg.

Volk« ist Jaqobs Familie 457: an die Ägypter denkt die alte Erzählung dabei schwerlich.

— 21 Voraussetzung ist hier wie 20, daß die Hungersnot noch fortdauert.

22-26 Josephs Alter und Tod. 22a J ist Fortsetzung von 14: zu E gerechnet, würde das Wort keinen Sinn geben. - 22b 110 Jahre sind nach ägyptischer Vorstellung das äußerste Ziel der menschlichen Lebensdauer vgl. Stern, Zeitschr. f. äg. Spr. u. Alt. 1873 S. 75 f. Ein schönes Alter: Gott hat ihn lieb gehabt. — 23-26 Josephs Tod, ein harmonischer, friedlicher Schluß. - 28 Joseph sieht noch Urenkel; er sieht sein Geschlecht blühen, ehe er in die Grube steigt: ein schöner Tod. - wie wie שלים - LXX Vulg Peš Targ-Onk Targ-Jon »Urenkel«; für בוֵר שׁפַשׁים »Ururenkel« ist wohl nach Sam בֵּיִם שׁ zu lesen (Ball, Spurrell), da auch Machirs Söhne seine Urenkel sind. - Die Söhne Machirs wurden auf Josephs Knien geboren: nach ältestem Verständnis würde dies besagen, daß Joseph sie zu Kindern angenommen habe, vgl. Stade ZAW VI 145 ff. Wirklich wird Jdc 514 Machir unter den Stämmen Israels aufgezählt, so daß also die Söhne (d. h. die Geschlechter) Machirs nach anderer Rechnung als Söhne Josephs gegolten haben können. So schafft also die Sage Joseph dafür einen Ersatz, daß Manasse und Ephraim von Jaqob adoptiert worden sind, Ed. Meyer, Israeliten 516. Über den Stamm Machir Ed. Meyer, ebenda 516f. - Für על-בּרָבֶּר Sam abschwächend בּרַבֶּר, was Holzinger und Kautzsch<sup>8</sup> vorziehen. - 24. 25 Josephs letzter Wille: hier ist das Motiv von Jagobs Testament 4729-31 4821 wiederholt und abgewandelt: auch Joseph weissagt den Auszug und die Einwanderung in Kanaan, das Gott den Vätern zugeschweren hat: diese Anspielung an die früheren Erzählungen würde hier, am Ende der Vätersagen, sehr passend stehen, wird aber vom Red. herrühren (Dillmann: der Ausdruck ist formelhaft und kehrt häufig wieder Ex 68 331 Num 3211 Dtn 18 u. a. vgl. Staerk, Studien I 23). - 24 Sam LXX יהאלהים. - 25 Auch hier ein Schwur; aber nicht, ihn sofort nach Kanaan zu bringen, sondern ihn einst mitzunehmen: dies ist eine kleine Variation. - Der Ursprung dieses Zuges wird derselbe sein, wie in der Parallele bei Jaqob: man zeigte Josephs Grab in Kanaan, speziell bei Sichem Jos 2432; daher fühlte der Verfasser die Pflicht, zu zeigen, wie Josephs Gebeine von Ägypten nach Sichem gekommen seien. — Der Wunsch Josephs wird ausgeführt Ex 1319 Jos 2432. — 📆 Impf. im Bedingungssatz § 159c. — HebrHss Sam LXX Peš Vulg, Ball ngg + book, nach Ex 13 19. — 26 Josephs Tod. ייישי vielleicht Pass. § 73 f., Sam Kittel, Kantzsch 8 בּיהים, LXX Peš Targ-Onk Ball אָבּישׁים, — »Der Kasten« § 126r. — Solche hölzerne oder steinerne Särge, Leichenkasten, sind erhalten; Särge sind spezifisch-ägyptisch, den Hebräern (Benzinger<sup>2</sup> 127) wie den alten Arabern (G. Jacob, Beduinenleben<sup>2</sup> 139) unbekannt. - Schön ist das allmähliche Abebben der Erzählung und die Vorbereitung der folgenden Exodusgeschichte.

# Erzählung von Jaqob (Joseph) bei P.

74. Erzählung von Jaqob (Joseph) bei P 372 — — 4146a — — 46 6. 7 [8—27] 475\*. 6a. 7—11 — — 27b. 28 483—6 491a. 28b—33aα. b 50 12. 13.

37 °Dies ist die Geschichte Jaqobs. Als Joseph stebzehn Jahre alt war, weidete er mit seinen Brüdern bei den Schafen; er 'empörte sich aber über' die Söhne der Bilha und die Söhne der Zilpa, der Weiber seines Vaters, und was man ihnen Schlimmes nachsagte, trug Joseph ihrem Vater zu. — — — —

vor Pharao, den König von Ägypten, trat.

Dabe, die sie im Lande Kanaan erworben hatten, und kamen nach Agypten, Jagob

Erzählung von Jaqob (Joseph) bei P 372 — — 4146a — — 466.7 [8—27] 475\*. 6a. 7—11 — — 27b. 28 483—6 491a. 28b—ssac. b 5012. 13. Wie die Jaqobgeschichten uuter der Überschrift »Stammbaum Isaaqs« (S. 385), so werden nun die Josephgeschichten von P unter der Überschrift »Stammbaum Jaqobs« mitgeteilt; über den Grund dieser Verschiebung S. 385; diese Überschrift schien erträglich, weil Jaqob erst am Ende der Josephgeschichten stirbt.

Uns ist gegenwärtig vom Ganzen fast nur der Schluß, Jaqobs Wanderung nach Ägypten, Testament, Tod und Begräbnis erhalten; von den Erlebnissen Josephs nur zwei Notizen. Red<sup>JE. P</sup> hat sich hier also, ebenso wie bei den Jaqobgeschichten vgl. S. 384, vorwiegend an JE gehalten; das wird sich daraus erklären, daß die Josephgeschichte bei P sehr dürftig war; Josephs Abenteuer in Ägypten hatten für P kein Interesse, und für den zarten Ton der Rührung, der in diesen Geschichten erklang, hatte P kein Ohr.

Wie in den Abraham- und Jaqobgeschichten (vgl. S. 262. 385) so folgt P auch hier im allgemeinen der Überlieferung des J: Jaqob segnet alle seine Söhne 49 23b vgl. 491—27 (J), Jaqob wird von allen Söhnen begraben 49 29—32 50 12f. vgl. 50 s (J); anderseits klingen auch Traditionen des E nach: Jaqob bleibt im besten Lande von Ägypten 47 6. 11 vgl. 45 18. 20 (E), Ephraim und Manasse werden von Jaqob zu Kindern angenommen 48 5f. vgl. 16 (E).

37, 2 -- - 41, 46a Von Josephs Erlebnissen in Ägypten ist aus P nur dies wenige überliefert. Für P beweist die Überschrift ming und die beiden Zahlenangaben. 372 gehört ganz zu P: diese Sätze sind ursprünglich bestimmt, eine Erzählung von Josephs Entführung nach Ägypten einzuleiten, die sich von den Rezensionen des J und E deutlich unterscheidet: hiernach haben sich nicht alle Brüder (so J und E), sondern nur die Söhne der Bilha und Zilpa an Joseph versündigt: offenbar eine absichtliche Änderung des P, der das Verbrechen auf die minderwertigen Ahnherrn der halbschlächtigen Stämme abschiebt. Auch der Zorn der Brüder gegen Joseph wird hier anders begründet; hier zürnen sie ihm, weil er sie beim Vater angibt; E hat an derselben Stelle die Träume, J den Ärmelrock. Ferner ist die Angabe, daß Joseph mit seinen Brüdern zusammen bei den Herden zu weilen pflegte, mit J und E nicht zu reimen, wonach er vielmehr nur einmal ausnahmsweise zu ihnen ging 13. 14. — יהוא נַעַר אָחד gibt keinen Sinn; man lese etwa יהרא ניר צל »er empörte sich über« nämlich über ihre Bosheit vgl. Hithp. Job 178, oder vielleicht אים »und er verkehrte«. - Dies »Nachsagen« des Joseph soll nach Meinung des Erzählers sicherlich keinen Schatten auf Joseph werfen. - קין ohne Art. § 126z. - 41, 46a Der pedantische Zusatz אור מלה מינים ohne Art. § 126z. - 41, 46a Der pedantische Zusatz מלה מינים האורים היו אינים האורים היו אינים האורים הא bezeichnend (Holzinger). »Er trat vor ihn« d. h. in seine Dienste, Gesenius 14 s. v מבר 2d.

— — 46, 6. 7 Jaqobs Zug nach Ägypten. Auf P führt לַּבָּשׁ, die große Weitläuftigkeit der Aufzählung und die Parallelen 125 3118 366. — 6 מַּקְנָיְבָּי \$ 93ss.

samt allen seinen Nachkommen: Teine Söhne und seiner Söhne Söhne, seine Töchter und seiner Söhne Töchter und alle seine Nachkommen brachte er mit sich nach Aappteu.

\*Dies sind die Namen der Söhne Jöraels, die nach Agypten kamen: [Jaqob und seine Söhne]. Der Erstgeborene Jaqobs Ruben. Die Söhne Rubens: Chanoch, Ballu, Chesron und Karmi. <sup>10</sup>Die Söhne Simeons: Jemu'el, Jamin, Ohad, Jachin, Sochar und Scha'ul, der Sohn der Kanaanäerin. <sup>11</sup>Die Söhne Levis: Gerschon, Dehath und Merari. <sup>12</sup>Die Söhne Judas: 'Er, Onan und Schela, Peres und Berach: ['Er und Onan starben schon im Lande Kanaan]; die Söhne

Hinter 8 ist, wie es scheint, eine Aufzählung der Söhne Jaqobs ausgefallen vgl. 2513 3533 Num 32.

<sup>46, 8-27</sup> Aufzählung der 70 Seelen. Nach der Überlieferung (Dtn 1022 Ex 11ff.) sind 70 Seelen nach Ägypten gekommen; die Zahl 70 (72) gilt auch sonst als die Zahl der Hauptgeschlechter Israels vgl. die 70 Ältesten Ex 241.9 Num 1116 oder als Zahl der Völker der Welt vgl. oben S. 155 sowie der Weltperioden vgl. oben S. 265; die Zahl stammt nach Hehn, Siebenzahl und Sabbat 89 f. aus der Phantasie: es ist die erweiterte Sieben, ein großer, aber in sich abgeschlossener Kreis; über 72 vgl. Hehn, ebenda 90. Nach Winckler, Forschungen II 98ff. ist die Zahl astronomischer Herkunft: das Jahr von 360 (350) Tagen zerfalle in 72 (70) Abschnitte von je 5 Tagen; vgl. A. Jeremias ATAO2 62, Babylonisches im N.T. 93. - Das Stück steht nach Geist und Sprachgebrauch (בְּמֵשׁ 15, נְבֵשׁׁ 15 u. a., יְבֵאֵר יְרֵכוֹ 26) P nahe. P selber aber hat sich Ex 11-5 noch mit einer allgemeinen Angabe begnügt; auch redet P unmittelbar vorher 467 von Töchtern und Enkelinnen Jagobs, während die Liste nur von einer Tochter 15 und einer Enkelin 17 weiß. So ist wahrscheinlich, daß der Abschnitt von einer späteren, P verwandten Feder herrührt, vgl. Wellhausen, Composition 3 51. - Das Stück hat, wie Dillmann gezeigt hat, eine Geschichte erlebt. Ursprünglich sind hier bei den Leakindern Er und Onan mitgerechnet worden, dagegen hat Dina gefehlt; so betragen die Leasöhne zusammen 33. Die übrigen Zahlen sind 16 + 14 + 7. Die Gesamtzahl 70 ist also die Zahl der Jaqob kinder, wobei Jaqob selber nicht mit eingerechnet wird; dasselbe auch Ex 14. Eine spätere Hand hat Joseph und seine Söhne zunächst aus der Rechnung gelassen, da sie nicht mit Jaqob nach Ägypten gekommen sind, dagegen Jaqob mit eingerechnet; so sind auch 'Er und Onan (als vorher gestorben) aus der Rechnung gestrichen, und ist Dina eingesetzt worden; so beträgt die Zahl der Leakinder 32, die mit Jaqob Einwandernden sind 66 und alle Jaqobskinder zusammen 69. Diese Rechnung enthält die Feinheit, daß die Kinder der Lea (32) doppelt so viel als die der Zilpa (16), und die der Rahel (14) doppelt so viel als die der Bilha (7) sind. Von diesem Überarbeiter stammen also folgende Zusätze: צַלָּב וּבָנֶיו 8 (aber nach dem Vorhergehenden sollen es nur Söhne Israels sein) 12ba (derselbe Satz Num 2619), יואת הינה ביו 15ay (was sehr ungeschickt nachhinkt), הבניקיי בולה, שששים נשש 26, 27 bis ביבריבה. Zusatz ist wohl der (syntaktisch hart klingende) Satz אָדָ bis אָב 20. — Parallele Verzeichnisse Ex 614—16 Num 26 I Chr 2—8, woselbst manche Varianten. - Die hier erhaltenen Angaben über die Geschlechter Israels sind z. T. von sehr zweifelhaftem Wert; Ruben und Simeon z. B. sind damals längst untergegangen und die große Anzahl der Geschlechter Benjamins ist schwerlich historisch; auch über Juda weiß der Verfasser nur dasjenige, was wir selber wissen, vgl. Ed. Meyer, Israeliten 299 f.

bes Peres waren Chesron und Chamul. <sup>18</sup>Die Söhne Islachars: Tola', Puwwa, 'Jaschub' und Schimron. <sup>14</sup>Die Söhne Zebulons: Sered, Elon und Jachle'el. <sup>15</sup>Dies sind die Söhne der Lea, die sie dem Jaqob in Paddan-Aram gebar [und Dina, seine Tochter]; zusammen 33 Söhne [und Töchter]. — <sup>16</sup>Die Söhne Gads: 'Sephon', Chaggi, Schuni und Esdon, 'Eri, Arodi und Ar'eli. <sup>17</sup>Die Söhne Aseri'a: Jimma, Jischwa, Jischwi, Beri'a und ihre Schwester Serach; die Söhne des Beri'a: Cheber und Masti'el. <sup>18</sup>Dies sind die Söhne der Jispa, die Laban seiner Tochter Lea gab, und diese gedar sie dem Jaqob: 16 Seelen. — <sup>19</sup>Die Söhne Nachels, des Weibes Jaqobs: Joseph und Benjamin. <sup>20</sup>Dem Joseph wurden in Agypten (Söhne) gedoren [die ihm Asnath, Tochter des Poti-phera', des Priesters von On, gedar]: Manasse und Sphraim. <sup>21</sup>Die Söhne Benjamins: Bela', Becher und Aschels, der Ana'aman, Echi und Rosch; Muppim, Chuppim und Ard. <sup>22</sup>Dies sind die Söhne Nachels, die 'sie' dem Jaqob 'gedar': zusammen 14 Seelen. — <sup>23</sup>Die Söhne Dans: Chuschim. <sup>24</sup>Die Söhne Naphtelis: Jachse'el, Guni, Jeser und Schillem.

schlechter Judas, vgl. Ed. Meyer 432f. 406. הַּמִּילִּי Stadt in Juda Jos 1525. — השמאל המה בא 13 Geschlechter Issachars, vgl. Ed. Meyer 537. השמאל הובא לבליה, Sohn Puas, Richter aus Issachar in Šamir Jdc 101, als Appell. — »Purpurschnecke«, »Purpurzeug«. Dem Namen dieses »Richters«, seines Vaters und seiner Stadt scheinen die Geschlechternamen entnommen zu sein. — הַּבָּי so auch Num 2623, Sam Peš und I Chr 71 קוֹב (Jdc 101), nach Lagarde, Mitteilungen III 281f. »Tang« (מְהַּבּיס, zum Färben der Wolle gebraucht). — בֹי-, LXX Sam und Num 2624 I Chr 71 Qerê בַּיבֶּי, Ball, Kittel. — שׁבְּיִיר, wird von Steuernagel 13 und Ed. Meyer 537 mit יְבִייִּ »auf dem Gebirge Ephraim« Jdc 101 und יְבִייִר, Samarien, in Beziehung gesetzt. — 14 Geschlechter Zebulons vgl. Ed. Meyer 538. יְבֹּיִב als Richter Jdc 1211, Steuernagel 14. — 15 Der Bearbeiter hat, um die Zahl 33 herauszubekommen, hier Jaqob selber mit eingerechnet.

19-22 Söhne der Rahel. 20 Zu regänze man im gegenwärtigen Text etwa =:==. - LXX fügt, nach Num 2629. 35f., noch Söhne und Enkel von Manasse und Ephraim, zusammen 5 Seelen hinzu. - 21 Geschlechter Bonjamins vgl. A. W. Hogg, Jewish Quaterly Review XI 102 ff. (mir nicht zugänglich), Ed. Meyer 431f. 524: historisch bezeugt sind nur Becher und Gera. - fehlt I Chr 81, wird Num 2635 als Sohn Ephraims genannt; aus diesem Geschlechte stammt (Saul I Sam 91? und) Seba', der gegen David aufstand II Sam 20 1. — אכל fehlt Num 2638, I Chr 83.5 Sohn des בַּלֵּע; aus Gera stammt Ehud Jdc 315 und Simei IISam 165. — אָבֶלֶינ Num 2640 I Chr 84 Sohn des בַּלֶּים. — Für und 85 אָהָי נָראָשׁ מְּפָּרִם hat Num 263sf. אָהִירָם und אַהִי נָראָשׁ מְחַבָּה Und 85 אָהִי נָראָשׁ מְפָּרִם, Num 2639 בַּלָּה I Chr 85 הַלְּבֶּל, Sohn des בַּלֶב, - אָרָהָ, Num 2640 Sohn des בַּלָב, wohl = צַּבָּר I Chr 83. — LXX nennt als Söhne Benjamins nur Βαλα, Χοβωρ (= σ= ) und Ασβηλ, als Söhne des Bala Γηρα, Νοεμαν, Αγχεις, Ρως, Μαμφειν und Oφιμιν, und als Sohn Geras Aoαδ. — Eine dritte Darstellung Num 2638-40 vgl. oben. — Daß Benjamin mit 10 Söhnen in Agypten einzieht, ist ein starker Widerspruch zur Josephgeschichte, wo Benjamin ein kleiner Knabe ist; noch stärker widerspricht allerdings die Darstellung von LXX, wonach er sogar Enkel hat. - 22 יבֹר, HebrHss Sam LXX Peš יבֹר vgl. 20. -

23—25 Söhne der Bilha. 23 Geschlecht Dans, vgl. Ed. Meyer 430. 499 A. 1. בְּבֶּי, obwohl nur ein Name folgt, vgl. 3625. — בְּשִׁיה, Num 2642 בּהָה, bei I Chr 712 <sup>25</sup> Dies sind die Söhne der Bilha, die Laban seiner Tochter Rahel gab, und diese gebar sie dem Jaqob: zusammen 7 Seelen. — <sup>26</sup> Alle Seelen aus Jaqobs Hause, die von ihm abstammten, die nach Agypten kamen, die Weiber der Söhne Jaqobs abgerechnet, [waren zusammen 66 Seelen. <sup>27</sup> Und die Söhne Josephs, die ihm in Ägypten geboren waren, waren zwei Seelen. Alle Seelen aus Jaqobs Hause, die nach Ägypten kamen,] waren 70.

47 5\* Als nun Jaqob und seine Söhne zu Joseph nach Ägypten kamen, hörte Pharao, der König von Ägypten, davon'. Da sprach Pharao zu Joseph: dein Vater und deine Brüder sind zu dir gekommen. 6ª Ägyptenland steht dir zur Verfügung; laß deinen Vater und deine Brüder im besten Teil des Landes bleiben. Dann brachte Joseph seinen Vater Jaqob und stellte ihn dem Pharao vor; und Jaqob seguete Pharao. 8Pharao aber sprach zu Jaqob: wie viele Lebensjahre zählst du? Gaqob sprach zu Pharao: die Jahre meiner Wanderschaft sind 130 Jahre. Kurz und elend waren meine Lebensjahre und reichen nicht heran an die Lebensjahre meiner Väter in den Tagen ihrer Wanderschaft. Gann segnete Jaqob den Pharao und ging von Pharao hinaus. Grundbesich im Lande Agypten, im besten Teile des Landes, im Lande Ka'mses, wie Pharao besohlen hatte. ———47 27— in Ägyptenland, sie setzen sich darin sest, waren fruchtbar und mehrten sich gewaltig.

בשׁלָּה unter Benjamin. — 24 Geschlechter Naphtalis, vgl. Ed. Meyer 540. בּלְשָׁלָּה, so auch Num 2649, Sam und I Chr 7 מון בילים בילים בילים בילים ווער אומים בילים בי

<sup>26. 27</sup> Schlußrechnung. 27 לְּצְיִ vgl. 22 3526; HebrHss Sam LXX Peš Targ-Onk VetLat Vulg בְּצִירה LXX hat bei Joseph 5 Seelen mehr (vgl. oben), bei Benjamin eine weniger, rechnet in die Gesamtzahl Jaqob mit ein und kommt so zu 75; so auch Act 7 14. —

<sup>47, 5\*. 6</sup>a. 7-11 - - 27b Jagob in Ägypten. - Der gegenwärtige hebr. Text ist geglättet; LXX-Hss haben noch das Ältere: 471-4. 5a (ohne أَيْمَاتُ 6b (dies aus J); sodann: ήλθον δε είς Αίγυπτον πρὸς Ίωσὴφ Ἰακώβ καὶ οί υίοὶ αὐτοῦ· καὶ ἤκουσεν Φαραω βασιλεύς Αλγύπτου (= hebr. מַבְרֵים מֶלֶהְ מָצְרֵיִם מָלִרוֹכֵף מָצְרֵיִם (בְּנָיוֹ אֱלֹ־יוֹכֵף מָצְרֵיִם) dann weiter 5. 6a. 7ff. - Daß hier eine andere Quelle als J spricht, zeigen die im LXX-Text besonders auffallenden Dubletten und einige Verschiedenheiten: dort werden Pharao fünf der Brüder vorgestellt, hier Jaqob selber; dort weist ihnen Pharao Gošen an, hier Joseph das Land Ra'mses. Daß diese Quelle P ist, zeigt der Sprachgebrauch: יְבֶּר חַבָּר sf. (vgl. 257), מגרקים e, מגרקים ii (sehr häufig bei P), und die Altersangabe e. In 27b spricht für P פּאַכּה נְרָבָה und בַּאַכָּה. - P folgt in dieser Szene der Vorstellung der Tradition des J; aber natürlich hat er den schalkhaften Ton der alten Sage nicht übernommen; seine Schilderung ist einförmig gegenüber der Lebensfrische des J, aber hat doch eine feierliche Würde: wie ein Gottesmann tritt Jaqob mit einem Segensgruße vor den König und mit einem Segen entfernt er sich wieder; Pharao aber erstaunt, als er von seinem hohen Alter hört, das von dem seiner Väter (Isaaq 180, Abraham 175 Jahre) noch weit übertroffen wird. Das ist eine recht hübsch erfundene Art, um die für die Chronologie wichtige Altersangabe Jaqobs anzubringen. - 9 Aus dem Worte: meine Lebenszeit ist elend gewesen, geht hervor, daß P im vorhergehenden von der Not, die er bei Laban ausgestanden hat, und von dem Herzeleid, das durch Joseph über ihn gekommen ist, erzählt haben muß. — 11 »Das Land Ra'mses« wohl = Gošen, jetzt Wâdi Ţûmîlât (vgl. S. 460); Hauptstadt die Stadt »Ra'mses« Ex 111, die in der Nähe von Tell-el-kebîr gesucht wird vgl. Gesenius 14. Die Stadt Ra'mses ist von König Ramses II. zum Schutze gegen die Cheta (Hittiter) erbaut worden vgl. Erman 49f. 78f. - Nach J ist Gošen nicht das beste Land in Ägypten, sondern Schafweide.

47 28 Und Jagob lebte in Agyptenland noch 17 Jahre, so daß die Tage Jagobs [die Jahre seines Lebens] 147 Jahre waren. 48 3 Da sprach Jagob zu Joseph: El-Schaddaj erschien mir in Lug im Lande Ranaan, segnete mich 4 und sprach zu mir: ich will dich fruchtbar machen und dich mehren und dich zu einer Gemeinde von Bölkern machen; und dies Land gebe ich deinem Samen nach dir zum emigen Befit! - 5 Mun aber, beine beiden Sohne, die dir in Agyptenland geboren find. ehe ich zu dir nach Agypten fam, sollen mir gehören! Ephraim und Manaffe sollen mir gelten wie Ruben und Simeon. Die Kinder aber, die du nach ihnen erzeugt haft, sollen dir gehören; nach bem Namen ihrer Brüder sollen fie sich nennen auf ihrem Erbteil. — 49 12 Dann berief Jagob seine Sohne 28bund fegnete fie: jeden 'einzelnen' fegnete er mit einem besonderen Segen. 29 Und er gab ihnen Befehl und sprach zu ihnen: ich gehe jetzt ein zu meinen Stammesgenossen. Begrabt mich bei meinen Bätern sin der Höhle auf dem Felde des Chittiters 'Ephron' 30 in ber Soble auf dem Felde Machpela gegenüber Mamre im Lande Kangan. die [das Feld, das] Abraham von dem Chittiter 'Ephron zum Erbbegräbnis gefauft hat. 31 Dort haben

<sup>47, 28 48, 3-6 49, 1</sup>a. 28b-33aa. b 50, 12. 13 Jagobs Vermächtnis, Tod und Begräbnis. Auf P führen die chronologischen Angaben 4728; die Beziehung von 48sf. auf 356a. 11. 12 und die Ausdrücke אל שהר 3, הפרה והרבה 4, הפרה 4, אל שהר 4, dein Same nach dir« 4, מוֹלֵים אוֹלָים אוֹלָים אינים אוֹלָים אוֹלים 5013 die Rückbeziehung auf die Machpelageschichte 23, ferner die Ausdrücke באסים אל-בפרין 29. 33, TRETTIES 40, 722 33. - 47, 28 Altersangabe, wie sie P auch sonst unmittelbar vor dem Bericht vom Tode des Urvaters bringt 92sf. 1132 231 257 352s. - HebrHss Sam ירהרי, vgl. 929 1132 231 3528, Ball, Kittel. - ישרי ist Variante zu ימר יעלב על ganz ähnlich 231; das einfachere m ist nach 929 1132 3528 vorzuziehen; vgl. Kautzsch3. -48, 3-6 Adoption von Ephraim und Manasse, nach der Tradition des E vgl. 16. Diese Überlieferung hat für P Interesse, weil sie staatsrechtliche Bedeutung hat. Jagob erinnert an die Offenbarung von Luz, weil kraft dieser Offenbarung seine Verfügungen über seine Familie zugleich Bedeutung für das Volk Israel und das Land Kanaan haben. - Die Reihenfolge Ephraim-Manasse ist ein Rest der alten Überlieferung 20, wofern sie nicht vom Red. herrührt (Dillmann): sonst wird Manasse bei P gewöhnlich vorangestellt Num 262sff. 342sf. u. a., anders Num 110. - 6 Die später Geborenen sollen als Söhne Ephraims oder Manasses gelten. Solche Söhne Josephs kommen sonst nicht vor. - 49, 1a. 28bβ Jaqob segnet seine Söhne, Rest der Überlieferung von 491-28 J. -אַל bei P 281; »Jaqob berief seine Söhne und segnete sie,« wie 281 »Isaaq berief Jaqob und segnete ihn«. 28bß gehört nicht zu J, weil dort nicht jeder der Söhne einen Segen erhält. — "મૂંસ fehlt in HebrHss Sam LXX Peš Vulg, wohl aus ਸ਼ਾਮ verschrieben, Franz Delitzsch, Ball u. a. — 49, 29-32 Jaqobs Bestimmung über sein Begräbnis. Die Reihenfolge: Berufung, Segnung, Befehl auch 281. Dillmann 449 vermutet, die ursprüngliche Reihenfolge sei gewesen 491a (Berufung der Söhne) 28bβ (Segen) 29aα (\*er gab ihnen Befehl«) 483-7 (Adoption) 4929ff. (Begräbnis); nach Budde ZAW III 68 war die Reihenfolge bei P: 483-6 (kurze Überleitung) 4929-32 487 4933; Bruston ZAW VII 203 will die Adoption hinter 49 32 stellen; falls man Versetzung vornehmen will, so ist wohl' die letztere Vermutung vorzuziehen; sie ist indes nicht durchaus notwendig. - 29 אל-צמי sonst stets Plur., also. wohl מַפַי zu lesen, Ball, Holzinger u. a. - In 29-32 ist der Text durch eingesetzte Varianten entstellt: הַיָּבֶּיהָ 30 (ebenso 5013) ist Zusatz eines Lesers, dem der Text nicht genau genug war (§ 138b A. 1), was ein Späterer noch in 32, das in Vulg fehlt, ausgeführt hat; auch 29b und 30aα sind Varianten; ebenso ist der Relativsatz in 5013, der בל-פַבֵּר מַמְרָאַ vom Zugehörigen trennt, Zusatz, wozu dann noch hinzugekommen ist. — 31 Daß Rahel unter den Vorfahren, die zu Machpela

sie Abraham und sein Weib Sara begraben, dort haben fie Isaag und sein Weib Rebetta begraben, und dort habe ich Lea begraben, 32 [das Grundstück und die Höhle darauf von den Söhnen Chets]. - 33aa. b Als aber Jagob mit seinen Befehlen an feine Sohne fertig war, verschied er und ward versammelt zu seinen Stammesgenossen. 50 12 Seine Söhne aber taten mit ihm so, wie er ihnen besohlen hatte. 13 Seine Söhne brachten ihn ins Land Ranaan und begruben ihn in der Höhle auf dem Felde Machpela f, die Abraham ' ' zum Erbbegräbnis von dem Chittiter Ephron gekauft hattel gegenüber Mamre.

ruhen, nicht mitgenannt wird, kann ein Rest von Überlieferung sein (man bedenke, daß Rahels Grab ganz in der Nähe von Jerusalem gezeigt wurde); kann aber auch Korrektur des Red. sein (letzteres Annahme Buddes ZAW III 82 ff). - 49, 33aa. b 50, 12. 13 Jagobs Tod und Begräbnis. Für P ist wohl charakteristisch, daß nur Jagobs Söhne und nicht Ägypter Jagob begraben. - Über 50, 13 vgl. bei 4929-32.

# Register

ausgearbeitet von Cand. theol. Paul Schorlemmer.

### 1. Verzeichnis der erklärten Bibelstellen.

Ex 215ff. 327, 32 181. 193, 422 298, 424 187, 424ff. 269. 364, 425f. 376.

11 f. 187, 112 580, 132 242, 13 12ff. 242, 13 21 181, 19 off. 181, 19 11 95, 19 18 181, 1920 95, 181,

2011 121, 2212 349, 2310f. 436, 2410 95. 31 17 115, 32 34 187, 33 20 368, 34 5 95,

34 19f. 242, 37 5ff. 24. Lev 167ff. 46, 18 18 332.

22 13 414.

Num 1333 58.

20 16 187, 23 19 61, 24 14 478, 24 17ff. 476. Dtn 311 58, 411 181, 430 478.

1130 166, 151ff. 436.

21 15 332, 22 12 415, 22 21 375, 25 5ff. 413, 29 22 216.

31 29 478, 321 479, 3211 104, 3232 217, 33 308. 476 f., 33 3 354, 33 6 479, 33 7 482, 38 8 664, 33 15 487, 33 17 485, 34 10 863. Jos 21 415, 59 376, 513 193. 10 372, 103 279, 105 279, 1023 279, 11 872. 23 308, 24 880, 24 26 167, 24 32 167, 475.

Jdc 1 372, 1 15 393, 514ff. 477, 519 372, 520 95, 6 193, 615 399, 621 193, 622f. 363, 632 362, 818ff. 51, 9 373, 94 143, 96 166f., 9 37 167, 946 148.

Handkommentar z. A. T.: Gunkel: Genesis.

10 sf. 872, 11 s5 287, 11 40 240, 13 188, 198, 13 10f. 198, 13 20f. 198, 13 22f. 863, 151 416, 1516 51, 1517 58, 163 58, 17 f. 845, 19 217. 206 375, 2010 875.

l Sam 1 332, 419ff. 388.

102 404, 105f. 222, 1529 61, 166ff. 454, 1718 358, 1735 349, 1825ff. 376, 1913ff. 344f., 19 18ff. 222.

226 198, 257f. 414, 2524ff. 195, 2527 858, 26 19 46, 31 4 376.

II Sam 1223 410, 13 870, 1312 875, 1318f. 404, 1328f. 414, 145ff. 195, 16 899, 1818 94.

211 279, 23 1ff. 308, 241 362. I Reg 21ff. 308, 47 332, 52 196, 623ff. 24, 8 12 124, 823ff. 358.

10 18ff. 317, 155 404, 1826 365, 1833 95. 22 407, 22 19 95.

II Reg 211 95, 327 242, 416 197, 515 358, 517f. 46, 617 16, 72 106, 719 106, 89 358, 984 408.

12 10 369, 13 14ff. 308, 15 29 279, 163 242, 1935 187

21 6 242, 23 10 242, 25 sff. 410.

Jes 1 10 479, 22 86, 45 120, 530 121. 128, 6 \$18f., 61 95, 68 111, 81 123, 813 \$49, 814f. \$62, 822 128, 9 481.

140 11 216, 1483 405, 1484 106.

11 eff. 113. 121. 123, 14 13f. 36. 37, 17 12ff. 121. 128, 1913f. 381, 1919 320, 1924f. 87. 2315ff. 415, 2420 45, 2621 44. 408, 271 25. Prov 829 121. 122, 2814 479. 307 122f, 308 128, 3029 820, 329 479, 3321 86, 341 479, 345 25, 349f. 216, 3411 103, 35 35, 37 16ff. 358, 383 267. 401f. 875, 4021 121, 4028 115, 4118f. 35, 4319 35, 4424 120, 457 120, 4518 103. 120, 478 414, 487 120, 4910f 35. 513 7. 35. 36, 519f. 122, 549 66. 77, 5510f. 80, 5513 85, 565 94. 6517f 120, 65 20 188, 65 25 121. Jer 15 188, 36ff. 50. 829, 423 108. 120. 121, 522 121, 72 479, 7 31 242. 181ff. 61. 25 11 265, 29 23 875. 31 9 298, 31 15 383, 31 22 120, 31 35 121, 32 16ff. 358, 32 35 242, 39 9ff. 410. 476 25, 49 18 216. 50 31 99, 50 40 216, 52 12ff. 410. Ez 1 25 318. 102 25, 1646ff. 216. 2025f 242, 21 sff. 25, 23 50. 329, 247 408, 247f. 44, 24 22f. 381, 27 13 50, 28 36. 37, 28.ff. 34. 2816 24, 293ff. 122. 31 sf. 7, 32 eff. 122, 32 e7 58, 34 e5 121, 34 e8 121, 3635 35. 40 2 36, 41 18 25, 47 1ff. 36. Hos 25 417, 212 417, 214 416, 215 880, 220 121, 123, 32 224, 413f, 417, 51 858, 91 416. 1014 358, 118 91, 216, 121 411, 420, 124 296, 298, 125 187, 322, 361 f., 12 13 325, 329, 137 362. Joel 23 7. Am 2 14ff. 381, 4 13 120, 53 377, 93 122. Jon 13 46, 36 415, 411 145. Mich 17 416, 41 36, 48 384, 5 481, 55 88, 67 242. Nah 14 121, 34 415. Hab 36 487, 38ff. 121. 150. Hagg 223 416. Zach 1 ff. 129, 21 193, 21ff. 265, 25 198, 29 25, 51 193, 61 193. 14 sff. 36. Ps 7 13f. 150, 86ff. 112, 9 358, 95 333. 116 216, 16 358, 1811 24, 1816 121. 224 349, 242 107. 130. 336f. 121, 369f. 36, 385 45. 41 358, 431 333, 44 358, 46 121, 465 36, 483 36. 658 121. 74 12ff. 122, 78 51 87. 802 473, 874 122, 89 10ff. 122. 902 130. 1031 309, 1042 211, 1045ff. 121, 1046 108. 107. 120, 10426 122, 10431 105, 10523 87, 105 27 87, 106 22 87. 110 286, 11981 484, 119123 484, 119166 484, 119 174 484. 1214 478, 1226ff. 149, 124 iff. 350. 136sf. 119, 1399 107.

10 27 183. 412. Job 13 358, 38 122, 712 122, 913 128. 157f. 33, 1610 408, 1618 44. 26 11 106, 26 12 122. 128, 26 13 122. 385f. 130, 387 405, 388ff. 130, 3810f. 121, 38 19f. 105, 3833 119, 395ff. 189. Cant 217 19. Ruth 11 279, 11ff. 412, 18ff. 414, 121 858, 218 875, 412 415. Esth 11 279, 310 438, 81f. 460, 82 438. Dan 2 265. 400. 483, 214 410, 4 488; 5 483, 7 265 f., 710 37, 822 265, 9 265, 9 4ff. 858, 924 436. I Chr 21 1 362. II Chr 32 ef. 375 Judith 92ff. 373. Sap Sal 107 216. Tob 326, 121f. 460, 210 460, 32ff. 558, 37ff. 418, 311ff. 358, 5 198, 71 324. 1216f. 363, 1221 193, 143ff. 252. 308. JSir 17 2ff. 112. 23 18 209, 29 22 209. 367ff. 115. 40 19 94, 41 3f. 32. I Mak 249ff. 308, 430ff. 358, 615 438. III Mak 2 358, 6 358. Or Asarj 358. Or Man 358, 3 108. 121. Bar 58 35. Ap. Bar 46 86. 27 265, 294 122. 53 265. III Esra 3f. 400. IV Esra 45 105, 537 105, 550ff. 133, 652 122, 852 36, 938ff. 326. 1411 265. Aeth Hen 8f. 57. 14 19 37. 24f. 87, 254f. 86. 607ff. 122, 6024f. 122. 89ff. 265f. 9017 265, 93 265. Slav Hen 8 37. 33 265. Ps Sal 11 6f. 35. Test Levi 18 36. Jubil 426 37. Mt 2 405. Lk 1 13 188, 1 25 382, 131 188, 219 405, 229ff. 252, 251 405, 744 195 Joh 418 36, 424 112, 635ff. 267, 812ff. 267. 107ff 267, 1011ff. 267, 151ff. 267. Rom 4 180. Gal 115 188. I Tim 616 211. 4 25, Ap Joh 27 86, 46 107, 4sff. 405, 61ff. 265, 86ff. 265. 12 122. 399. 405, 13 122, 17 122, 183 415. 21 10 36, 22 1f. 36.

# 2. Register der erklärten hebräischen Wörter.

| לבֵּא und בַּאַהָה 410                        | טַמֵא                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 222 הַחְפַלֵּל פלל                        |
|-----------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------|
| 96 هُچَر                                      | 41 909                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | פַרְהֵס ַ 7                               |
| אַבָּהָ 438                                   | ידע 41 203                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | פַרְעֹה 171                               |
| 5 אֵד                                         | רְצְאֵר שַׁעֵר רצא 377                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 444                                       |
| אַדם 296                                      | פיצר 6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 114 پچ× 114                               |
| חוֹא 150                                      | יְשֶׂרָאֵל 362 יִשְּׂרָאֵל                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | בּהִיק 62                                 |
| ากรุ่ 434                                     | -i 014                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | אָדָקָה 180                               |
| 102 478 בא' הַנְמִים אַהַרִית                 | אָבְשֶׂרְעָ 214                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | צֹחֵר 142                                 |
| אַרָהָן 485                                   | פוּכָבים 405                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ្នា                                       |
| אל אֶת־הָאַרָמָה אכל 22                       | ন্তু 222                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | בְּעָקָה 44 202                           |
| אַלוֹן 166                                    | 181 כ' ברית כרת                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | אָרָר <del>4</del> 08                     |
| אַלוּהָ 391                                   | 96 לְבֵנָה                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ק' יִשִּׂרְאֵל קּדוֹשׁ 349                |
| 708 Hiph. 180                                 | u4#5 90                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 294f                                      |
| 278 נַאָּסַק אֵל־צַפָּיר אסף                  | לפרל 63 142                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | מרֶם 324f.                                |
| Now 1.55 20 No. 210                           | מוֹרֵה 166 מוֹרָה                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | קרָשָׁה 415 417                           |
| րթե 254 f.                                    | מַטָּה 416                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 143 271 הקים ברית קום                     |
| הַהָּמָב 110                                  | מְלְרָה 480 מְלֶרָה                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | קמה 196                                   |
| 181 ב' בַּבְּרִית 58 ב' אַלֹּד בוֹא           | מְלָאְכָה 115 מְלָאָכָה                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ל בשם ר"ר קרא 54 167 236                  |
| 43 הביא                                       | מְּנְחָה 42 f.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ਸಫੇਸ਼ 150                                 |
| בְּטִיִּים 449                                | מקום 166 237 317                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | מאשרת 102                                 |
| לאַנְה בּן 185 נְבְּנָה בּן                   | ליים לול ביים לול ביי | ייי 43 לבין                               |
|                                               | מָרְפָבָה 460                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | תקים 104                                  |
| 96 בּקְעָה<br>102 ברא                         | מרֵע 303 f.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | לְחֵל 331                                 |
|                                               | 2.2 5051.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ุกกา 104                                  |
| 777 343                                       | נאם יי נאם 239                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                           |
| 142 f. הַקִּים ב' 142 f. בְּרָית              | 96 ינהק                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | היבות בינת 66 היבות בינת 66               |
| שֹׁבֶק 449                                    | נַדִּם 414 נָדָם                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | רֶפֶשׂ 110 בְּשֶׁשׁ 172 בּאָשׁ            |
| 283 דוק                                       | ψη: 338                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | רעה 473                                   |
| ,                                             | נלאת 408                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ੇ <u>ਬੂ</u> 58                            |
| המהיז 111                                     | *                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | שאה 479                                   |
| न्न 283<br>204                                | נְפָה 236 נְפָה                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | קבָּי 442                                 |
| 294 min 109                                   | סהר 207                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 296 357 פֿרָה                             |
| หยุ่ง 108                                     | ngo 196                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ក្មេញ 266f.                               |
| קεπ 212 f.                                    | קבָּר 134                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | החש הוְתַחֲשָׁהְ 194                      |
| •                                             | 150 104                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ชาช 238                                   |
| זְמְרָה 449                                   | 181 ע' בַּבְּרִית עבר                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | שָׁבֶּם 166                               |
| זְּעֶקֶת 202                                  | 91 עבר                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ๒๒ฺ่ (N. pr.) 83                          |
| 92                                            | אַנָּלָה 460 עַנָּלָה                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                           |
| בייה 23                                       | אָבֶן 7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | שׁמְעוֹךְ 331 מִיּמְעוֹךְ מִיּמְעוֹרְ 300 |
| מהָים 416                                     | עוֹן 45                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | שמר שמר 300 של מְשְׁמֶרֶת שמר             |
| אָרֶץ אָרֶץ 110                               | ליי ארץ איז                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | לְצֵאֵר שׁ שֵׁעָר 377                     |
| 378 mç5                                       | מָם 219f.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | <u> </u>                                  |
| bग् 87                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 103 מבל                                   |
| סְּיָהָ 141                                   | 181 ע' בַּבְּדִית עמד                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | מחום 103                                  |
| 96 הקר                                        | 7z 108                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 349 תְּהָבֶּת יְשֶׁרָאֵל                  |
| פֿר דַיקיר 96                                 | ערק 238                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | האַכָּה 452                               |
| קניק 136                                      | שָּׁבֶּב 108                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | הַמִּים 141                               |
| , בייר באר באר באר באר באר באר באר באר באר בא | 7 5 249                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ריים ביים ביים ביים ביים ביים ביים ביים   |
| 69 880                                        | חדב אַרָּבְי פֿ 349                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                           |
| קהור 62 380                                   | מחו 479                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | תְּהֵבְּיָה 12 אַרְהַבְּיָה 12 ביי        |

#### 3. Sachregister.

Abgaben 437 466 468f.

Ackerbau 6 22 45 51 78 301f, 334 404f. 414 434 464 s. a. »Bauer« u. »Wirtschafts-

verhältnisse«.

Agyptisches: abu = Truchseß 459. Äg. und Beduinen 191. Agrarverhältnisse 466. Aktenstil 144. Amulette 416. Beschneidung 269 272. Brudermord 44. Caesaren in Äg. 287. Drachenmythen 122. Dreiteilung der Welt 87. Vier Ecken der Welt 8. Ehebruch 417 422 424. Einbalsamierung 488. Einfluß in Kanaan 144 489f. Entstehung des Lebens 110. Essenssitte 452. Frauenleben 424. Fünfzahl 452. Geburtstag des Königs 431. Gefängnis 426. Geringschätzung der Hirten 464. Gott ergeht sich unter d. Menschen 18. Gottesname plural. i. singular. Sinn 224. Grabspende 381. Handel 408. Haremsaufseher 410. Hausmeier 423. Himmelsleiter 317. Himmelstor 319. Inseln der Seligen 30. Inspektionsreisen 439. Investitur 438. Isismythus 419. Kepht 83. König als Priester 287. Königs-Klage 275. kronen im Gerstensack 445. Kontrakte 277. Sieben heilige Kühe 434. Lebensdauer 491. Leichenschändung 431. Märchen 170 421 456. Himml. Meer 107. Milchstraße als Strom 37. Name Ägypten 87. pa Kana'na 83. Palme als Bild für schöne Frau 412. Pfählung 431. Priester 287 439 468. Rahab = Äg. 122. Ra'mses (Stadt) 495. Re, Begründer d. Weltordnung 125. Reinlichkeit 435. rh stn = Bekannter des Königs 304. Ring u. Stab 416. Sakraler Stil 318. Särge 491. Schlangendämonen 15. Schöpfungserzählung 5f. 103 ff. 124 f. Schwur 444. Siegel 416. Sinnlichkeit 423. Sklaven 185 410 428 437 f. Sonnengott als »lebendige Lampe« Staatskornspeicher 437. Steinverehrung 320. Sündenstrafe 60. Tempeläcker 468. Tempelweihinschriften 94. Tragen v. Körben 431. Trauer 488 f. Träume 429 433. Trennung von Himmel u. Erde 107. Verheiratung der älteren Tochter zuerst 329. Verst Orakelvereitelung 407. Vezier 438. Versuch der Wagen 460. Wanderungen nach Äg. 169. Weise u. Zauberer 435 453. Weisheit Äg.s 131 172 429 437 461. Weissagung v. Sterbenden 308.

Afrikanisches: Beschneidung 269. Sieben Brunnen in Algier 235. Liebesäpfel 334. Niggergeruch 312. »Schlange« als erster König 23. Targi 296f. Turmbausage 101.

Verwandlungssagen 213.

Ahne: Ahnherr eines Volkes 47. Ahnenkultus 413.

Allegorie 34 40 121 365 429 431

Alptraum 364.

Altar 303 369 s. a. »Opfer«.

Amerikanisches: Beschneidung 269. Flutsage 75. Turmbausage 101. Verwandlungssagen 213. s. a. »Indianisches«.

Anthropomorphismen und pathismen Keine Allgegenwart 96. Keine Allwissenheit 18 19 96 197 202 236. Eifersucht 52. Erinnerungszeichen f. Gott selbst 150. Experimente Gottes 12. Freude über die Schöpfung 105. Freundlichkeit gegen die Schöpfung 105. Freundlichkeit gegen die Tiere 145. Gestalt Gottes 112. Gott ißt 196. Neid 17 32. Gott als Reisebegleiter 252 463. Reue 60f. 66 222. Ruhe nach d. Arbeit 115. Gott schließt die Tür 63. Schwur Gottes 183 239 250. Gott Urheber der Erfindun-Gott wohnt und ergeht sich in gen 23. einem Garten 18. Zorn 151. Apokalyptik s. u. »Jüdisches«.

Arabisches: Beduinenerzählungen 327. Beschneidung 269 272. Bigamie 329. Blutgenuß verboten 149. Blutrache 51. Brautaus-stattung 343. Brautkauf 258. Endogamie Gastfreundschaft 209 255. Gebet 287 Geld im Oliventopf 445. Grabspende 252. 294. 381. Hochzeit 329. Jäger 297. Jaghûth (Gott) 390. Kameel 253 408. Kinderopfer 241. Legitimation eines Verhältnisses durch Ehe 375. Namensanrufung 54. Nasen- u. Obrringe 255. Palme als Bild f. d. Geliebte Pfeilschußweite als Längenmaß 230. Regenbogen 151. Riesensagen 59. Särge 491. Steinverehrung 320 352. Todesandrohung 221. Torheit 298. Verbot, sich umzusehen 213. Verführung durch Ehefrau Verwandelung 213 422.

Aramäische Sprache 351.

Armenien als Landungsort nach d. Flut 68 71 145 f. Turmbausage in A. 101.

Asphalt 142 282.

Assyrisches: Assyrien 87 f. Kinderopfer 242. Königsinschriften 280. Steinverehrung 320. Stiergott šêdu 267. Ziqqâti 251.

Astralreligion s. »Mond« »Sterne« »My-

thologisches«.

Auge d. A. öffnen = verstehen 16. A. zudrücken bei Toten 463.

Australisches s. »Polynesisches«.

Baalkult in Edom 394.

Babylonisches: Abraham als Babylonier 157 167f. Abrahams Sieg über die Könige 290. Name Abram 157. Adapamythus 38. Anthropomorphismus 60. Bab-il 95 319. Anthropomorphismus 60. Bau (Göttin) 103. Baukunst 98f. Baum des Lebens u. der Wahrheit 37f. Becherwahrsagung 453 f. Benennung der Dinge 106. Bogen Marduks 151. Brautgeschenke 258. Buhler Ištars 414. Bundesschließung 181. Dämon לבץ 43. Drachenmythen 122. banimythus 38. Vier Ecken der Welt 8. Eherecht 185 353. Entrückung zu Gott 135. Entstehung der Menschen 111. Entstehung der Pflanzen 108. Erbrecht 228 298. Flut-sage 61 64ff. 67ff. 74 142 152 210. Ge-heimnisse der Götter 136. Gilgames 89. Götterberg 36. Götterboten 187.

land im Westen 24. Grabspende 381. Grenzsteine 251 353. Henochsage 136. Himmelsleiter 317 f. Himmelstor 319. Hirtenrecht 349. Höflichkeit 366. Jagdszenen 89. Jah-349. Höflichkeit 366. Jagdszenen 63. Jahresanfang 120 146. Kaufbrief 277. Kinahhi 83 90. Klage 275. König als Priester 287. «König Himmels u. d. Erde« 252. Babyl. Kultur in Kanaan 73. I.AB-bu 128. Lebenswasser u. dergl. 8. Himml. Meer 107. Mensch als Bild Gottes 112. Namensanrufung der Gottheit 473. Offenbarungsrede 267. Opfer u. Orakel 462. Planetengötter mit Metallen verknüpft 266. Redensart f. »begraben« 23. Ring u Stab 416. šarri = Bekannter des Königs 304. Sabbath 115f. šadû (Gottesname) 267. Šamaš u. Sin 109. Name Sara 162 f. Schleier der Ištar 260 415. Schleier der Qedeše 415. Schöpfungserzählung 5 f. 37 ff. 103 f. 120 124ff. 128 f. 309. Schwur beim Zeugungsglied 250. Siegel 416. Städte 87. Steinverehrung 320. Sterne 109 266 405. Stockwerke der Welt 142. Streit als Rechtssache 333. Sumer u. Akkad 87f. Sündenstrafe 60. Tagesberechnung 106. Tiâmat 15 103 107 124ff. 144. Tor = Gericht 276. Trauer 488. Trennung von Himmel und Erde 126f. Turm 96ff. Urkönige 50 131 ff. 265. Verbot, sich umwächter des Heiligtums 25. Weltjahr 134. 265. Weltperioden 77 265. Zedernwald im Gilgamešepos 38. Ziegelbau 94.

Bau B.kunst 94 98f. B.material 96 99.

Schiffsb. s. »Schiff«.

Bauer B. u. Gärtner 10. B. von Jahve nicht geliebt 43. B. jünger als Beduine 48. B. u. Knecht 33. Der erste Mensch als B. 6 22 30 38 42. Noah als erster B. 78. Schutz des B 46. B.stolz 297.

Bauerntum, heutiges: Bewirtung 195. Brautwahl 251 254. Endogamie 252 Erstgeburtsrecht 298. Stellung des Gesindes 250. Todesbereitschaft 309.

Baum B. der Erkenntnis 8 18. B. am Grab 381. Heilige B. 7 166 f. 175 195 230 f. 235 277 305 381. B. des Lebens 7 36.

Becherwahrsagung 453 f. Beduinen 47 f. 51 83 189 ff. 195 f. 231 f.

243 302 393. s. a. » Nomaden«. Begräbnis als uralte Sitte 23.

Beisasse 275.

Berberisches 302 400.

Berge 9 63. s. a. unter »Mythologisches«. Beruf 51. 328.

Beschneidung 47 251 269 ff. 375 f.

Besitz des Landes 166 176. Betrug 297 305 ff. 310 313 327 f. 337. »Lüge«.

Blind Blinde als Seher 309. Kein Mitleid mit B.en 312. Blindheit als Strafe 209. Blitz als Pfeil Jahves 150.

Blut B.sbrüderschaft 345. B.genuß 149. B.rache 44 46 51 315. B.vergießen 407.

Bogen Jahves 150f.

Bräuche Begründung der relig. B. 269.

Bruder Blutsbrüderschaft 345. B.liebe 451. B.mord s. »Mord«. B.paar 47 294f. (480), B.pflicht 413. B.recht 295 298 383 452. Trennung v. B. 411.

Brunnen 186 ff. 231 f. 234 253 ff. 302 f.

305 325 407.

Bund 142 f. 180 ff. 235 304 f. 352. B. Gottes 142 f. 150 f. 177 180 ff. 267 ff. B.esgenossen 283 286 f.

Chaos 77 102 f. 119 144. s. a. u. »Ba-

bylonisches«: Tiâmat.

Chinesisches: Anfang des Acker- u. Weinbaus 78. Ursprüngl. Einsprachigkeit 101. Himml. Meer 107. Parallele zur Josepherzählung 439 ff. Milchstraße als Strom 37. Schöpfungserzählung 6 103. Turandot 400. Weltei 104.

Christliches: Heilige Antonius 236. Stellung zur Beschneidung 269. Beseitigung v. Anthropomorphismen 196. Ebenbild Gottes 112. Erbsünde 40. Fall der Engel 56. Japheth = Heidenchristen 81. Protevangelium 21. Satisfaktionslehre Anselms 310. Die Seligen 208. Teufel s. das. Trinität

111. Zweiundsiebzig Völker 155.
Chronologie 133 f. 146 f. 155. s. a. '\* »Lebenszeit«, "Weltjahr«, "Weltperioden«.
Dämon: D en als Errichter v. Bauten 99.

d.ische Blindheit 209. Jahve als Feuerd. 182. Flamme des Schwertes als D. 25. D. der Nacht 349. D.en als Paradieseswächter 10. D. in Schlangengestalt 15. Sünde als D. 43. »D.ental« 280.

Demut 358.

Despotismus 428 444. Diebstahl 345 f. 348 f. 409 450 453 f. Drachenkampf Jahves 121 f. Edelmut 287 440 456 459 490. Edelstein 9.

Ehe: Adoption fremder Kinder 185 332 f. Ausstattung 259 343. Bigamie 50 32. Brautkauf 170 211 258 343. 329 332. Ebebruch 171 f. 221 301 400 414 417 f. 419 421 ff. Connubium mit Fremden 251 376 386 412 439 Eudogamie 252 256. Gelöbnis des Schwiegersohns, nicht wieder zu heiraten 353. Ehe zwischen Halbgeschwister 223. Heimführung 259. Legitima-tion eines Verhältnisses durch Ehe 375. ster 223. Leviratsehe 412 f. 419. Polyandrie 413. Eheschließung 244 f. 249 251 ff. 258 ff. 375. Ehe in d. Schöpfungserzählung nicht behandelt 13. Ehe mit zwei Schwestern 329. Schwiegertöchter im Zelt des Schwiegervaters 315. Besonderes Zelt für jede Frau 335 348. Ehre 170 208 f. 224 370 373 415 419.

Ehrlichkeit 337 348. Ei s. »Welt«ei.

Eifersucht 330 401. s. a. u. »Weib«.

Eigennutz 176 256 377...

Eingangssteine 320.

Eingreifen Gottes 238f. 249 378f.

Einweihung 320.

Eisen 53.

Endzeit s. »Urzeit«.

Engel 55 f. 92 186 f. 199 f. 208 226 230 238 f. 316 318 343 354 473. s. a. »Mythologisches«.

Entschuldigung 327 435. Ekstase 16 179 222. s. a. »Prophetie«. Eranisches (Parsistisches): Ahuramazdas Titel 251. Drachenmythus 122. Dreiteilung der Welt 87. Ursprüngl. Einsprachigkeit 101. Flutsage 74. Götterland 30. Himmelsleiter i. d. Mithrasmysterien 317. Jima Lebensbaum und -wasser 8 36f. Himml. Meer 107. Meschia u. Meschiane 37. Paradies auf d. Gottesberg 9. Freund des Königs 303. Schlangendämonen 15. Schwur 287. Sieben Brunnen 235. Sija-vusch 422 Himml. Urmensch 35. Verwandlungssagen 213. Versuchung Zoroasters 236. Wächter des Heiligtums 25. Weltei 104. Weltperioden 113 265. Zauberbäume 37.

Erbrecht 228 298 309 343.

Erdbeben 212.

Erfahrung pneumatische 16. Erkenntnis 14 17 29.

Erscheinung Gottes 177 181 187 f. 193 201 211 220 226 236 301 303 317 f. 341 f.

Erstgeburt s. »Bruder« u. »Erbrecht«. Erwählung Israels 87 159 162 165 171. s. a. »Nationalgefühl«.

Erz 53.

Etymologien von Ortsnamen 95 189f. 211 233 239 241 302 304f. 319 321 351f. 354 ff. 357 363 489. von Personennamen 39 41 f 54 f. 157 199 200 217 219 227 230 268 271 293 ff. 313 330 f. 332 ff. 382 419 481 483 f. von sonstigen 96 115 362.

Ewigkeit Gottes 95 470.

Exodussage 398.

Familie F.nfriede 174 278 389 391. F.nrecht 13 295 332 414 (s. a. »Ehe«, »Erbrecht», »Weib« u. dergl.). F.nsinn 326 460. Entstehung des Volkes aus d. F. 86 159. Zusammengehörigkeit d. F. 46 62 210.

Fett 460. Feuer 51 182.

Finnisches: Umnennung 383. Youkahainen 34.

Finsternis 103 105 119.

Firmament 107. Fische 109 f.

Fleisch F. u. Geist 57f, F.genuß 113

196. 310.

Fluch F. formel bei d. Bundesschließung 181. F. Gottes 20 ff. 44 f. 66. F. beim Schwur 251 288. F. der Väter 79f. 314 384. F.übertragung 310.

Flußgott 364. Frau s. »Weib«.

Fremde 171 203 223 251 275 286 373 376 386 397 412 424 425 438 f. 444 497.

Friede ewiger in d Urzeit 113 f. 120. F.fertigkeit der Stammesväter 174 228 235 282 f. 303.

Frömmigkeit gesetzliche 300. persönliche nicht bei P. 141 263.

Fruchtbarkeit tierische 486. s. a. »Geschlechtsleben«.

Fürbitte des Gottesmanns 204f. 222.

Fußwaschung 195.

Garten Gottes 7 ff. 30 35. Gärtner s. u. »Bauer«.

Gastfreundschaft 194 196 f. 207 ff. 255 286 450

Gebet 253 f. 257 294 321 356 ff. 471 Geburtstag des Königs 431. Geduld 324.

Gefängnis 420 426 428 431. 444.

Geheimnis der Gottheit 12 68 71 136 193 201 210 f. 213 363. des Lebens 104. Gehorsam gegen Gott 10 61 71 162 229

237 f. 252 341.

Geist u. Fleisch 57. G. in Gegenständen G. Gottes 57 104 437. G. der Hand G. im Menschen 6. s. a. »Prophetie« 347. u. im hebr. Register unter and. Geld 276 f. 328 450.

Geleite Gastg. 201 Schutzg. 172. Gclübde 317 321 f. 343.

Gerechtigkeit 140f. 204 ff. 440 443.

hebr. Register u. צַּדְקָה u. צַּדְקָה Germanisches: Beowulfs Kampf Grendel 364. Heroische Blutschande 218. Brunnensagen 188 235. Dreiteilung v. Ländern u. Völkern 87. Fluchübertragung 310. Geisterstunde 211. Genovefa 422. Götter als Gäste 194 214. Hackelberend 89. Wildes Heer 354. Heymonskinder 295. Himmels-Jäger 298. leiter 317. Riesensagen 59. Ringen mit Geistern 364. Römischer Kaiser deutscher Nation 287 Vergrabene Schätze 380. Stadtzerstörung durch Gottheit 214. Täuschung bei d. Brautwerbung 328. führung durch Ehefrau 422. Verse am Höhepunkt der Märchen 311. Versuch der Orakelvereitelung 407. Verwandlungssagen 213. Walhalla 30. Weissagung v. Sterbenden 308. Ynachsage 289. Zauberwache 25.

Gerüche Rasseng. 312. Wohlg. 378. s.

a. hebr. Register u. קרק. Geschenke 170 224 277 355 359 367 449 451 460 f. bei d. Brautwerbung 244 ff. 255 258 370 376. bei Bundesschließung 235. 258 370 376. bei Bundesschließung 235. Ehreng 358. Gastg. 197. G. f. Gott 320f. Geschlechtsleben: Aphrodisia 35 330 334f.

Ausdruck f. Geschlechtsverkehr 41 58. außerehel. Geschlechtsverkehr 414. Blutschande 217 f. 415. Ehebruch s. u. »Ehe«. ehel. Verkehr 413. Geburt 21 f. 294 336 382. Geschlechtskrankheit 224. Geschlechtsliebe 13 ff. Gott als Herr des Geschlechtslebens 185 251 332 335 342 486. öffentl. Huren 415. Hurengabe 416. Internationale Sittlichkeit 424. Keuschheit 79 423., Knabenschändung 208 215. Liebkosung 301. Magd als Konkubine 228 388. Notzucht 373 375. Onanie 413. Periode des Weibes 198. Preisgabe der Töchter 209. relig. Prostitution 251 417f. Schamlosigkeit 113. Schwangerschaft 188. Schwur beim Zeugungsglied 250. Sinnlichkeit 420. Unfruchtbarkeit 294 332

336. Urpaar 113. Verkehr mit des Vaters Kebse 384. Verkehr mit dem Schwiegervater 415.

Gesinnung 238. s. a. »Sünde«.

Giganten s. »Riesen«.

Glaube G.nsbelohnung 167. G.nsbewährung 252. s. a. »Prüfung«. Gnade Jahves 293. gegen Arme u. Be-

drückte 332 413.

Gold 9 256.

Gott: Gottesbilder 344 f. 379 f. 471. Gottesfürst 276. Gottesfurcht 33. Gottesmann 210 222 (s. a. »Prophetie«). Gottgleichheit u. -ähnlichkeit 14 29 111f. 119 134. Gottheit u. Menschheit 31f. 57 59 96 98f. Gottesschrecken 381. Götterbote u. dergl. s. u. »Mythologisches«.

Grab: Ahneng. 381. G. als Heiligtum 368 f. 379 381 s. a. »Höhle«. G.spende 381. G.stätte 274 278 470 f. G.steine 320 381 ff.

Grenze 169 183 323 351 443 464. G.steine 320 352.

Griechen 153.

Griechisches und Römisches: Adonismythus 197 218. Aither u. Hemera 125. Akrisios und Proitos 294. Alptraum 364. βαίτυλοι 320. Bau Trojas 99. Bewachung der Hesperidenäpfel 25. Vergrabene Bildsäulen 380. Böckchen der Liebesgöttin heilig 416. Bundesschließung 181. Crispus u. Fausta 422. Χρόνος ἀγήρατος 236. Dreiteilung v. Ländern u. Völkern 87. Deukalion 74f. Die Dioskuren u. Helena 372. Ehen der Halbgötter 56. Ursprüngl. Einsprachigkeit 101. Einteilung der Stände 51. Eisernes Geschlecht 60. Elysium 30 70. Entrückung zu Gott 135. Entstehung der Tiere 110. Erebos u. Nyx 125. Eros am Anfang 124. Eteokles u. Polyneikes 44. Flutsage 65 74f. Genealogien 371. goldene Zeit 37. Gottesbegriff des Homer 308. Götterboten 187. Götterland 30. Götter als Gäste 193 f. 200 214. Gottheit verschwindet bei Sonnenaufgang 361. Grabspende 381. Gräber 274 381 f. Grenzsteine 353. Hades 30. Harpyien 182. H-phaistos u. Aphrodite 50. Herakles 21 361 364. Heroen 281. Hesperidengarten 25 30 37. Himmel 106f. Hippolytos u. Phaidra u. verwandtes 422. Iapetos 83. Iphigeniens Opferung 242. Kronos u. Zeus' Geburt 100. Licht 105. Mann u. Weib 13. Menelaus u. Proteus 364. Meleagros 456. Mensch als Bild Gottes 112. Midas u. Silenos 364. Nacktheit der ersten Menschen 15. Neid Gottes 17 32. Numa u. Faunus u. Martius Picus 364. Oedipus 400. Ölzweig als Friedenssymbol 65. Orakel unter Bäumen 166. Orion 89. Phallus 251. Ple-jaden 62. Prometheus 37. Riesensagen 59. Romulus u. Remus 44. Salbung von Grabsteinen 382. Schlangendämen 15. Schöpfungserzählung 6 103. Semelesage 363. Brunnen 235. Speise der ersten Menschen 10. Stammbäume der Völker 86. Steinverehrung 320. Ströme der Unterwelt 8. Tantalus 37. 463. Auszug Abrahams 164. Babylonisches

Täuschung bei d. Brautwerbung 328. Tiresias 309. Tischgespräch 197. Trennung von Verbot, sich umzu-Himmel u. Erde 107. sehn 213. Verkehr mit des Vaters Kebse 384. Verwandlungssagen 213. Weinen 326. Weissagung v. Sterbenden 308. Weltei bei den Orphikern 104. Weltperioden 77 113 265. Zwölfzahl von Stämmen 332.

Gruß Begrüßung des Vornehmen 259.

B. durch Kuß 326 366.

Haar geweihtes H. 487. H.tracht der Ägypter 435. H.tracht als Volksabzeichen 47.

Hain 283 s. a. »Baum«.

Halsschmuck 438.

Hand als Vermittlerin geheimer Kraft 472.

Harz 9.

Hausmeier 423 425.

Heer von Göttern 354. H. des Himmels s. »Sterne«.

Heiden s. »Fremde«.

Heilig H.keit 115 318. H.tümer s. »Altar«, »Baum«, »Opfer« u. dergl. heiligtum 332.

Heimat u. Fremde 163. H.gefühl 321. Hellenistisches: Freund des Königs 304. sakraler Stil 318. Turmbausage 100.

Himmel 102 ff. 106 f. 226 230 251 316 ff. 319 321 f. s. a. »Wohnung«.

'Hirt Abel als H. 42. H. jünger als Beduine 48. die ersten H.en 4051. H. u. Jäger 297 316. Jaqob als H. 296 326 338. die Israeliten als H.en 464. H. als Liebling Gottes 43 47. H.enleben 308 338 345 349. Königl. Oberhirten 465.

Höflichkeit 194 196 256 259 275 ff. 357

366 ff. 451 463.

Höhle als Begräbnisplatz 273 f. 276. als

Heiligtum 274. H.nbewohner 392. Humor in den Sagen 170 172f. 256 292 296f. 299 307 310 312 324 327f. 337 339 348 366 f. 465.

Hungersnot 169 398 432 436.

Jäger Esau 296 f. 311. Gottes Hilfe f. J. 311. J. u. Hirt 297 316. Nimrod 89. Waffen des J. 309.

Jahr J.anfang 120 146. Sonnen u. Mondj. 140 147. J.eswiederkehr 197. s. a. »Welt«, »Zahl«.

Jerusalem 285 286 f. 320

Indianisches: Flutsage 64. Verwandlungs-

sagen 213.

Indisches: Ursprüngliche Einsprachigkeit 101. Flutsage 65 74f. Grabspende 381. Lebensbaum u. -wasser 8. Licht 105. Regenbogen 151. Schlangendämonen 15. Schöpfung 6 103 105. Sieben Brunnen 235. Brzählung der sieben weisen Meister 422. Erzählung von Sundaraka u. Kumala 422. Versuchung Buddhas 236. Weissagung von Sterbending 308.

Individualismus 204 210.

Inkubation 317.

Inspiration 312 435. s. a. »Prophetie«. Jüdisches: ארני 194f. Augen zudrücken

im Judentum 73. Beschneidung 269. Beseitigung von Anthropomorphismen 196 205 f. ע u. ים 444. David 136. Drachenkampf Gottes 122. Ehrerbietung gegen Heiden 275. Engelehe 56. Entstehung von Himmel u. Erde durch Spaltung 107. ewiges Leben 23. Fall der Engel 56. Familienleben 326 366 »das Feuer der Chaldäer« 158. Fluchübertragung 310. Flutsage 73 f. foetor iudaicus 312. Freiwerber 251. Gestirnengel 109. Gott des Himmels 251. Henoch 136. Himml. Urmensch 35. Himmelstor 319. Legenden 289. Mensch nach dem Bild der Engel ge-Milchstraße als Strom 37. schaffen 111. Niederfallen vor Menschen 451. »Noachische Gebote« 149. Noah-Apokalypsen 141. Paradies 25 37 39 f. Pessimismus 105. Qain u. Abel 48. Riesensagen 58f. Salomo 136. Schöpfung 5. Heilige Steine 320. Turmbausage 100. ביקון סודים 205. Universalismus 165 182. Ur in Babylonien 158. Verheißung an Abraham 182. Weltgericht 66. Zähigkeit 277.

Jugend u. Alter 348. Kameele 171. s. »Tiere«. Kampf Gottesk. 334 360f. s. »Krieg«. Karawane 408f. Kauf 273. 275ff. 297. Kerub 24. Kimmerier 152.

Kinder Adoption 185 332 f. 472 473 491 Barmherzigkeit Gottes gegen die K. 496. Drillinge 137 157. K.diebstahl 409. die ersten Menschen wie K. 14 17 19 30 32. Entwöhnung 228. Freude über das erstgeborne 42. K. als Gabe der Gottheit 198 227 294 332 387. K.reichtum als Glück 259 332 414. Klugheit der K. 238. Kummer über K. 447. K.losigkeit 162 179 185 218 414. männl. K. 42. K.spiel 228. Zwillinge 294 385 418.

Klage 275.

Kleider Ärmelkleid 402 404. die ersten K. 15 18 23 51. Festk. 311, Prachtk. 438. K.waschen u. -wechsel 380. Wechselk. 460f. weiße K. 435.

Klugheit 238 298 309 324 361. s. a. »Weisheit«.

Knechtschaft als Fluch 80. s.a. »Sklaven«. König in babyl. Städten 87. in Edom K serbrecht 298. in Gerar 305. Harem Himmelsk. 318. in Israel 268 405. 393. der Kanaanäer 280. Legitimitätsbeweis der K.e 287. K. u. Priester 285ff. 468. Freund des K s 303. Steuer f. d. K. 321. Urk. s. u. »Babylonisches«.

Korn 437 442

Körper Stoff des K. 6, K.kraft 326. Krieg K.sbrauch 377. K.erischkeit 289 372 478. K.szug 281 f. Krug 254.

Kultur Anfang 113. i. d. Flutsage 72 75. Kultus K.gemeinschaft 491. K.name s. u. »Name«. s. a. »Opfer« u. dergl.

Kundschafter 443.

Künste Erfindung 23 51 57 78. Kochkunst 310. s. a. »Acker«, »Weinbau« u. s. w. Kupferminen 394.

Kuß 326 366.

Langmut Gottes 205.

Leben Auffassung des L.s 30. Baum des L.s 7f. 36. ewiges L. Gottes 124. L. mit einem Gegenstand verbunden 456. Geheimnis des L.s 6 104. Menschenl. als geringwertig 63. »Lebendiges« Wasser 36. Lebenswasser 7f. 36. L.szeit 57f. 133f. 156 491 495.

Leber als Sitz des Seelenlebens 480.

Leichenschändung 431.

Leichtsinn 298.

Leuchter siebenarmiger 109. Licht 103 105 119 211.

Liebe Liebesäpfel s. u. »Geschlechtsleben« (Aphrodisia). L. zwischen Mann u. Weib s. »Geschlechtsleben« 328 471. parteiische L. 366 402 404 442. Sohnesl. 451 458. Vaterl. 347 366 402 404.

Linsen 297 f.

Literarisches und Literargeschichtliches: Abblassung des Mythologischen 35 39 59 109 122 128 ff 135 151 230 322. Abschiedslied 347 Abwechslung ergreifender u. humorist Motive 465. Allegorisierte Stoffe 34 s. a. »Allegorie«. Andere Sagen vorausgesetzt 249 471. Ätiologisches 5 7 11 13 20 ff. 29 80 93 97 f. 110 115 150 f. 160 164 166 191 231 235 f. 240 242 400 466 469 471 f. Brautlied 259. Danklied 350. Dithyrambus 481. Einheitlichkeit in d. Komposition 99 117 249 255 315 326 350 396. Einzelsage ursprüngl. 2 28 49 161 201 211 249 f. 293 297 379 399 427. Episode 203 f. 284 f. 334 f. 341. Epitome des Königsbuches 393. Erregung v. Stimmungen 397. Ethnolog. Sagen 79 217 307 310 323. Etymolog. Sagen s. Etymologien«. Exposition 309 325 412 414 428. Fallenlassen von Motiven 451. Beangeblich fremdländischen richte sprungs 283. Geschichte der Flutsage 73. der Henochtradition 136. der Noahfigur 83. des Paradiesesmythus 39. der Qainfigur 53. der Schöpfungserzählung 120 129f. Turmbausage 99. Geologische Sagen 77 211 213 280 »Geröll« 378. Hymnus 127. Ideale- u. Typenzeichnung 79 186 307 310 397 Identifizierung verschiedener Figuren 295. Idyll 248 324. Introduktion eines Gedichts 479. Keine straffe Komposition 300. Kultussage 200 292 353 364 f. 462. Legende 226 289. relig. Lyrik 179. Motive s. das. Mischung verschiedener Motive 226 271 288f. 347 379 386 391 426. Märchen 399 464 467 s. a. u. »Stilistisches«. Nachahmung alter Sage 330. Namenlosigkeit von Sagenfiguren 217 f. 423. Nebenpersonen fallen gelassen 17. »Notizen« 167 227 248 262 292 f. 305 322 354 368 379 382 385 419. Novellistisches 173 177 216 248 291 f. 296 316 322 324 355 397 401 419f. 421 469. Novellistisches mit Ätiologischem vermischt 192. poëtische n.

prosaische Tradition 81. Rahmenerzählung\* 160 168 292. Rechtsspruch 149. Redaktor 139 374. Reihenfolge von Motiven 280. Reihenfolge der Sagen 261. Reste verschiedener Sagen vereinigt 387. Retardierende Motive 434 447. Rückverweise 26 202 229 273 292 300 302 357 462 Sagenkomposition 426 f. Sagensammlungen 1 2 49 f. 159 ff. 199 206 208 220 234 291 ff. 299 395 f. Scheltrede 128. Schriftstellerei u. mündl. Tradition 72 f. 290. Segen als literar. Gattung 475 ff. Siegeslied 52. Sprichwort 89 198. Spruchgedichte 477 f. Stammbaum 264 330. Stammesgeschichten 371 f. 383 411. Tradition 2 4 27 f. 47 f. 50 72 94 114 144 161 249 278 ff. 290 293 305 406 410 441. Textänderung aus relig. Scheu 205 473. Übertragung von Figuren u. Motiven 327 399. Urwüchsigkeit 299. Varianten 225 231 f. 244 ff. 284 295 299 301 304 f. 305 f. 314 355 359 f. 370 f. 373 380 400 402 f. 418 f. 432 434. Variation der Motive 207 245 f. 421 427 f. 454 470 490. Variationen eines Themas 340. Verknüpfung der Szenen 325 433. Verschollene Sagenfiguren 162. Versuchungsgeschichten 236. Vorverweise 160 292 462. Witz 198 217. Zerdehnung der Sagen 259 425 441 444 447 449 f. 454 490. Zusammenfügung von Motiven 200 347. Zwischenstücke 201 206 378 406 437.

Lokalpatriotismus 282.

Lüge 170 173 223 225 238 301 311 342 347 425. Notl. 407 456. s. a. »Betrug«.

Mandäisches: Götterberg 36. Milchstraße als Strom 37. Sieben Brunnen 235.

Masseben s. »Stein«. Meer das Tote 215. Messias 478 481 ff.

Metrisches u. Rhythmisches 4. 12 20 21 27 45 46 52 57 66 80 112 144 145 149 162 189 227 259 286 295 307 311 312 314 349 379 383 405 474 478 483.

Milch als Trank 196. M. u. Wein in der

Endzeit 482 f. M.straße 37.

Milde Jahves 46.

Mond M.kult von Harran 163. M.religion 168. Jahves Bogen der M.? 151. Symbol der M.phasen 318. s. a. »Mythologisches«, »Sterne«.

Monolatrie 381. Monotheismus 217.

Mord Bruderm. 44 406f. Strafe f. M.

Morgen als Gottesdienstzeit 320.

Motive: Geburt nach Genuß v. Aphrodisia 334 Bauten 99 Brudermord 44. Eigenschaften der Tiere 21. Engel treffen auf Menschen 354. Erhebung zu Ehren 437. Jüngster von den Brüdern in den Brunnen geworfen 399f. Kampf mit Geistern 364. Gestohlenes und wiedergefundenes Kind 400. Kontrast zwischen Brüdern 399. Lebensbaum u. dergl. 8. Namengebung 296 383. scharfsinniger Richter 20. Rückholung der geraubten Schwester 371f. vergrabener Schatz 380. Segen des sterben-

den Vaters 308. Täuschung bei der Brautwerbung 328. redende Tiere 15. Traumdeutung 430. Tür nicht zu finden 209. Testament 491. todbringende Umarmung 413. Vaterliebe gegen den Jüngsten 400. übertretenes Verbot 10. Verführung 17 422. Verherrlichung des Jüngsten 399 400. Vernichtung der Menschen 77. versteckte Wertsachen 452. Versuch der Orakelvereitelung 407. Versuchung 236. Verwandelung 213. Zauberschlaf 12. Zauberwache 25 Zeichen 294 f. 409. in eine Zisterne werfen 407.

Musik 51 53 347. Musri (Land) 154 191 226. Mutter M. Erde 110. M.liebe 227 f. 230 ff. M.recht 13 41 f. 192 311. M.schaft 185 s. a. "Geschlechtsleben", "Kinder", "Weib".

Mythologisches: Abraham Mondheros? 283 f. Chaos 103 124. Drachenkampf Gottes 121 f. Entrückung zu Gott 135 141. Flam-menschwert 25. Flut 67 76f. 137 144. Geburt eines Gottes 405. Götterboten 187 199f. 210 318. Gottesberg 35f. 63. Gottesgarten 35f. Gottesberg 55f. 55. Gottesberg 55f. 56. Gottesberg 121 334 360f. Gott geht durch den Wald 19. Götterland 113. Gottessöhne 55f. Himmelskönig 318 405. Himmelsleiter u. -tor 317f. 319 322. Hypostasierung 53 s. a. »Weisheit«. mytholog. Jagdszenen 89. Joseph als Sonnengott oder Tamuz 401. Mytholog. in kosmogon. Psalmen 124. Jahve als Krieger 150f. Laban ursprüngl. Gott? 324. Lauern der Gottheit am Wege 362. Noah Mondheros? 77. Paradieseswächter 10. Qain Mondheros? 48f. Schlangendämons. »Dämon«. Schöpfung 130. Mytholog. in den Stammbäumen 86. Sternenglaube 109 119 266 s. a. »Sterne«. Tanninim 110. Tebel 103. Tehom 103 121 486. Tiere in Daniel 265. Wächter des. Heiligtums 25. Weltei 125. Weltperioden mit immer neuem Gott 266. Zauberbäume 35. Zauberwort 105.

Nacht Dämonen der N. 349. Gotteserscheinung in d. Nacht 210f. 361.

Name אלהים in appellativ. Sinn 359. אלהים als N. 16 102 217. N.snanrufung Gottes 41 51 54 357 473 486 s. a. im hebr. Register u. איף. Beiname 42. Erhaltung des N.ns 413. N.nserklärungen s.» Etymologien«. ewiger N. Gottes 95. N.ngebung 41 f. 131 264 272 382 f. Gott als N.ngeber 106 188. Geheimnn der Söhne Noahs? 81 f. Häufung von Gottesnamen 486. המהים עובים אלהים עובים אלהים עובים 106 187 362. Kultusn. Gottes 187 232 236 285 305 346 349 f. 369 486. N.nlosigkeitder Sklaven 250. N.nsoffenbarung Gottes 318 342 362 387. Gottesn. nach dem Ort 189. N. = Ruhm 83 93f. Gottesn.n in LXX 42. Spott u. Ehrenn. 331. N.nsübertragungen 191 281 334. N.nwechsel 268 271 359 362 382 f. 438 f. Wechsel in den Gottesn.n 81 266. N. als Wiedergabe der Stellung zu den Dingen 11 13 106.

Nationalgefühl Israels 87 91 113 165 | sage 75. 171 183 268 290 362 460 466 476.

Naturvölker ihre Vorstellung vom Himmel 106 f.

Naziräer 487.

Nomade 41 189 192 372 485 f. Abra-Abrahams u. Isaaqs Faham als N. 167. milie als N.n 305 325. Ackerbau der N.n 302. Jaqob als N. 334. Jaqobs Söhne als N.n 371. Ismael als N. 189 ff. Nahor als N. 248 253. N.n sind ohne Pferde 171. Sem als N. 83. Stellung zu den Tieren 253. N.nstreitigkeiten 174.

Nordisches: Apfel der Idunn 8. Entstehung des Weibes 13. Sage von Grettir u. Ormr Storolfsson 364. Himmelsleiter 317. Riesenbaumeister 99. Schöpfungserzählung 5. Täuschung bei der Brautwerbung 328. Verwandlungssagen 213.
Oel 320. O.zweig 65.

Offenbarung Gottes s. »Erscheinung« u.

u. »Name«.

Opfer O.altar 65. O. und Bund 180. Danko. 462. Ganzo. 66 238. Kindero. 237. O.mahl 309 321 352 f. 474. O.material 42 141 196 238. Menscheno. 237 239. O. bei P erst seit Mose 138. O. u. Orakel 462. O.ritus 43 181 238. Salbungso. 320. O. als Speisung der Gottheit 200. Sühno. 66. in der Urzeit 42 66. Versöhnungso. 65. O.zeichen 177f. 182.

Optimismus in der Schöpfungssage 105. Orakel 166 188 281 286 294 f. 342 402

405 428 f. 435 459 462.

Osten 7 95f 324f. O.wind 434. Palmen 281. Paradies Herkunft des Wortes 7.

Pech Verpichen der Schiffe 142. Pentapolis am Toten Meer 280.

Pessimismus in der Flutsage 60. im Paradiesesmythus 23 32.

Pfählung 431.

Pfand 416.

Pflanzen 108 119 s. a. »Baum« u. dergl. Philosophie: ihre Auffassung der Paradieseserzählung 40. Gedanke der Unkörperlichkeit Gottes 112. Geschichtsphilos. Be-Naturgesetzl. Betrachtung trachtung 80. 198.

Phonizisches: Baltulos (Gott) 243 f. 320. Beschneidung 269. Brudermord 44. Chaos 103. Drachenmythus 122. Ehen der Halbgötter 56. Έλιοῦν ὁ ὕψιστος 285. Flutsage 74. Entstehung von Himmel u. Erde 107. Ḥwt (Göttin) 23. Kinderopfer 241 f. Entstehung der Kultur 51. Entstehung des Οὔσωος, Heros 296. Lebens u. s. w. 110. Priesterkönig 286f. Entstehung der Religion 54. Riesensagen 59. Riesensagen 59. Schöpfungsmy-Steinverehrung 320. Taube mit thus 124 f. Urgeist 104 124f 128. Urgenea-Blatt 65. Weltei 104 107 125 128. logie 50. Weltsehöpfung 103 105 107. ברק־מלך 285.

Phrygisches: Flutsage 74.

Polynesisches: Beschneidung 269. Flut-

Himmelsleiter 317. Jüngerer als Herr 295. mißglückte Schöpfungsversuche 12. Verwandlungssagen 213. Weltei 104.

Polytheistisches 24 50 55 f. 71 92 95 99 100 111 119 133 135 142 151 185 195 200 206 212 224. 266 f. 316 344 352 f. 364.

Priester Hoherp. 286. P. u. König 285ff. Levis P.tum 480. P.recht 286. p.licher Geist in der Schöpfungsgeschichte 117f. P. noch nicht in den Vätersagen 167.

Prophetie: Abraham als Prophet 184. Bekämpfung Bethels 321. Geringschätzung der Beschneidung 269. Gedanke der Bestrafung eines ganzen Volkes 204. Bildersprache 362. Scheu vor bildlicher Darstellung Gottes 112. Blinder Prophet 309. lung Gottes 112. Blinder Prophet 309. Bundesidee 143. Ekstase 222 236. Erhaben-heit Gottes 95. Eschatologie 39 66 124 478 481 f. Ausdruck »Fels Israels « 320. p.ischer Geist nicht in der Flutsage 67. Stellung Geist nicht in der Flutsage 67. Stellung gegenüber den Fremden 129. Fürbitte 204. Prophet u. Gottesmann identisch 179. Heilsweissagung 123. Individualismus 204. Inspiration 104 187 222 230 236. Bekämpfung des Kinderopfers 242. moderne Propheten-kritik 123. Lohn der P. 430. P. nicht mehr in der Makkabäerzeit 286. p.ische Offenbarung 179. Bekämpfung der Qedešen 417. Rechtsrede 205. Schöpfungsidee 124. 'Sodomsage in der p.ischen Literatur 216. Be-kämpfung der heiligen Steine 320. Be-kämpfung der Teraphim 345. Traumdeu-tung 429. Bekämpfung der Volksfrömmig-keit 165 171 202. Wortspiele 313.

Proselyten 150.

Prüfung der Gastfreiheit 194 196 f. des Glaubens 61 164 236 240. der Treue 257.

Qain Stamm 48 53. Quelle heilige 281. s. a. »Brunnen«, »Wasser«.

Rabbinisches s. »Jüdisches«.

Rache 337

Rationalistische Wundererklärung 364. Rat der Himmlischen 34 55 68 95 111.

Räuber R.leben 314 487,

Recht R.sgeschäfte 275ff. R.ssitte 349. Regen R. in Babylonien 127. R.bogen 150 f. 317. 150 f. 317. als Entleerung himmlischer Wasservorräte 106. von Gott gegeben 5 212. als Ursache der Fruchtbarkeit 4f. sache der Sintflut 63 76.

Reichtum der Stammesväter 174 225 248

301 339 341 f.

Reinheit der Abstammung 251. kultische R. 62 138 380. kultische u. sittliche R. 141.

Reinlichkeit 435

Religion R. u. Sittlichkeit 308. R.sstif-

Riesen 57 ff. 89 100 281 317 326 352 361. Ring Nasen-u. Ohrr. 255. Ohrr. 47 380. Siegelr. 416.

Römisches s. »Griechisches«.

Ruhe und Frieden als Volksideal 482 483.

Ruhm 83 93 f.

Rührung mit Berechnung vereint 458.

Sabäisches: קרנך 50.

Sabbath 115.

Salbung von Steinen 320.

Sarg 491.

Schächten 149 196 238.

Schafe 338ff. Sch.schur 344 414. Schafzüchter 325.

Schaffen Gottes 102 ff. Scham 14 18 79 301.

Schicksal von Gott vor der Geburt bestimmt 188.

Schiff 70 142. Schifferbrauch 64.

Schlaf Offenbarung im S. 178f. 319 353. Zaubersch. 12.

Schlange 15 20 484.

Schleier 170 254 260 415f.

Schmach 334. Schmied 48 51.

Schutzgott einer Stadt 52.

Schwache von Jahve beschützt 186.

Schwur 180f. 183 235 251 287f. 304

352 f. 444 470 f.

Segen S. Gottes 110 113 115 148 164 271 303 324 361f. 387 422. S. des Vaters 307f. 309 386 472 474 475. Auffassung des S.s 310 313 361. S. bei der Eheschließung 259. S.sgestus 472 487. S. als Priestervorrecht 286. Reises, 449.

Semitisches (Gemeinsem.): außerisraelit. Jahveverehrung 54. Baumorakel 166. Beschneidung 269. Himmelsbaal 252. Heilige Höhlen 274. Kinderopfer 241. Schlangen-

dämonen 15.

Seuche von Jahve gesandt 171.

Siegesdenkmäler 320.

Siegel 416 438. Sinai 182.

Sklaven in Ägypten 410 428 437 f. S. als Begleiter 237. Beschneidung der S. 270. Erbrecht der S. 179. Sklavin der Frau 184. S. als Fremde 184 f. hausgeborene S. 180 283. Stellung der S. 171 185 f. 229 250 270 287 426. S.treue 256.

Slavisches: Dienst des Liebenden um die Geliebte 328. Ringen mit Geistern 364. Parallele zur Josepherzählung 443. Verwandlungssagen 213. die Waise im Rad-

horst (Märchen) 400.

Sonne S.nreligion 211. S.ntempel zu He-

liopolis 439.

Speise S. der ersten Menschen 10 51 113. S.vorschriften 62 114 149 363.

Spezereien 408.

Sprache Entstehung 51. fremde S.n 106 hebräische S. als Gottes S. 106. Verschiedenheit der S.n 93 97f. 445. Wesen der S. 11.

Staat Auffassung 87.

Städte S.gründung 40 51 52 94.

Stamm Israels Stämme als Sternbilder? 478. Zwölf St. s. u. »Zahl«. St.baum 49 84 ff.

s. »Grenze«. Mals. 353 369. Masseben 251 319 f. 353. Menhirs 320.

Sterne als Götter 55 109 120 266 354. als Diener Gottes 95. Entstehung der S. 108 f. Orion 89. Plejaden 62. S. des Tierkreises 405.

Stier Jahve als S. 486.

Stigmatisation religiöse 46. Stilistisches: abrupter Anfang 57. rupte Einführung Gottes 43 f. abstractum pro concreto 479 f. Abwechselung der redenden Personen 209 465. Adoptionsformel 473. Aktenstil 144. Alliteration 102. Anakoluth 277. Anrede 479. Anticlimax 480. Assonanz 103. Asyndeta 430. Aufzählung 143 147. ausführl. Schilderung 138 143 230 238 255 311 366 373 377 385 387 421 423. ausgeführter Stil 49 249 272 278 341 347 358 396 432 434 446 450. Beschränkung auf Hauptstücke 117. Beschreibungen 142. keine scharfe Betonung 310. keine eigene Beurteilung des Verf. 17 327 375. Beweggründe nicht berichtet 10 94 f. Bilder 176 179 f. 314 412 473 476 485. Stil der Botschaft 459. Buchstabenspielerei 149. Cha-237 396 f. 445. rakterschilderung 192 chiastische Wortstellung 165 314. konkrete Schilderung 98 196 249 301 373. Definitionen 106 108 110 117 142 f. Disposition 20 115 117 f. 141 f. 163 168 173 193 207 274 289 292 329f. 356 420 427 455 466f. Stil der Doxologie 81. eintönige Schilderung 144. »epischer« Stil 218. Euphemismus 443. Ex-plicita weggelassen 361. Fallenlassen der Einkleidung 149. feierlicher Stil (s. a. Pathos) 53 239f. 270. frischer Anfang 60. formelhafter Stil 131 138. 286. Gebetsstil 253 257 f. Gedanken der Personen nicht berichtet 172 209 228 237 409 414 415 453. Gedanken berichtet 230 414. gelehrter Stil 9. 138 288 f. Genauigkeit 264 273 276 385. Gesetzesstil 113 267 270 348. Gespräch 204 236 435. Gleichklang 443. Gottesrede 176 195 205 342 387. Häufung 300. historischer Stil 279 f. 289. Höflichkeitsformel 275. inkonkrete Schilderung 43 61 67 105 141 163 183 205 229 263 267 301 305 318 349 379 420. knappe Schilderung 23 44 99f. 105 173 192 198 214 226 238 341 347 360 365 373 409 462. Kontraktstil 182 277. Kontrast 21 30 79 99 208f. 215 407 423 486. Lässigkeit in der Schilderung 282 ff. Lokalschilderung 200. Märchenstil 423 434. 439 442 446 453. Mischstil 270. »Nachholung« 16 221 f. 224 226 341 344 429 432 444 446 490. Nebenumstände nicht berichtet 19. Negation pointiert gestellt 16. Stil der Offenbarungsrede 236 267 318 463. Stil des Orakels 81. Paronomasie 50. Pathos 206 209 282 287 349. Plural, maiestat. 111. Poesie 66 80 134 311 314 s. a. »Metrisches«. 101 132 134 182 242f. 254 264 330 ff. 385 389ff.

Standhaftigkeit 424.

Steine heilige 243 251 317 319f. 321 f.

350 352 f. 369 379 381. Dolmen 382. Grenzs.

Versen 22. Psalmenstil 380 484. psychologische Schilderung 16 19f. 43 49 237. Reden 19 43 49 221 226 287 341 408 455. Ritardando am Höhepunkt 230 238 255 311 348. schematische Darstellung 116 134. schleppender Stil 184. Schlußbemer-kungen 13. Stil des Schlusses 23 33 66 f. 80 150 17. 238 239 287 313 363 418 461 491. Stil der Schöpfungsmythen 5. Schweigen der Personen 458f. schwerfälliger Satzbau 58. Stil des Segens 309 312. Segenswort an hervorragender Stelle 80. Selbstgespräch Gottes 61 202. Situation nicht angegeben 20. Spannung 61 210 238 311 313 357 361 418 44. Steigerung 20 45 61 64 198 277 Termini der Schöpfungserzählung 5 119. der Flutsage 67. der Priester-08. des Rechtslebens 113 186 209 433 434. 453. 102 f. 119. tora 108. 224 276 374. der Sodomsage 212f. 263. Torastil 270. Stil der Traumerzählung 317 Überschrift 101. Übertreibung 300 unrealistische Darstellung 144. Unterbrechungen der Erzählung 197. Verumständungen nicht berichtet 186. Wechsel der dungen nicht berichtet 186. Subjekte 361. Wechsel im Ausdruck 205 432. Wiederholungen 17 45 46 112 114 116f. 150 170 208 218 256 273 282 314 325 342 350 385 396 421 423 425 431 f. 434 436 441 446 467 473 483. Wiederkehr charakteristischer Ausdrücke 94 198 212 219 238 475. Witz 44. Wortfülle 211 f. 234. Wortspiel 21 45 47 65 81 212 220 228 231 241 284 295 310 314 321 337 ff. 342 345 350 355 f. 359 361 366 f. 430 473 474 476 479 481 483 ff. naue Zahlen nicht in der Poesie 134. Zählungseinheit weggelassen 224. zurückhaltender Ausdruck 219 251 267 335 348 360 375 424. zurückhaltende Erzählung 231. zwei Ausdrücke des Nachdrucks wegen 94.

Stock 416. Stolz 53.

Strafe 371 455 s. »Sünde«, »Tod«.

Streit 174 333.

Sumerisches: Lebens- und Erkenntnis-

Sünde: S. als Dämon 43. Die erste S. S. von Jahve gesehen 60. S. 16f. 32 141 der Lieblosigkeit 413. S.haftigkeit der Menschen 60 71. S. ohnmächtig gegen Gott 395. S. der Profanation 319. S. führt zur Reife 18 31. S.nstrafe 171 182 f. 204 209 213 215 222 371 412 444 f. Tats. u. Gesinnungss. 222. keine theolog. Betrachtung der S. in der Paradiesesgeschichte 18. »Tods. « 270. Trotz gegen Gott 99. Unzuchtss. s. »Geschlechtsleben«. S. der Menschen Verderben 134. S. als wildes Tier 43.

Supernaturalismus 102 105 108 120 123

125 203.

Symbol und Gott identifiziert 320.

Szepter 481.

Tag Berechnung 106. Unterschiede unter den T.en 115. Wechsel von T. u. Nacht 106.

Tanz Kultust. 365.

Tätowierung religiöse 46. Tau 312. Tempel zu Jerusalem 237 240 286.

Teraphim s. »Gottesbilder«. Testament s. »Verfügungen«.

Teufel Eingreifen des T. bei der Weltschöpfung 103. T. als Errichter gewaltiger Bauten 99. die Paradiesesschlange als T. 15. Sieg über T. 21. Theophanie s. »Erscheinung«.

Tibarener 50 153.

Tiere Auffassung der T. 12 110 253. Begattung der T. 339. Brunstzeit der T. 340. Engelsflügel von den T.n genommen 318. Schöpfung der T. 11 110. Stellung Gottes zu den T.n 145 150. T.verehrung 24 62 331. T.züchtung 339.

Tischgespräch 197

Tod und Tote: Todesbereitschaft 309. Fluch an Stelle des verdienten Todes 45. Totengeister 230. Totenkultus 413. Toten-orakel 308 Todesstrafe 149 270 348 417f. 426 431. Tod als Übel und Strafe 22f. 412. s. a. »Mord«.

Tor der Stadt 207 276.

Tragsessel 348.

Trauer 275 409 f. 488 ff.

Traum Alpt. 364. T.deutung 400 429f. T.offenbarung 179 211 221 397 400 435. 404 f. 429 433 436.

Turm 96 ff. 384.

Übergang über eine i Fluß 360. Uneigennützigkeit 2% 288 f. 328.

Unglück und Schuld 455. Unreinheit s. »Reinheit«.

Unsterblichkeit Anlage dazu bei Adam? 7. von Adapa verscherzt 38. U.sglaube erst spät 23. U.sglaube in der Henochsage? 136. U. als göttliches Vorrecht 8.

Unterwelt 410.

Urmeer s. u. »Wasser«.

Urzeit Ausdruck dafür 102. U. gleich der Endzeit 35 f. 103 113 121 f. 133. Friede der U. s. »Friede«.

Vater »V des Königs« als Titel 459. Gott, der V. 318. V.recht 42 418. Stammv. 47 234. Urv. 91 132 f. s. a. »Liebe«.

Väticinia ex eventu 475. Verfügungen letztwillige 247 308.

Vergeltung 450 454.

Verheißung des Landes 166 176 268 318 322.

Versuchung s. »Prüfung«. Vertrag 351 s. »Bund« Viehzucht 464 s. »Hirt«.

Volk V.sbestrafung 204. Entstehung der Völker 51 98 159 164 268. V. und Gott in ihrem Verhältnis 202. Völker Kanaans 183. Völkermischung im Orient 289. Völkertypen 79 81. Urvölker 82 86 90 280 295 315. Verwandtschaft und Einteilung der Völker 85 299 Zahl der Völker 155. Volkszahl 180.

Volksbrauch bei der Brautwerbung 328f. Volksglauben über den Regenbogen 151.

Verbot, sich umzusehn 213.

Vorsehungsglaube 397 459.

Vulkan 212.

Wagen 438 460 463.

Wasser 175 486. W. über dem Himme 106. »lebendiges« W. 36 303. W. im Paradiese 8. Trunk W.s 254. W. als Urzustand 77 103 ff. 121 f. 128.

Weib Arbeit des W.es 195 326. W. ohne Besitz 224. Eifersucht des W.es 332. Eingeschlossenheit des W.es 197 326. Entstehung des W.es 12f. 75 113. Fleiß des W.es 254. Geringschätzung des W.es 170. W. hat keine Stelle im Gottesdienst 148. Neugier des W.es 197 309. W. als Schiedsrichter 341. Schönheit des W.es 169 254 328. W. in seiner sexuellen Aufgabe 30 414 s. »Ehe« u. »Geschlechtsleben«. W. als Sklavin des Mannes 21 f. 185. Treue des W.es 169. W. als Wertgegenstand 413.

Wein W.bau 51 55 78 79 196. W.rausch

79 219. s. a. »Milch«.

Weinen 326 366 445 451 463.

Weisheit W. Abrahams 169f. W. Gottes in der Schöpfung 105 Gott als Herr der W. 71. W. Noahs 64f. W. als Personifikation 33. s. a. u. Ȁgyptisches«.

Weissagung von Sterbenden 308. Welt W.bild der Paradiesesgeschichte 9. vier Ecken der W. 8. W.ei 104 119. Einteilung der W. in drei Teile 87 121. neuerung nach der Flut 147f. W.jahr 142 146 265 f. W.perioden 77 113 143 146 264 f. W.schöpfung 4ff. 29 101ff. 123f. 285f. W.sommersonnenwende 215. drei Stock-werke der W. 142. Verhältnis von Gott u. W. 123.

Westen 24. Wetter 354.

Wirtschaftsverhältnisse 224 466.

Wissenschaft w.liche Akribie in Ethnographie 86. Stammbäumen 134. w.licher Geist in der Schöpfungsgeschichte

117 130. Naturw. 130 f. W. u. Poesie 475. W. der Traumdeutung 429. Weltgeschichte 265.

Witwe 414f. 419.

Wohnung Gottes in der Ferne 37. Fruchtland 45. in einem Garten 18. an den Heiligtümern 95 316 319. im Himmel 95 212 272 287 f. 317 319 322. in einem Stein 320 352 f.

Wort Gottesw. zur Heiligerklärung eines Orts 318. Gottesw. über das noch ungeborene Kind 188. W. Gottes bei der prophet. Offenbarung 179. prinzip 104 f. W. Gottes als Schöpfungs-W. Gottes von wunderbarer Wirksamkeit 110. Segensw. 313 475 s. a. »Segen«.

Wunder 147 150 198 227 459.

Würde des Menschen 110f.

Wüste 45 47 f. 232.

Zahl drei 87 121 157 430 473. hundertachtzehn 283 f. dreihundertfünfundsechzig 135. fünf 452. sieben 114ff. 132 235 265 434 436. siebzig 155 265 493. vier 265f. vierzig 62. zehn 131. zweiund-siebzig 155 265 493. zwölf 243 261 265 zwölf 243 261 265 Liebhaberei für 279 332 391 394 405. Z.en 275.

Zauber 338 400 435. Z.bäume s. »Baum«. Z.schlaf 12. Z.wache 25. Z.becher 453. Z.wirkung von Äpfeln 335. Z.wort 105 110.

Zehnte 286 321.

Zeichen Bundesz. 150f. 177f. 180 269f. Opferz. 177 f. 182. Stammesz. 47 269 ff. 375 f. Vorz. 150 246 253 258 294 428 431.

Zeitalter goldenes 30 37 113 f. 120. 122.

vier 264 f.

Zelt 51 335 348.

Zerstreuung der Menschen 93 97 f.

Ziegel 51 94. Zigeuner 48 409.

Zion als Paradies 36.

Zisterne 407 431 s. a. »Brunnen«.

Professor D. Stiedrich Riebergall

Graffliche Auslegung des Allen Zestam.

Methodische Anleitung zu seinem Gedrauch in Kirche und Schule.

Im Anschluß an "Die Schristen des Allen Testaments in Auswahl" und mit besonderer Bereichschlightigung der Peritopen.

Dret Bände, Cer. 8°. Mit Namen, Sach- und Stellenregistern.

1. Band: Die Propheten. VIII, 304 S. 1915.

Geh, 95 Mt.; geb. in Halbschien 140 Mt.

2. Band: Die Propheten. VIII, 304 S. 1915.

Geh, 95 Mt.; geb. in Halbschien 140 Mt.

3. Band: Die Geschichtsbücher. Angewandte Geschichte im Dienste religiösnationaler Voltserziehung. VI, 548 S. 1922.

Geh, 95 Mt.; geb. in Halbschien 140 Mt.

Dialmen, deutsch im Rönzihmus der Urschrist. Don Prof. Dr. Hans Schmidt in Gießen. Mit 13. Grifftrungen u. Ammertgu. 1917.

Geb. 27 Mt.

Sorichungen zur Religion und Eiteratur des A. u. N. T. Neue Solge, gr. 8°: 14. Heft: Der Cert des Buches Erra. Beiträge zu seiner Wiederhertsellung. Don Prof. Dr. Julius A. Bewer. IV, 94 S. 1922.

20 Mt.

16. Heft: Der Cert des Buches Erra. Beiträge zu seiner Wiederhertsellung. Don Prof. Dr. Julius A. Bewer. IV, 94 S. 1922.

20 Mt.

16. Heft: Der Gett des Buches Erra. Beiträge zu seiner Wiederhertsellung. Don Prof. Dr. Julius A. Bewer. IV, 94 S. 1922.

20 Mt.

16. Heft: Der Gett des Buches Erra. Beiträge zu seiner Wiederhertsellung. Don Prof. Dr. Julius A. Bewer. IV, 94 S. 1922.

20 Mt.

16. Heft: Der Gett des Buches Erra. Beiträge zu seiner Diederhertsellung. Don Prof. Dr. Heid-Gottes-Begriffe des neueren europäischen Den tens. Ein Dersuch für der Schaften und Feine überwindung. 1V. 76 S. gr. 8°. 1922.

Die Reich-Gottes-Begriffe des neueren europäischen Dentens. Ein Dersuch zu der Schaften und Schaften ersten und Erreitung. 12 Mt.

Sabricius, Prof. Ei. Caj.: Der Attheismus der Gegenwart, seine Ursachen und jeine überwindung. IV, 76 S. gr. 8°. 1922. 12 Mt.

Berlag der Jehre der Schaften gehörte des Bestellung in Schaften und betreit aber Beitrege und des Schaftens und der Erreitung einer leden der Beitrege und des Schaftens und einer leden ei

Colange bie Wermunberung ber Mart and M. Die die auf den Registensiellen angegeben Wartpreise nicht als Die Schaft der Germann Gundel:

Schöpfung und Chaos in Urzeit und Endzeit. Eine resigions geschichtliche Unterluchung über Gen. 1 und Ap. Joh. 12. IIII Beiträgen von Heim: Jimmern. 2. unveränderte Aust., anaflatischer Reuben der Germann der Schreiften der Ausgewählte Pjalmen, überseit und erstätt. 4. vermehrte n. verbester Bussen der Schaften der Schafte

Rulturgefshichte Jfraels

Den

D. Alfred Bettholet,
Den

John D. Alfred Bettholet,
Den

John D. Alfred Bettholet,
Den

John D. Alfred Bettholet
Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

John D. Den

hubert & Co. G. m. b. S. Göttingen.





**UNIVERSITY OF TORONTO** LIBRARY Handlommentar zum Alten Testament. DO NOT NAME OF BORROWER. REMOVE Ed.5. THE Old Testament Author Nowack, Wilkelm (ed.) CARD T.Abt. Bd.i. FROM THIS POCKET DATE. Title

D RANGE BAY SHLF POS ITEM C 39 15 23 09 06 015 4